,»,Dein Reich komme!«

Zur zweiten Bitte des Vaterunsers!

Franz Josef Steinmetz S J, Miinchen

Die Predigt des Evangeliums soll stets auf das Reich Gottes ausgerichtet
sein, mahnt schon der Katechismus des Trienter Konzils in seiner immer
noch lesenswerten Erlduterung des Vaterunsers. Die Pfarrer sollen die
zweite Bitte des Herrengebets sehr sorgfaltig behandeln, damit die gliu-
bigen Horer einsehen, welche Kraft und Notwendigkeit ihr zugrundeliegt?.
Wir sollen bis zu unserem Ende von Gott erflehen, ,daf er das Reich des
Satans vernichte, und alle sich als solche erweisen, dafl sie unzweifelhaft
vor das Angesicht Gottes des Konigs gelangen und das von Ewigkeit her
aufgerichtete Reich der Himmel in Besitz nehmen, wo sie in Ewigkeit mit
Christus gliicklich sind“®. Eine solche Betonung des Reich-Gottes-Gedan-
kens verwundert keineswegs, wenn man bedenkt, dafl er schon in den
synoptischen Evangelien ungefdhr hundertmal direkt genannt wird. Von
daher ist es selbstverstindlich, wenn auch das Zweite Vatikanische Konzil
das Stichwort vom Reiche Gottes aufgreift und bekennt: ,Wihrend sie
selbst der Welt hilft oder von dieser vieles empfingt, strebt die Kirche
nach dem einen Ziel, nach der Ankunft des Reiches Gottes und der Ver-
wirklichung des Heiles der ganzen Menschheit*4.

Angesichts dieser Texte liest man wahrscheinlich mit Staunen oder je
nach Veranlagung mit leichter Verzweiflung, dafl eine vielzitierte jiingere
Monographie zum Thema immer noch von den vielfachen Klagen ausge-
hen kann, die da sagen, ,daf} iber das grundlegende Thema der Verkiin-
digung Jesu noch nicht gentigend Klarheit und Einigkeit im katholischen
Raum gefunden seien“®. Versucht man iiber den katholischen Raum hinaus
einen Uberblick iiber die einschldgige Literatur zu gewinnen, so wird man
eine solche Fille von Positionen und Nuancen feststellen, dafl jede
Systematik zum Scheitern verurteilt scheint. Es liegen durchaus bemer-
kenswerte Differenzen vor®. Nicht selten hat man zwar den Eindruck, daf}

t Uberarbeitete Fassung eines Referates, das der Vf. am 6. 11. 1968 in Miinchen-Pasing
im Rahmen einer 6kumenischen Vortragsreihe {iber das Herrengebet gehalten hat.

2 Catechismus ad Parochos, Bessani 1833, 362.

3 Ebd.

4 ,Gaudium et spes” Art. 45. Vgl. ,Lumen gentium*, Art. 3, 5, 9.

% Schnackenburg, Gottes Herrschaft u. Reich, Freiburg i. Br. 1959, 7.

8 Siche LThK VIII, sp. 1109-1120, ,Reich Gottes“.



»Dein Reich komme!« 415

hinter den unterschiedlichen Vokabeln eine tieferliegende Einigkeit in der
Sache durchaus zu finden ware, wenn der Blick nur mehr auf sie selbst als
auf die Wérter gerichtet wiirde. Der Begriff ,Reich Gottes“ jedoch bleibt,
gerade weil er so zentral ist, zugleich einer der vieldeutigsten. Zwischen
seinen Grundelementen und anderen neutestamentlichen Begriffen beste-
hen zweifellos die komplexesten Beziehungsverhaltnisse.

Wenn wir es dennoch unternehmen, einige Zeilen zum Thema ,Dein
Reich komme*“ zu schreiben, dann nur mit ausdriicklicher Beschrinkung auf
einige neutestamentliche Aspekte und mit der alleinigen Zielsetzung, die
zweite Bitte des Vaterunsers ein wenig zu kommentieren, damit deutlich
gesehen wird, wie notig sie ist.

Nach einer allgemeinen Kldrung des Begriffes ,Basileia“ behandeln
unsere Uberlegungen vor allem folgende Aspekte: 1. Die Zukunftigkeit
und Transzendenz dieses Reiches. 2. Die grundlegende Einlaflbedingung.
3. Seine Universalitit. 4. Sein Verhéltnis zur Kirche. Der besseren Lesbar-
keit wegen sind die abstrakten Titel in konkrete Fragen iibersetzt.

Was heifit ,,Basileia“?

Die zweite Bitte des Vaterunsers hat bei Mt 6,10 und Lk 11,2 die gleiche
Form: Es komme Deine ,Basileia“?. Wie soll man das Wort ,Basileia®
tbersetzen? Mit ,Herrschaft“ oder mit ,Reich“? Beides ist richtig, und am
besten versucht man beides zusammen zu denken®,

Die Vorstellung sollte aber zunéchst nicht an dem Bilde eines ,Reiches®,
eines Bezirkes, eines Landes haften bleiben, wenn von der Basileia Gottes
die Rede ist. Eher sollte man an einen Zustand denken, an die Beziehung
zwischen Gott und den Menschen. Die Herrschaft Gottes ist da, wo Gott
herrscht, wo er Konig ist. Unter dieser Riicksicht wire es m. E. besser ge-
wesen, wenn man die Gelegenheit der deutschsprachigen Neufassung des
Vaterunsers benutzt hitte, das Wort ,Reich® durch ,Herrschafi“ zu erset-
zen, so dafl wir beten wiirden: Deine Herrschaft komme! Freilich verbindet
sich damit die Vorstellung eines ,Reiches®. Denn die Evangelien sprechen
auch vom ,Eingehen in die Herrschaft Gottes, sie sprechen ebenfalls vom
»Hinausgeworfenwerden® aus der Basileia usw. Ein wenig humorvoll he-
merkt ein Kommentar, es sei dhnlich wie in manchen deutschen Sprach-
wendungen, die etwa von der ,Herrschaft Berleburg®“ reden und damit zu-

7 Die im deutschen Sprachgebiet frither gebetete Form ,zu uns komme dein Reich“ findet
sich als Sonderlesart zu Lk 11, 2 im Kodex D, der wohl aus dem 5./6. Jahrhundert stammt
und in Cambridge aufbewahrt wird.

8 Vgl. Karl Ludwig Schmidt in Kittels Th. W. I, 579-595, ,Basilein®. Schiirmann, Das
Gebet des Herrn, Freiburg i. Br. 1958, 39-60, bevorzugt deshalb die einheitliche Uber-
setzung ,Koénigtum®. F. J. Schierse, Patmos-Synopse, Diisseldorf 1968, tibersetzt durchweg
mit ,Konigsherrschaft.



Franz Josef Steinmetz 416

gleich den Bezirk meinen, iiber den ein bestimmter First herrscht®. Man
wird das Wort ,Basileia“ demnach einmal mehr mit ,Herrschaft“, ein
anderes Mal eher mit ,Reich® wiedergeben.

Ist es noch nicht gekommen?

Warum beten wir eigentlich: Dein Reich komme! Die ,Herrschaft
Gottes besteht doch eigentlich schon ,seit* der Schopfung. Sie waltet
im Himmel und auf Erden, wie es etwa die Psalmen eindrucksvoll
zum Ausdruck bringen (vgl. 103,19; 145,11 f.). Die biblischen Biicher
sprechen dennoch zugleich iiber ihre Zukunft, weil sie mit Wider-
standen zu kampfen hat. Jetzt herrschen noch fremde Gewalten, die Got-
tes Herrschaft durchkreuzen. Erst am Ende wird Gott unumschrinkt trium-
phieren. Wenn seine ,Herrschaft“ kommt, wird das Widergéttliche, Sata-
nische, unter dem die Menschen seufzen, vernichtet, und zugleich alle Not
und ailes Leid beendet und den Menschen das Heil geschenkt?®.

Als Ausdruck der menschlichen Not schwingt diese Erwartung in spat-
jidischer Zeit vielleicht iiberwiegend, sicher aber neben anderem, um den
Gegensatz der beiden sich ablosenden Aonen, der beiden Weltzeitperi-
oden, die einander dualistisch gegeniiberstehen. ,Dieser Aon“, d. h. der
gegenwadrtige, jetzige Zeitraum ist ganz bose. Er eilt dem Gericht ent-
gegen. ,Der kommende Aon“ hingegen ist ganz gut. Er gehort Gott. Es
ist Gottes eigener, neuer Zeitraum.

Kénnen wir auch in neutestamentlicher Zeit dieses Wort vom Gegen-
satz der beiden Aonen noch vollziehen? Kann es im Gebet noch eine Rolle
spielen? Der Gegensatz dieses und des zukiinftigen Aons spielt zwar
schon bei den Synoptikernkeine grofie Rolle mehr. Thre Verkiindigung steht
aber unzweifelhaft noch in Zusammenhang mit apokalyptischer Erwar-
tungsterminologie. Hier liegt— das sei zunachst gerne zugegeben —ein nicht
leichtes Problem. Denn entweder, so meint man, ist das ,Reich Gottes®
gekommen oder es wird erwartet. Entweder — so scheint es — sieht man
das eschatologische Konigtum Gottes noch vor sich oder schon als gegen-
wiartige Wirklichkeit. Lafit sich beides zugleich festhalten? Die meisten
Forscher erkennen die Verschiedenheit und Vielschichtigkeit der Reich-
Gottes-Aussagen (selbst fiir den historischen Jesus!) an'!, und auf dieser
Grundlage gilt es, ihre Dialektik zu verstehen.

Das ist etwa die Zusammenfassung der Predigt Jesu in Mk 1,15: ,Der
Kairos ist erfiillt, die Herrschaft Gottes ist nahegekommen.“ Meint dieses
Wort Anwesenheit oder Nihe der Herrschaft? Warum soll es nicht beides

9 Schniewind, Das Evangelium nach Markus NTD, Gottingen 1958, 49.
10 Vgl. Bultmann, Theologie des NT, Titbingen 51965, 3.
1 Schnackenburg, a. a. 0. 77.



,Dein Reich komme!* 417

zugleich andeuten konnen? Jedenfalls spricht aus den Evangelien die
GewiBlheit, daf die Herrschaft des Satans und seine Zeit abgelaufen ist.
Grundlegend ist dafiir z. B. die Antwort an Johannes den Taufer: ,Blinde
sehen und Lahme gehen, Aussétzige werden rein und Taube horen, Tote
stehen auf und Armen wird die Heilsbotschaft verkiindigt® (Mt 11,4f.
= Lk 7,221.). Diese Worte aus der matthaisch-lukanischen Redeniiber-
lieferung spielen deutlich auf Isaias-Verheiungen an (Is 29,18f.; 35,5f.;
61,1f.) und zeigen, dafl Jesus nicht nur die Botschaft wiederholt, sondern
auch durch Taten erfiillt. Die Heilungen demonstrieren, was er predigt.
Sogar buchstéblich wird die Gegenwart der Gottesherrschaft in einem
Logion verkiindet, das sich auf die Ddmonenaustreibungen bezieht:
,Wenn ich durch den Finger Gottes (Mt: durch den Heiligen Geist) die
Diamonen austreibe, so ist die Gottesherrschaft zu euch gelangt® (Lk 11,20
= Mt 12, 28). Das hier verwendete Verbum 148t sich grammatikalisch nur
als ,ist eingetroffen® verstehen. Die Gegenwirtigkeit der Gottesherrschaft
ist also auch in den Dimonenaustreibungen Jesu erkennbar. Diese sind
gewissermafien ein Krafterweis, der als Beweisgrund dienen kann'?.

Die Hauptmasse der synoptischen Stellen bezeugt freilich den futuri-
schen Aspekt der Gottesherrschaft. Dazu mufl man z. B. die Spriiche vom
,Eingehen in das Reich Gottes“ zdhlen, etwa Mt 5,20 ,Wenn eure Ge-
rechtigkeit nicht weit vollkommener sein wird als die der Schriftgelehrten
und Pharisier, so werdet ihr nicht ins Himmelreich eingehen“ oder Mt 18, 3
,Wenn ihr nicht umkehrt und werdet wie die Kinder, so werdet ihr nicht
in das Himmelreich eingehen®, und viele andere. Hinzu kommen sachlich
auch die kontriiren Logien vom ,Hinauswerfen® (z. B. Mt 7,2f.). In einen
ahnlichen Vorstellungsbereich gehdren Redewendungen wie die Gottes-
herrschaft ,suchen® (z. B. Lk 12,31) oder ,erben“ (Mt 25,34), etwas ,um
des Gottesreiches willen“ tun oder lassen (z. B. Lk 18,29) und anderes
mehr.

Auch die , Wachstumsgleichnisse“ der Evangelien diirfen nicht einseitig
fiir eine blof futurische oder blof prisentische Auslegung der Gottes-
herrschaft herangezogen werden. Gerade sie bezeugen die Spannung, die
zwischen der gegenwartigen und der zukiinftigen Herrlichkeit der Basileia
besteht’®, Von daher kann es zunichst gar nicht verwundern, wenn die
Kernbitte des Vaterunsers ebenfalls in die Zukunft blickt: ,Es komme
deine Herrschaft.“ So gewiB sich das Handeln Gottes durch Jesus in der
Gegenwart vollzieht, es vollendet sich, wenn man aufs Ganze sieht, erst
in der Zukunft. Vor allem ist zu bedenken, dafl das ,Reich” ja jeweils erst

12 Schnackenburg, a. a. O. 84.
13 Schnackenburg, a.a. 0. 109. Vgl. auch Eugen Biser, Die Gleichnisse Jesu, Miinchen
1965, 77-82.



Franz Josef Steinmetz 418

auf diejenigen zukommt, die noch nicht oder noch nicht ganz von ihm er-
griffen sind. Liegt nicht allein in dieser stets notwendigen existentiellen
Bezugnahme auf die Botschaft vom ,Reich“ schon die wesentliche Erkli-
rung fiir das stindige Gebet ,Dein Reich komme*?

Freilich weifl man um die grofle Zahl von Formeln, welche die Fach-
literatur anbietet, um , das eigentlich Charakteristische der Botschaft Jesu,
daf dieses Zukiinftige nicht mehr nur Zukunft hat, sondern schon Vergan-
genheit und Gegenwart geworden ist‘, in wenige Worte zusammen-
zufassen. Wenn da die Rede ist vom ,,Schon® und ,Noch-nicht* oder vom
»Nicht mehr und ,Noch nicht, von den Zeichen, Vorzeichen oder An-
zeichen der Gottesherrschaft und ihrer dynamischen Anwesenheit, von der
Dialektik der neutestamentlichen Geschichtsauffassung, von der Gespal-
tenheit der christlichen Eschatologie, und wie immer auch die Kurzformeln
lauten mogen, sie spiegeln gewifl unterscheidbare theologische Systeme®s,
Die Frage ist nur, ob sie sich gegenseitig ausschliefen diirfen oder sich
nicht vielmehr gegenseitig erginzen kénnen. Entscheidend ist doch, daf
weder die Gegenwirtigkeit noch die Zukiinfligkeit der Gottesherrschafl
vom Menschen als Wirklichkeit erkannt werden kann, es sei denn durch
die Gottesgabe des Glaubens'®. Karl Rahner hat schon recht, wenn er zwar
nicht als Exeget, aber doch angesichts der exegetischen Streitfragen tref-
fend bemerkt: ,Es ist . . . sinnlos, einen grundsitzlichen absoluten Gegen-
satz und Antagonismus zwischen Nah- und Fernerwartung zu konstruie-
ren“!". Es ist zwar gefahrlich, eschatologische Aussagen nicht auf die Ge-
genwart zu beziehen und wirklich zu aktualisieren. Wo man aber ander-
seits ,s0 existentialistisch ,aktualisiert’, dafl die Zukunft je jetzt sich schon
ganz als Gegenwart ereignet ... da mythologisiert man den Menschen,
weil man an ihm die niichtern redliche Zeit leugnet, die auch zu seinem
Heil gehort“®. Neutestamentliche Frommigkeit weif}, daf die , Herrschaft
Gottes” gegenwirtig und zukiinftig zugleich ist. Eine Ablehnung der futu-
rischen Eschatologie widerspricht dem tatséchlich im NT sich bezeugenden
Selbstversténdnis des Glaubens vor Gott®®. Dennoch ist der Wunsch nach
dem Kommen des Kénigtums Gottes ,génzlich durchseelt von dem sieg-

14 Schiirmann, a. a. O. 47.

% Den Versuch einer knappen Ubersicht bietet O. Knodh, Die eschatologische Frage, ihre
Entwicklung und ihr gegenwirtiger Stand, in: BZ NF 6 (1962), 112-120.

18 Zur Deutung der Aussage: Das Reich Gottes ist in euch vgl. F. Mufiner, , Wann kommt
das Reich Gottes?“ Die Antwort Jesu nach Lk 17, 20. 21, in: BZ NF 6 (1962), 107-111.

17 Rahner, Schriften z. Theologie IV, 428 (Theologische Prinzipien der Hermeneutik
eschatologischer Aussagen). Vgl. auch H. U. von Balthasar, Zuerst Gottes Reick, Einsiedeln
1966.

18 Ebd. 424. Freilich hiitet sich Rahner, irgendwelche Vertreter einer so extrem pointier-
ten Haltung mit Namen zu nennen.

19 Kiimmel. Futurische und prisentische Eschatologie im dltesten Christentum, in: NTS 5
(1958/59), 113-126.



»Dein Reich komme!* 419

haften Wissen, dafl es nun kommt. Hier erbitten die Jiinger Jesu etwas,
dessen Erfiillung ihnen im voraus gewif} ist“2°.

~Reich Gottes“ und ,Himmelreich®

In diesem Zusammenhang sei noch eine Fragestellung wenigstens kurz
behandelt, die in bezug auf die Reich-Gottes-Vorstellungen zuweilen er-
ortert wird: wie weit nidmlich die mehr vertikale Blickrichtung und die
mehr rdumliche Vorstellung eines ,Himmelreiches®, das ,,oben“ liegt, den
Reich-Gottes-Gedanken verfalsche. Eine solche Gefahr ist sicher nicht ein-
fach von der Hand zu weisen. Im Hinblick auf die neuere Theologie- und
Frommigkeitsgeschichte wird man wohl zugeben miissen, dafl die Gleich-
setzung des Reiches Gottes mit dem hellenistischen Himmel (im griechi-
schen Denken dominiert im Unterschied zum hebrdischen die rdumliche
Vorstellung), dal also die genannte Gleichsetzung zu Verkiirzungen oder
Verengungen der Perspektive gefiihrt hat. Die christliche Erwartung ver-
lagerte sich teilweise einseitig von der allgemeinen auf die individuelle
Eschatologie. Man hoffte nach dem Tode ,in den Himmel zu kommeun*
oder ,in das Jenseits® zu gelangen. Der Zusammenhang mit dem jetzigen
Leben und die Beziehung zur tibrigen Menschheit wurde zu wenig beach-
tet. Aus christlicher Erwartung drohte blutleere Phraseologie zu werden®!.

Dennoch hat die Vorstellung eines himmlischen transzendenten Reiches
auch im Neuen Testament ihre Belege, obgleich man zugeben kann, daf}
sie nicht gerade im Mittelpunkt des neutestamentlichen Denkens steht und
erst in den Spatschriften eine grofiere Rolle spielt (wenn Mt meistens den
Ausdruck ,Himmelreich“ anstatt ,Gottesreich® gebraucht, so hingt das
wohl eher mit der Scheu der Juden zusammen, den Namen Gottes zu nen-
nen). Man denke etwa an die sogenannten Gefangenschaftsbriefe, d. h.
also an Kolosser-, Epheser- und Philipperbrief, sodann an den Hebraer-
brief und schlieflich an 2 Tim 4,18, wo der Apostel hofft, dafl ihn der
Herr von allem bésen Werk erlésen und in sein himmlisches Reich retten
werde. In den genannten Schriften finden sich in der Tat Ansatzpunkte
fur ein mehr ,vertikales Vorstellungsschema. Es ist jedoch ungerechtfer-
tigt, hier einen alternativen Gegensatz aufzureifien, so wie es zu schema-
tisch war, griechisches und hebraisches Denken als Gegensatz von zeitlich
und rdumlich beherrschtem Bewufltsein zu begreifen®. Die Scheidung zwi-
schen der Welt Gottes, die ,,oben“ gedacht ist, und der Welt des Menschen

»unten®, sogar eine eigentliche Lehre von einer ,oberen® und einer ,unte-

20 Schiirmann, a. a. O. 50.

21 Schnackenburg, a. a. 0. 226.

22 Dieser Gegensatz spielt noch eine grofle Rolle bei Th. Boman, Das hebrdische Denken
im Vergleich mit dem Griechischen, Gottingen 21959, obwohl der V1. fiir die Berechtigung
beider Vorstellungen Verstindnis zeigt.



Franz Josef Steinmetz 420

ren“ Welt; und auch die Verbindung des ,horizontalen® Schemas eschato-
logischen Denkens mit dem ,vertikalen® einer zweistufigen Welt ist auch
im Judentum nachweisbar anzutreffen®. Man darf eben nicht vergessen,
dafl Paldstina in der Zeit des Spétjudentums schon iiber dreibundert Jahre
in einer hellenistischen Umgebung lebt. Wer will da Jiidisches und Helle-
nistisches noch sauber trennen?

Man wird sich also um eine Verbindung beider Blickrichtungen bemii-
hen diirfen und missen, wie es etwa typisch fiir den Hebrierbrief ist. Ja,
die Zuhilfenahme des mehr vertikal-rdumlichen Vorstellungsschemas
kann unter Umstdnden sehr heilsam sein, dann ndmlich, wenn vergessen
wird, dafl das Kommen des Reiches Gottes eine Umkehr voraussetzt, die
nicht einfach in den Gedanken vom organischen Wachstum oder vom Zu-
sich-selbst-Kommen der Welt aufgelost werden kann. Die Forderung der
Umkehr ist mit der Reich-Gottes-Botschaft des NT unaufgebbar verbun-
den.

‘Was sollen wir tun?

Die Bitte um das Kommen des Reiches setzt die Bereitschaft zur Umkehr
voraus. ,Kehret um und glaubet der Frohbotschaft!“ heif}t es bei Mk 1, 15,
wo die Predigt Jesu kurz zusammengefafit ist. Das deutsche Wort ,Bufie®,
das wohl urspriinglich ,, Wiedergutmachung begangenen Unrechts“ bedeu-
tet, trifft nur eine Seite der geforderten Haltung. Das zugrunde liegende
hebrdische Wort meint einen Menschen, ,der sich von seinem bisherigen
Weg umwendet, ihn als falsch anerkennt und eine véllig andere Richtung
einschldgt“®. Das Ziel der Richtungsinderung ist Gott. Radikale Los-
l6sung von der Siinde, das heifit eine vollige Neuorientierung der Haltung
ist damit gefordert. Und keiner ist von diesem Anspruch ausgenommen,
denn kein Mensch ist ohne Siinde, wie das Lukasevangelium durch seinen
Sonderbericht tiber ein Blutbad des Pilatus eigens unterstreicht: ,Meint
ihr, dafl diese Galilder grofiere Siinder als alle anderen Galilaer waren,
weil sie das erduldet haben? Nein, sage ich euch; aber wenn ihr nicht um-
kehrt, werdet ihr alle dhnlich umkommen® (18, 1-5).

Das Wesen der echten Umkehr wird uns in manchen Gleichnissen ent-
hiillt, so z. B. im Gleichnis vom barmherzigen Vater, seinem verirrten und
seinem daheimgebliebenen Sohn (Lk 15). Es gehort dazu das Bewufitsein
der Verlorenheit und des Elends, Einblick in unsere von uns her hoff-
nungslose Lage, Erkenntnis und Bekenntnis der Schuld, tiefes Vertrauen
in die Barmherzigkeit Gottes, widerstandslose Ubergabe in sein Gnaden-
urteil. In krassem Widerspruch dazu steht die Haltung der Selbstgerech-
2 Die Nachweise finden sich bei E. Schweizer, Erniedrigung und Erhohung bei Jesus und

seinen Nachfolgern, Ziirich 1955.
24 Schnackenburg, Die sittliche Botschaft des NT, Miinchen 21962, 12.



»Dein Reich komme!* 421

tigkeit und Uberheblichkeit, die in den Evangelien immer wieder kritisiert
wird, besonders eindrucksvoll im Gleichnis vom Pharisder und Zéllner (Lk
18,10-14), aber auch in dem Bild von dem ilteren Sohn, der sich {iber das
Freudenfest fiir seinen heimgekehrten Bruder argert (Lk 15, 251f.).
Auflerst gefahrdet waren offenbar die Schriftgelehrten und Pharisaer,
denen bei Mt gesagt wird: ,Ihr verschlieft das Himmelreich vor den
Menschen; ihr selbst kommt nicht hinein, aber ihr hindert auch diejenigen,
die hineinkommen wollen, am Eintreten“ (23, 13). Ja es heifit sogar: ,Die
Zollner und Dirnen werden eher als ihr in das Reich Gottes gelangen®
(Mt 21,311.). Demgegeniiber wird das Bild vom Kindwerden als Vorbild
echter Umkehr herausgestellt. Nur wo ein Mensch zugibt, dafl er vor Gott
klein und gering ist wie ein Kind, wird er in das Himmelreich gelangen
(vgl. Mt 18, 3). Dieser Vergleich mit dem Kinde bezieht sich wohl ur-
spriinglich ,objektiv auf seine Kleinheit gegeniiber den Erwachsenen,
vielleicht auch auf die Einfalt und das Vertrauen des Kindes, mit dem es
zu seinem Vater spricht“®, Seine Haltung also ist das bekannte und doch
jeweils neu zu iiberdenkende Vorbild christlicher Umkehr. Man kann nicht
sagen, daf} in dieser Hinsicht des Guten zuviel getan worden wire, eher
ist das Gegenteil zu bedauern: Mifiverstdndnisse haben das Wort leider
ziemlich in Verruf gebracht.

Selbstverstandlich ist die Forderung der Umkehr nicht die einzige Ein-
laflbedingung zum Gottesreich im NT. Aber sie bildet sozusagen das tra-
gende sittliche Fundament der zweiten Vaterunser-Bitte und bildet auch
die fundamentale Predigt der Urkirche nach Pfingsten (vgl. Apg 2, 38).
Stets muf sie jedoch in ihrer Einheit mit der Forderung gesehen werden,
an die frohe Botschaft zu glauben. Sonst steht sie als bloer Imperativ vor
uns und die Wahrheit, daf} Jesu Joch tragbar und seine Biirde leicht sei
(Mt 11, 30), erscheint als unwahrscheinliche Paradoxie. Umkehr und
Glaube sind sozusagen nur die beiden Seiten derselben Grundhaltung.
Wer umkehrt, der vermag zu glauben, dafl die Heilszeit jetzt ist und die
Gottesherrschaft vor der Tiir steht. Sein Glaube wiederum bringt ihn zur
Anerkennung seiner Schuld und zur Riickkehr in den Willen Gottes. ,Er
weil} sich von der Liebe Gottes umfangen und getragen und bringt so den
Mut auf, um den Zugang durch die ,enge Pforte’ (Lk 13,24) zu
kampfen“?,

Ein Reich ohne Grenzen?
Das Verlangen, irgendwelche Grenzen zu ziehen, ist bekanntlich eine ver-

breitete menschliche Neigung. Sie macht auch vor der Erwartung des ,Rei-

25 Schnackenburg, a.a. O. 15, Anm. 25 mit Hinweis auf Jeremias, Gleichnisse Jesu, 161 f.
26 Schnackenburg, a. a. 0. 71.



Franz Josef Steinmetz 422

ches Gottes“ nicht halt. Nationale oder moral-systematische Vorurteile
bringen immer wieder die Versuchung mit sich, diese Erwartung vorlaut
zu beschranken und unbewegliche Grenzzaune aufzurichten. Der Ruf nach
dem neutestamentlichen Korrektiv darf deshalb niemals verstummen.

Nun gibt es allerdings den einen oder anderen Satz in der synoptischen
Botschaft, der die Exegese vor nicht geringe Probleme stellt, weil er schein-
bar die frohe Botschaft vom Kommen des Reiches Gottes partikularistisch
einengt. So enthilt die Aussendungsrede des Mt den Befehl: ,,Gehet nicht
einen Weg seitwirts zu Heiden, noch betretet eine samaritanische Stadt,
sondern geht zu den verlorenen Schafen des Hauses Israel! Und indem ihr
hingeht, verkiindet: ,Nahe ist das Himmelreich!*“ (10, 5f.). Dieser Anwei-
sung von offenbar streng partikularistischem Charakter entspricht die Ant-
wort Jesu an die kanaandische Frau in Mt 15, 24: ,Ich bin nur zu den ver-
lorenen Schafen des Hauses Israel gesandt.“ Wie versteht Mt selbst diese
Tradition, wenn er doch sein Evangelium mit dem universalen Missions-
befehl , Werbet Jiinger fiir michbei allen Vélkern“ (28, 19) abschlieRt? - Es
ist doch ,undenkbar, dafl der Evangelist seiner Kirche zwei ganz verschie-
dene Missionsanweisungen mit gleicher Verbindlichkeit vorlegt“*’. Auch
mit dem Schema einer von vornherein konzipierten Ausweitung der Mission
werst die Juden — dann die Heiden“ kommt man hier nicht weiter. Uber-
haupt ist das Verhiltnis Israels zu den Heidenvélkern im Mt-Evangelium
anders gesehen als bei Paulus oder besser gesagt: Blickpunkte und Defini-
tionen sind keineswegs einfach identisch. Wir beriihren hier das Problem
der theologischen Differenzen, die zwischen den einzelnen Schriften des
NT bestehen, aber es wiirde zu weit fithren, wollten wir dieses Problem
im einzelnen verfolgen. Es wird geniigen, wenn wir eine plausible Losung
kurz skizzieren.

Warum laflt Mt die partikularistische Weisung: ,Gehet nicht zu den
Heiden . .. geht zu den verlorenen Schafen des Hauses Israel“ stehen? —
Wahrscheinlich aus apologetischen Griinden. Das primire Problem ist das
der Schuld Israels. Diese Schuld ist es, die durch die genannten Sitze als
Geheimnis vor uns steht. Der Messias ist der Messias Israels. Die partiku-
laristische Weisung dient sozusagen als apologetischer Ausweis der Mes-
sianitit Jesu®. Aus der Struktur des ganzen Werkes und aus seinem
grundsitzlich universalistischen Charakter ist jedoch zu erkennen, dafl Mt
selbst diese Anweisung als ,,tiberholt“ ansieht.

Im Grunde aber — das zeigt cine Synthese seiner Worte ohne Zwang —
hat Jesus von Anfang an allen Vélkern die Tore zum Reich Gottes gedff-
net. Er ruft alle, Gerechte und Sinder, auch das gesetzesunkundige ,Volk

7 Trilling, Das wahre Israel, Miinchen 31965, 102.
28 Trilling, a. a. 0. 102.



»Dein Reich komme!* 423

des Landes®, ja sogar verachtete Gruppen, wie Steuereintreiber und Dir-
nen. Unerhért ist in den Ohren mancher jiidischer Kreise die Heilsverhei-
Bung fiir die Volker, die sowohl Mt als auch Lk berichtet: , Viele werden
vom Aufgang und Niedergang kommen und mit Abraham, Isaak und
Jakob im Himmelreich zu Tische liegen; die Séhne des Reiches aber
werden hinausgeworfen werden in die duflerste Finsternis, dort wird
Heulen und Zihneknirschen sein“ (Mt 8, 11; vgl. Lk 13,28{). An
sich sind die Juden die ersten Anwirter fiir die Konigsherrschaft
Gottes. Deshalb heiflen sie hier die ,Séhne des Reiches“. Wegen
ihres Unglaubens sind sie nach dem zitierten Wort hinausgestoflen worden
und erblicken nun die Scharen der Heiden — und es sind viele — am Ende
in der Tischgemeinschaft mit den jidischen Patriarchen. Auch Johannes
der Taufer hatte sich gegen die Auffassung gewandt, daf die Abrahams-
kindschaft als solche vor dem Gericht schiitze (Mt 3,9 = Lk 3,8). Jesu
Worte aber stellen die Juden direkt vor die Aussicht, aus dem Reiche Got-
tes ausgestoflen zu werden, falls sie nicht umkehren und seiner Botschaft
glauben. Sie tduschen sich, wenn sie meinen, dafl Jesus ihre Vorurteile
gegeniiber den Heiden teilt. Er erinnert sie an Elias, der wahrend der
groflen Hungersnot zur Witwe nach Sarepta ins Sidonierland gesandt
wurde und an Elisdus, der nur den Syrer Naaman heilte, wahrend die
Israeliten leer ausgingen (vgl. Lk 4,24-27). Er sagt ihnen, daf} die heid-
nischen Einwohner von Tyrus und Sidon, ja die Sodomiten, langst in Sack
und Asche Bufile getan hitten, wiren in ihren Stidten die gleichen Wun-
dertaten, wie in Chorazin, Bethsaida und Kapharnaum geschehen (Mt
1,21.24). Ja, die Einwohner von Ninive und die K6nigin von Saba werden
beim Gericht sogar als Belastungszeugen gegen die ungldubigen jiidischen
Zeitgenossen auftreten (Mt 12,41f.).

Die Botschaft Jesu eindrucksvoll zusammenfassend zeichnet Mt im gro-
Ren Gerichtsgemalde seines Evangeliums (Mt 25) das entscheidende Kri-
terium der Zugehorigkeit zum Reich in die Worte vom Liebesdienst gegen-
iiber den Armen und Notleidenden: ,Was ihr einem meiner geringsten
Briider getan habt, habt ihr mir getan“*®. Deshalb finden sich unter den
Geretteten auch Heiden, die anscheinend nicht einmal den Zusammen-
hang sehen, denn sie fragen: ,Herr, wann haben wir dich hungrig gesehen
und dir zu essen gegeben, oder durstig und dir zu trinken gereicht?“
(V. 37). Alle Vélker werden vor dem Richterstuhl des Konigs und Men-
schensohnes versammelt werden. Die Scheidung aber erfolgt nicht nach
der Zugehorigkeit zu einem bestimmten Volk. Entscheidend ist allein die
Erfiillung der Umkehrforderung Jesu. Entscheidend ist die Liebe! Hier,
und nur hier, ist die ,Grenze“ des Reiches Gottes.

28 Vgl. Eugen Biser, Die Gleichnisse Jesu, 145 ff.



Franz Josef Steinmetz 424

Die Kirche war’s, die kam?

Es ist sicher nicht unbedingt angebracht, sozusagen mit erhobenem Zeige-
finger auf die schindlichen oder kritischen Parallelen hinzuweisen, welche
die neutestamentlichen Situationen und Fragestellungen auch in unseren
Zeiten haben. Ein grofler Teil der Texte ist doch fast unmittelbar trans-
parent und ein anderer Teil erschlieft sich dem heutigen Leser, sobald ihm
einige Verstehenshilfen angeboten werden, vorausgesetzt freilich, dafl er
tiberhaupt interessiert ist, den Sinn der alten Weisungen und Spriiche zu
erfassen. Die grundsatzliche und keineswegs leichte Frage nach dem Ver-
haltnis des Reiches Gottes zur Kirche soll jedoch noch aufgegriffen werden,
denn die populare Sprachregelung ,die Kirche ist das Reich Gottes auf
Erden® befriedigt so wenig wie die offensichtlich in antikirchlicher Ten-
denz aufgestellte Behauptung von Alfred Loisy: ,Jesus kiindigte das
Reich an, und die Kirche war’s, die kam“3®. Wie aber soll man dann den
Unterschied und den Zusammenhang von Gottesherrschaft und Kirche
ndher bestimmen?

Die Besinnung auf das Evangelium ist niemals eine harmlos-ungeféhr-
liche Angelegenheit. Wenn das Wort Kirche in den Evangelien nur zwei-
mal vorkommt (und zwar nur bei Mt!), wihrend sich die Rede von der
Gottesherrschaft ungefdhr hundertmal wiederholt, so ist das fiir manche
ein héchst aufregender Befund. Das kann man dem katholischen Tiibinger
Fundamentaltheologen H. Kiing, dessen Buch iiber die Kirche wir im fol-
genden viele Anregungen verdanken, eingermafien nachempfinden. Aber
weder Kiing noch irgendein umsichtig vorgehender Exeget kann deshalb
die Kirche als Verlegenheit, Ersatz oder Liickenbiifler fiir das Reich Gottes
ansehen, so sehr die Frage nach dem Wesen und dem Anspruch der Kirche
ihn und uns bedrangt.

Zweifellos interessant ist es, fiir einen Augenblick die wortstatistische
Entwicklung in dieser Frage zu verfolgen®!. Wihrend die Gottesherrschaft
im Evangelium des Lukas noch rund vierzigmal mit Namen genannt wird,
gibt es in seiner ganzen Apostelgeschichte nur sieben Basileia-Stellen, die
zudem noch recht formelhaft klingen, wie manche Exegeten zu empfinden
glauben. Auch Paulus spricht relativ selten direkt von der Basileia Gottes,
d. h. in seinen unumstrittenen Briefen nur achtmal, davon viermal in der
stereotypen Wendung ,das Gottesreich erben®. Die Zentralobjekte der
Verkiindigung haben sich offensichtlich veridndert. Hat Lukas oder Paulus
hier keinen Widerspruch oder wenigstens eine gewisse Spannung emp-
funden? — Man hat nicht diesen Eindruck. Vielmehr spiirt man, wie die

30 Zitiert von H. Fries, LThK VIII, ,Reich Gottes®, sp. 1118.
31 Vgl. Kiing, Die Kirche, Freiburg i. Br. 1967, 108 ff.



»Dein Reich komme!“ 4925

Urkirche Zusammenhinge sieht und ihr Verstindnis der Heilsbotschaft
wichst. Die nachésterliche Gemeinde hat die Predigt von der Gottesherr-
schaft nicht vernachlissigt, sie hat sie in andere Vokabeln iibersetzt. Sie
konzentriert sich auf die Herrschaft des auferstandenen Christus, in dem
ja die Herrschaft Gottes selbst zum Zuge kommt. Sie weif}, dafl sie durch
die Gaben der Siindenvergebung und der Geistmitteilung an dieser Herr-
schaft jetzt schon Anteil hat®.

Dennoch ist es nicht zutreffend, das Gottesreich einfachhin mit der
Kirche zu identifizieren®®, wie das in dieser oder jener Form mit unter-
schiedlicher Konsequenz im Laufe der Geschichte theoretisch oder praktisch
versucht wurde, bis man schliefllich mit eschatologischer Erwartung gar
nichts mehr anzufangen wuflte. Die Kirche ist, das sagt schon ihr Name,
die ,herausgerufene“ Gemeinde, die das vollendete Kommen der Herr-
schaft Gottes erwartet und sie durch ihr Gebet taglich neu erflehen soll.
Genau in dieser Erwartung findet sie ihre Sicherheit und ihre Kraft.

Man wird anderseits die Wiederentdeckung und Akzentuierung der
eschatologischen Bestimmtheit der Christusbotschaft durch Joh. Weifl und
Albert Schweitzer, wie sie etwa auch W. Pannenberg herausstellt®, nicht
schlechthin anerkennen bzw. gutheiflen. Vielleicht aber bedurfte es der
Erschiitterungen, die sie hervorriefen, ,um die Diastase zwischen Gottes-
herrschaft und christlicher Gesellschaft, Gottesherrschaft und Kirche wieder
zu sehen und theologisch ernst zu nehmen®%. Ob es so noétig ist, alle
unbiblischen Wendungen zu diesem Thema (wie z. B. ,das Gottesreich
aufbauen® oder ,das Reich Gottes auf Erden ausbreiten®) aus unserer
theologischen Sprache zu entfernen, wie es Schnackenburg und im An-
schlufl an ihn Kiing®® nahelegen oder zu meinen scheinen, weifl ich nicht.
Jedenfalls haben sie recht, wenn sie vom NT her fordern, dafl zunachst
einmal der grundlegende Unterschied zwischen Gottesreich und Kirche
betont werden mufl. Und es ist in diesem Zusammenhang gewif} nicht ohne
Bedeutung, daf die zweite Vaterunser-Bitte lautet: ,Dein Reich komme!“
und nicht: Dein Reich lafl uns verwirklichen! Es wiirde ein unertrégliches
Sich-Rithmen in der Kirche entstehen, wenn nicht gerade sie in Offenheit,

32 Die Konstitution ,Lumen gentium® nennt die Kirche ,das im Mysterium schon gegen-
wartige Reich Christi“ (Art. 8).

33 Wenn Kiing, a.a. O. 114 zugleich auch den Begriff der Kontinuitit ablehnt, dann des-
wegen, weil er ihn sehr eng als organische Entwicklung und als Reifungsprozef} versteht.
Kontinuitdt heiffit aber zunichst einfach Zusammenhang, also genau das, was Kiing zum
Verhiltnis Gottesherrschaft und Kirche bei aller Betonung des Unterschiedes selbstver-
stindlich festhalten will. Ob es iiberhaupt giinstig ist, so formale Stichworte wie Identitat,
Kontinuitat, Dissoziation in diese Fragestellung einzubeziehen?

8 Grundziige der Christologie, Giiteraloh 1964, 392.

% Kiing, a.a. 0. 113,

38 Gottes Herrschafl, a. a. Q. 247; Die Kirche, a. a. 0. 114.



Franz Josef Steinmetz 426

Gehorsam, Wachsamkeit und Umkehr dem unberechenbaren Eingreifen
und Handeln Gottes entsprechen wiirde.

Ergibt sich daraus aber die Notwendigkeit des Protestes gegen die Kir-
che? Kann man sich gegen die Kirche auf das Reich Gottes berufen, wie das
in zahllosen Varianten apokalyptischer Utopismen geschehen ist? Kann
man vielleicht sogar die Kirche als Feindin der Gottesherrschaft ansehen?
Soll man sie als illegitimen Ersatz verurteilen? H. Kiing meint, es lasse
sich nicht @ibersehen, ,daf} die Apokalyptiker bei allen Abstrusititen und
Irrtiimern den kritischen Charakter der Gottesherrschaft in Entscheiden-
dem besser verstanden haben als ihre das kirchliche Establishment oft mit
schonungsloser Gewalt verteidigenden Widersacher“¥”. Seine kurz skiz-
zierte Geschichte des Schwéirmertums zeigt hingegen recht klar, ,dafl die
Distanzierung von der Kirche noch nicht ohne weiteres niher zur Gottes-
herrschaft fithrt*®. Und diese Erfahrung wird auch heute noch jeder
machen, der sich der triigerischen Hoffnung hingibt, das Heil sei nur in
bewuflter Distanz von der Kirche zu finden.

Aber was heifit hier Erfahrung? Selbst wer zugibt, dal die Distanzie-
rung von der Kirche ihn keineswegs niher ans Licht der Wahrheit und in
die Freiheit gefiihrt hat, wird er deswegen schon das Selbstverstindnis
der Kirche akzeptieren, wie es sich im NT ausgesprochen hat?®. Wird er
erkennen kénnen, dafl zwischen Kirche und Gottesherrschaft ein Zusam-
menhang besteht, sie also keineswegs beziehungslos nebeneinander stehen,
sondern einander zugeordnet sind? Wird er glauben kdnnen, dafl die
Kirche weder gottverlassen noch gottvergessen ist und trotz aller Todes-
schatten nicht in absoluter Finsternis umhertappt? Wird er wahrnehmen,
daf ihr der Heilige Geist, wenn auch nur als »Angeld®, gegeben ist, und
in ihr, wenn auch dauernd gefihrdet, die Liebe, die bleiben wird, schon
wirksam ist? Wird er nicht vielmehr fiirchten, es handele sich hier wie
dort um schone Schwirmereien, um schéne Triume, die angesichts der Tat-
sachen zusammenstiirzen und ihn unter sich begraben?

Auch der grofite Ekklesiologe wird mit all seiner Uberzeugungskunst
nicht wegdisputieren konnen, dafl das Selbstverstindnis der Kirche ein
Glaubensverstindnis ist. Nur der Gldubige vermag den Zusammenhang
von Gottesherrschaft und Kirche zu sehen. Ja, man muf} sogar sagen, der
Glaube sieht nicht nur den Zusammenhang, er schafft ihn auch, und er
sorgt dafiir, dafl er erhalten bleibt. Er liest die Worte der ekklesiologi-

37 A.a. 0. 115,

% A.a.0.116, vgl. auch 230244,

3 Wir verzichten auf nihere Angaben des neutestamentlichen Befundes, weil nicht so sehr
dieser Befund als vielmehr das Selbstverstindnis in Frage gestellt ist, das sich darin aus-
spricht. Ndhere Angaben zum neutestamentlichen Kirchenverstindnis bietet Schnadken-
burg, Gottes Herrschaft u. Reich, 162-173 und 199-223.



,Dein Reich komme!* 427

schen Verheiflungen nicht nur als Garantien, sondern zugleich als person-
liche Verpflichtung, d. h. er ist an der Erfiillung der Verheiflung mitbetei-
ligt, wie Mt in seiner Gemeindeordnung ausfihrt: , Wenn zwei von euch
auf Erden darin ibereinstimmen werden, irgendeine Sache zu erbitten, so
wird sie ithnen zuteil werden von meinem Vater in den Himmeln. Denn
wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da bin ich mitten
unter ihnen“ (Mt 18, 191.).

Diese Einheit von Wirklichkeit, Verpflichtung und Bitte hat H. Kiing
in seinem Buch iiber die Kirche recht nachdenklich in Imperative um-
gesetzt®®, In Erinnerung an die Aufforderung des Trienter Katechismus,
von der wir ausgegangen waren, diirfen wir stattdessen, jedoch nicht ohne
Bezugnahme auf die Imperative Kiings, die Notwendigkeit der zweiten
Bitte des Herrengebetes hervorheben.

Dein Reich komme

Was wiirde geschehen, falls die Kirche es unterliefle, um das Kommen des
Reiches Gottes zu beten?

1. Eine solche Kirche hitte keine Zukunft. Sie wiirde vergessen, daf} sie
bei aller Garantie des Zusammenhangs zwischen ihr und der Herrschaft
Gottes doch etwas Vorldufiges, ja gewissermaflen Provisorisches ist. Sie
wire in Gefahr, sich selbst kritiklos ins Zentrum der Verkiindigung zu
riticken. Thre Definitionen und Deklarationen wiirden aufhéren, jeweils
neue und lebendige Vermittlung des Wortes Gottes zu schenken. Todes-
starre drohte auch ihren Konstitutionen.

Sie miifite infolgedessen an sich selbst verzweifeln. Denn sie vermag
das vollendete Heil nicht zu schaffen. Immer wieder werden Hindernisse
aufgerichtet, neue Sorgen stellen sich ein und lassen sich nicht abschiitteln.
Die Menschen wiirden sich geradezu betrogen fithlen, und auf die Dauer
miifte selber der optimistische Kirchenfithrer zugeben: Wir sind tiberfor-
dert. Ermiidung, Erschlaffung, Zusammenbruch wiren nicht zu iiberwin-
den.

9. Eine solche Kirche wiirde sich ,als selbstgerechte Kaste oder Klasse
der Reinen und Heiligen aufspielen“#. Sie wirde namlich vergessen, dafl
ihr Heiligkeit und Gerechtigkeit aus Gnade geschenkt und verheiflen wor-
den ist und ihre Vollendung noch aussteht. Sie wire in Gefahr, die Gleich-
nisse vom Unkraut unter dem Weizen und vom Fischnetz zu iibersehen
oder nicht auf sich selbst zu beziehen.

Erbarmungslos, hartherzig und selbstgerecht wiirde sie sich von den
Siindern distanzieren, Zollner und Dirnen verachten. Aber es bleibt den

9 A a.0.119-127.
4 Kiing, a. a. 0. 128.



Franz Josef Steinmetz 428

Menschen und im Grunde auch ihr selbst nicht verborgen, dafl es in ihr
Verfehlungen aller Art gibt. Argernisse und Verlust an Vertrauen sind
nicht zu vermeiden. In Verkennung ihrer eigentlichen Aufgabe versucht
sie verzweifelt, ihre Bloflen zu bedecken. Die Biithne ihres frommen Thea-
ters hat vielleicht glanzvolle Kulissen. Dahinter 148t sich manches verber-
gen. Wahre Frohlichkeit und echter Trost aber kann trotzdem nicht ent-
stehen. Zuviel steht auf dem Spiel. Der Sturm auf die Bithne kann jeden
Augenblick losbrechen. Wehe den Falschspielern!

3. Eine solche Kirche wire in Gefahr, ihre universale Botschaft politisch
oder systematisch zu begrenzen. Sie wiirde unkritisch und unbedingt in
den Sog bestimmter Machtgruppen gelangen. Sie kénnte sich mit irgend-
welchen politischen, kulturellen, wirtschaftlichen und sozialen Zwedkver-
bdnden einfachhin identifizieren, obwohl sie als Trigerin der Botschaft
Jesu diese Miachte immer wieder auch beunruhigen, befremden und in
Frage stellen sollte, denn es heifit: ,Ich bin nicht gekommen, den Frieden
zu bringen, sondern das Schwert“ (Mt 10, 34). Sie konnte schlieSlich sogar
philosophische Systeme mitsamt ihren moralischen Engfithrungen bedin-
gungslos gutheiflen und akzeptieren.

Widerstinde und Angriffe wiirden gewifl auf diese Weise abnehmen.
Die Kirche miifite wahrscheinlich nicht mehr so viel leiden. Man kénnte sie
nicht mit dem Hinweis auf die Vielschichtigkeit ihrer Positionen verachten
und verleumden. Sie wiirde um manche Verfolgungen herumkommen. Sie
diirfte vielleicht sogar statt eines Kreuzweges eine Strafle des Triumphes
beschreiten. Nur wiirde sie zugleich auch ihre Wiirde, ihre Geltung, ja
ihre Existenzberechtigung verlieren, ,weil sie die wahre Nachfolge Chri-
sti aufgibt“2.

Schon allein die drei genannten Konsequenzen zeigen hinreichend, mit
welchem Recht der Trienter Katechismus von der Notwendigkeit spricht,
die der Bitte ,Dein Reich komme* zugrunde liegt. Viele andere liefen sich
ableiten. Das kirchen-kritische Bewuftsein unserer Zeit kennt sie zur
Geniige*®. Kennt es aber auch die Losung?

Wir dirfen und wollen glauben und hoffen, dal die christlichen Kir-
chen, die vor allem ekklesiologisch zerstritten waren und sind, durch das
tagliche Gebet um das Kommen der gottlichen Basileia* vom Erbstreit
lassen und gemeinsame Erben dieses Reiches werden. ,Dein Reich komme.*

4 Kiing, a.a. 0. 122.

% Man lese unter dieser Riicksicht einmal S. Pfiirtner, Reformation und Reform des I1.
Vatikanums, in: Strukturen christlicher Existenz (Festschrift fiir Friedrich Wulf), Wiirz-
burg 1968, 107-126.

 Es versteht sich von selbst, dafl die zu Beginn genannte Skumenische Vortragsreihe mit
einem gemeinsamen Gottesdienst abschlof}.





