
•Dein Reich komme!" 
Zur zweiten Bitte des Vaterunsers1 

Franz Josef Steinmetz SJ, München 

Die Predigt des Evangeliums soll stets auf das Reich Gottes ausgerichtet 
sein, mahnt schon der Katechismus des Trienter Konzils in seiner immer 
noch lesenswerten Erläuterung des Vaterunsers. Die Pfarrer sollen die 
zweite Bitte des Herrengebets sehr sorgfältig behandeln, damit die gläu- 
bigen Hörer einsehen, welche Kraft und Notwendigkeit ihr zugrundeliegt2. 
Wir sollen bis zu unserem Ende von Gott erflehen, •daß er das Reich des 
Satans vernichte, und alle sich als solche erweisen, daß sie unzweifelhaft 
vor das Angesicht Gottes des Königs gelangen und das von Ewigkeit her 
aufgerichtete Reich der Himmel in Besitz nehmen, wo sie in Ewigkeit mit 
Christus glücklich sind"3. Eine solche Betonung des Reich-Gottes-Gedan- 
kens verwundert keineswegs, wenn man bedenkt, daß er schon in den 
synoptischen Evangelien ungefähr hundertmal direkt genannt wird. Von 
daher ist es selbstverständlich, wenn auch das Zweite Vatikanische Konzil 
das Stichwort vom Reiche Gottes aufgreift und bekennt: •Während sie 
selbst der Welt hilft oder von dieser vieles empfängt, strebt die Kirche 
nach dem einen Ziel, nach der Ankunft des Reiches Gottes und der Ver- 
wirklichung des Heiles der ganzen Menschheit"4. 

Angesichts dieser Texte liest man wahrscheinlich mit Staunen oder je 
nach Veranlagung mit leichter Verzweiflung, daß eine vielzitierte jüngere 
Monographie zum Thema immer noch von den vielfachen Klagen ausge- 
hen kann, die da sagen, •daß über das grundlegende Thema der Verkün- 
digung Jesu noch nicht genügend Klarheit und Einigkeit im katholischen 
Raum gefunden seien"5. Versucht man über den katholischen Raum hinaus 
einen Überblick über die einschlägige Literatur zu gewinnen, so wird man 
eine solche Fülle von Positionen und Nuancen feststellen, daß jede 
Systematik zum Scheitern verurteilt scheint. Es liegen durchaus bemer- 
kenswerte Differenzen vor6. Nicht selten hat man zwar den Eindruck, daß 

1 Überarbeitete Fassung eines Referates, das der Vf. am 6. 11. 1968 in München-Pasing 
im Rahmen einer ökumenischen Vortragsreihe über das Herrengebet gehalten hat. 
2 Catechismus ad Parochos, Bessani 1833, 362. 
3 Ebd. 
4 •Gaudium et spes" Art. 45. Vgl. •Lumen gentium", Art. 3, 5, 9. 
5 Schnackenburg, Gottes Herrschaft u. Reich, Freiburg i. Br. 1959, 7. 
6 Siehe LThK VIII, sp. 1109-1120, •Reich Gottes". 



»Dein Reich komme!« 415 

hinter den unterschiedlichen Vokabeln eine tief erliegende Einigkeit in der 
Sache durchaus zu finden wäre, wenn der Blick nur mehr auf sie selbst als 
auf die Wörter gerichtet würde. Der Begriff •Reich Gottes" jedoch bleibt, 
gerade weil er so zentral ist, zugleich einer der vieldeutigsten. Zwischen 
seinen Grundelementen und anderen neutestamentlichen Begriffen beste- 
hen zweifellos die komplexesten Beziehungsverhältnisse. 

Wenn wir es dennoch unternehmen, einige Zeilen zum Thema •Dein 
Reich komme" zu schreiben, dann nur mit ausdrücklicher Beschränkung auf 
einige neutestamentliche Aspekte und mit der alleinigen Zielsetzung, die 
zweite Bitte des Vaterunsers ein wenig zu kommentieren, damit deutlich 
gesehen wird, wie nötig sie ist. 

Nach einer allgemeinen Klärung des Begriffes •Basileia" behandeln 
unsere Überlegungen vor allem folgende Aspekte: 1. Die Zukünftigkeit 
und Transzendenz dieses Reiches. 2. Die grundlegende Einlaßbedingung. 
3. Seine Universalität. 4. Sein Verhältnis zur Kirche. Der besseren Lesbar- 
keit wegen sind die abstrakten Titel in konkrete Fragen übersetzt. 

Was heißt •Basileia"? 

Die zweite Bitte des Vaterunsers hat bei Mt 6,10 und Lk 11,2 die gleiche 
Form: Es komme Deine •Basileia"7. Wie soll man das Wort •Basileia" 
übersetzen? Mit •Herrschaft" oder mit •Reich"? Beides ist richtig, und am 
besten versucht man beides zusammen zu denken8. 

Die Vorstellung sollte aber zunächst nicht an dem Bilde eines •Reiches", 
eines Bezirkes, eines Landes haften bleiben, wenn von der Basileia Gottes 
die Rede ist. Eher sollte man an einen Zustand denken, an die Beziehung 
zwischen Gott und den Menschen. Die Herrschaft Gottes ist da, wo Gott 
herrscht, wo er König ist. Unter dieser Rücksicht wäre es m. E. besser ge- 
wesen, wenn man die Gelegenheit der deutschsprachigen Neufassung des 
Vaterunsers benutzt hätte, das Wort •Reich" durch •Herrschaft" zu erset- 
zen, so daß wir beten würden: Deine Herrschaft komme! Freilich verbindet 
sich damit die Vorstellung eines •Reiches". Denn die Evangelien sprechen 
auch vom •Eingehen" in die Herrschaft Gottes, sie sprechen ebenfalls vom 
•Hinausgeworfenwerden" aus der Basileia usw. Ein wenig humorvoll be- 
merkt ein Kommentar, es sei ähnlich wie in manchen deutschen Sprach- 
wendungen, die etwa von der •Herrschaft Berleburg" reden und damit zu- 

7 Die im deutschen Sprachgebiet früher gebetete Form •zu uns komme dein Reich" findet 
sich als Sonderlesart zu Lk 11, 2 im Kodex D, der wohl aus dem 5./6. Jahrhundert stammt 
und in Cambridge aufbewahrt wird. 
8 Vgl. Karl Ludwig Schmidt in Kittels Th. W. I, 579-595, •Basilein". Schürmann, Das 
Gebet des Herrn, Freiburg i. Br. 1958, 39-60, bevorzugt deshalb die einheitliche Über- 
setzung •Königtum". F. J. Schierse, Patmos-Synopse, Düsseldorf 1968, übersetzt durchweg 
mit •Königsherrschaft". 



Franz Josef Steinmetz 416 

gleich den Bezirk meinen, über den ein bestimmter Fürst herrscht9. Man 
wird das Wort •Basileia" demnach einmal mehr mit •Herrschaft", ein 
anderes Mal eher mit •Reich" wiedergeben. 

Ist es noch nicht gekommen? 

Warum beten wir eigentlich: Dein Reich komme! Die •Herrschaft" 
Gottes besteht doch eigentlich schon •seit" der Schöpfung. Sie waltet 
im Himmel und auf Erden, wie es etwa die Psalmen eindrucksvoll 
zum Ausdruck bringen (vgl. 103,19; 145,11 ff.). Die biblischen Bücher 
sprechen dennoch zugleich über ihre Zukunft, weil sie mit Wider- 
ständen zu kämpfen hat. Jetzt herrschen noch fremde Gewalten, die Got- 
tes Herrschaft durchkreuzen. Erst am Ende wird Gott unumschränkt trium- 
phieren. Wenn seine •Herrschaft" kommt, wird das Widergöttliche, Sata- 
nische, unter dem die Menschen seufzen, vernichtet, und zugleich alle Not 
und alles Leid beendet und den Menschen das Heil geschenkt10. 

Als Ausdruck der menschlichen Not schwingt diese Erwartung in spät- 
jüdischer Zeit vielleicht überwiegend, sicher aber neben anderem, um den 
Gegensatz der beiden sich ablösenden Äonen, der beiden Weltzeitperi- 
oden, die einander dualistisch gegenüberstehen. •Dieser Äon", d. h. der 
gegenwärtige, jetzige Zeitraum ist ganz böse. Er eilt dem Gericht ent- 
gegen. •Der kommende Äon" hingegen ist ganz gut. Er gehört Gott. Es 
ist Gottes eigener, neuer Zeitraum. 

Können wir auch in neutestamentlicher Zeit dieses Wort vom Gegen- 
satz der beiden Äonen noch vollziehen? Kann es im Gebet noch eine Rolle 
spielen? Der Gegensatz dieses und des zukünftigen Äons spielt zwar 
schon bei den Synoptikern keine große Rolle mehr. Ihre Verkündigung steht 
aber unzweifelhaft noch in Zusammenhang mit apokalyptischer Erwar- 
tungsterminologie. Hier liegt-das sei zunächst gerne zugegeben-ein nicht 
leichtes Problem. Denn entweder, so meint man, ist das •Reich Gottes" 
gekommen oder es wird erwartet. Entweder - so scheint es - sieht man 
das eschatologische Königtum Gottes noch vor sich oder schon als gegen- 
wärtige Wirklichkeit. Läßt sich beides zugleich festhalten? Die meisten 
Forscher erkennen die Verschiedenheit und Vielschichtigkeit der Reich- 
Gottes-Aussagen (selbst für den historischen Jesus!) an11, und auf dieser 
Grundlage gilt es, ihre Dialektik zu verstehen. 

Das ist etwa die Zusammenfassung der Predigt Jesu in Mk 1,15: •Der 
Kairos ist erfüllt, die Herrschaft Gottes ist nahegekommen." Meint dieses 
Wort Anwesenheit oder Nähe der Herrschaft? Warum soll es nicht beides 

9 Schniewind, Das Evangelium nach Markus NTD, Göttingen 1958, 49. 
10 Vgl. Bultmann, Theologie des NT, Tübingen 51965, 3. 
11 Schnackenburg, a. a. 0. 77. 



•Dein Reich komme!" 417 

zugleich andeuten können? Jedenfalls spricht aus den Evangelien die 
Gewißheit, daß die Herrschaft des Satans und seine Zeit abgelaufen ist. 
Grundlegend ist dafür z. B. die Antwort an Johannes den Täufer: •Blinde 
sehen und Lahme gehen, Aussätzige werden rein und Taube hören, Tote 
stehen auf und Armen wird die Heilsbotschaft verkündigt" (Mt 11,4 f. 
= Lk 7,22 f.). Diese Worte aus der matthäisch-lukanischen Redenüber- 
lieferung spielen deutlich auf Isaias-Verheißungen an (Is 29,18 f.; 35,5 f.; 
61,1 f.) und zeigen, daß Jesus nicht nur die Botschaft wiederholt, sondern 
auch durch Taten erfüllt. Die Heilungen demonstrieren, was er predigt. 
Sogar buchstäblich wird die Gegenwart der Gottesherrschaft in einem 
Logion verkündet, das sich auf die Dämonenaustreibungen bezieht: 
•Wenn ich durch den Finger Gottes (Mt: durch den Heiligen Geist) die 
Dämonen austreibe, so ist die Gottesherrschaft zu euch gelangt" (Lk 11,20 
= Mt 12,28). Das hier verwendete Verbum läßt sich grammatikalisch nur 
als •ist eingetroffen" verstehen. Die Gegenwärtigkeit der Gottesherrschaft 
ist also auch in den Dämonenaustreibungen Jesu erkennbar. Diese sind 
gewissermaßen ein Krafterweis, der als Beweisgrund dienen kann12. 

Die Hauptmasse der synoptischen Stellen bezeugt freilich den futuri- 
schen Aspekt der Gottesherrschaft. Dazu muß man z. B. die Sprüche vom 
•Eingehen in das Reich Gottes" zählen, etwa Mt 5,20 •Wenn eure Ge- 
rechtigkeit nicht weit vollkommener sein wird als die der Schriftgelehrten 
und Pharisäer, so werdet ihr nicht ins Himmelreich eingehen" oder Mt 18,3 
•Wenn ihr nicht umkehrt und werdet wie die Kinder, so werdet ihr nicht 
in das Himmelreich eingehen", und viele andere. Hinzu kommen sachlich 
auch die konträren Logien vom •Hinauswerfen" (z. B. Mt 7,2 f.). In einen 
ähnlichen Vorstellungsbereich gehören Redewendungen wie die Gottes- 
herrschaft •suchen" (z.B. Lk 12,31) oder •erben" (Mt 25,34), etwas •um 
des Gottesreiches willen" tun oder lassen (z.B. Lk 18,29) und anderes 
mehr. 

Auch die •Wachstumsgleichnisse" der Evangelien dürfen nicht einseitig 
für eine bloß futurische oder bloß präsentische Auslegung der Gottes- 
herrschaft herangezogen werden. Gerade sie bezeugen die Spannung, die 
zwischen der gegenwärtigen und der zukünftigen Herrlichkeit der Basileia 
besteht13. Von daher kann es zunächst gar nicht verwundern, wenn die 
Kernbitte des Vaterunsers ebenfalls in die Zukunft blickt: •Es komme 
deine Herrschaft." So gewiß sich das Handeln Gottes durch Jesus in der 
Gegenwart vollzieht, es vollendet sich, wenn man aufs Ganze sieht, erst 
in der Zukunft. Vor allem ist zu bedenken, daß das •Reich" ja jeweils erst 

12 Schnackenburg, a. a. 0. 84. 
IS Schnackenburg, a. a. 0. 109. Vgl. auch Eugen Biser, Die Gleichnisse Jesu, München 
1965, 77-82. 



Franz Josef Steinmetz 418 

auf diejenigen zukommt, die noch nicht oder noch nicht ganz von ihm er- 
griffen sind. Liegt nicht allein in dieser stets notwendigen existentiellen 
Bezugnahme auf die Botschaft vom •Reich" schon die wesentliche Erklä- 
rung für das ständige Gebet •Dein Reich komme"? 

Freilich weiß man um die große Zahl von Formeln, welche die Fach- 
literatur anbietet, um •das eigentlich Charakteristische der Botschaft Jesu, 
daß dieses Zukünftige nicht mehr nur Zukunft hat, sondern schon Vergan- 
genheit und Gegenwart geworden ist"14, in wenige Worte zusammen- 
zufassen. Wenn da die Rede ist vom •Schon" und •Noch-nicht" oder vom 
•Nicht mehr" und •Noch nicht", von den Zeichen, Vorzeichen oder An- 
zeichen der Gottesherrschaft und ihrer dynamischen Anwesenheit, von der 
Dialektik der neutestamentlichen Geschichtsauffassung, von der Gespal- 
tenheit der christlichen Eschatologie, und wie immer auch die Kurzformeln 
lauten mögen, sie spiegeln gewiß unterscheidbare theologische Systeme15. 
Die Frage ist nur, ob sie sich gegenseitig ausschließen dürfen oder sich 
nicht vielmehr gegenseitig ergänzen können. Entscheidend ist doch, daß 
weder die Gegenwärtigkeit noch die Zukünftigkeit der Gottesherrschaft 
vom Menschen als Wirklichkeit erkannt werden kann, es sei denn durch 
die Gottesgabe des Glaubens1«. Karl Rahner hat schon recht, wenn er zwar 
nicht als Exeget, aber doch angesichts der exegetischen Streitfragen tref- 
fend bemerkt: •Es ist... sinnlos, einen grundsätzlichen absoluten Gegen- 
satz und Antagonismus zwischen Nah- und Fernerwartung zu konstruie- 
ren"17. Es ist zwar gefährlich, eschatologische Aussagen nicht auf die Ge- 
genwart zu beziehen und wirklich zu aktualisieren. Wo man aber ander- 
seits •so existentialistisch .aktualisiert', daß die Zukunft je jetzt sich schon 
ganz als Gegenwart ereignet ... da mythologisiert man den Menschen, 
weil man an ihm die nüchtern redliche Zeit leugnet, die auch zu seinem 
Heil gehört"18. Neutestamentliche Frömmigkeit weiß, daß die •Herrschaft 
Gottes" gegenwärtig und zukünftig zugleich ist. Eine Ablehnung der futu- 
rischen Eschatologie widerspricht dem tatsächlich im NT sich bezeugenden 
Selbstverständnis des Glaubens vor Gott19. Dennoch ist der Wunsch nach 
dem Kommen des Königtums Gottes •gänzlich durchseelt von dem sieg- 

14 Schürmann, a. a. 0. 47. 
15 Den Versuch einer knappen Übersicht bietet 0. Knoch, Die eschatologische Frage, ihre 
Entwicklung und ihr gegenwärtiger Stand, in: BZ NF 6 (1962), 112-120. 
16 Zur Deutung der Aussage: Das Reich Gottes ist in euch vgl. F. Mußner, •Wann kommt 
das Reich Gottes?" Die Antwort Jesu nach Lk 17,20.21, in: BZ NF 6 (1962), 107-111. 
17 Rahner, Schriften z. Theologie IV, 423 (Theologische Prinzipien der' Hermeneutik 
eschatologischer Aussagen). Vgl. auch H. U. von Balthasar, Zuerst Gottes Reich, Einsiedeln 
1966. 
18 Ebd. 424. Freilich hütet sich Rahner, irgendwelche Vertreter einer so extrem pointier- 
ten Haltung mit Namen zu nennen. 
19 Kümmel. Futurische und präsentische Eschatologie im ältesten Christentum, in- NTS 5 
(1958/59), 113-126. 



•Dein Reich komme!" 419 

haften Wissen, daß es nun kommt. Hier erbitten die Jünger Jesu etwas, 
dessen Erfüllung ihnen im voraus gewiß ist"20. 

•Reich Gottes" und •Himmelreich" 

In diesem Zusammenhang sei noch eine Fragestellung wenigstens kurz 
behandelt, die in bezug auf die Reich-Gottes-Vorstellungen zuweilen er- 
örtert wird: wie weit nämlich die mehr vertikale Blickrichtung und die 
mehr räumliche Vorstellung eines •Himmelreiches", das •oben" liegt, den 
Reich-Gottes-Gedanken verfälsche. Eine solche Gefahr ist sicher nicht ein- 
fach von der Hand zu weisen. Im Hinblick auf die neuere Theologie- und 
Frömmigkeitsgeschichte wird man wohl zugeben müssen, daß die Gleich- 
setzung des Reiches Gottes mit dem hellenistischen Himmel (im griechi- 
schen Denken dominiert im Unterschied zum hebräischen die räumliche 
Vorstellung), daß also die genannte Gleichsetzung zu Verkürzungen oder 
Verengungen der Perspektive geführt hat. Die christliche Erwartung ver- 
lagerte sich teilweise einseitig von der allgemeinen auf die individuelle 
Eschatologie. Man hoffte nach dem Tode •in den Himmel zu kommen" 
oder •in das Jenseits" zu gelangen. Der Zusammenhang mit dem jetzigen 
Leben und die Beziehung zur übrigen Menschheit wurde zu wenig beach- 
tet. Aus christlicher Erwartung drohte blutleere Phraseologie zu werden21. 

Dennoch hat die Vorstellung eines himmlischen transzendenten Reiches 
auch im Neuen Testament ihre Belege, obgleich man zugeben kann, daß 
sie nicht gerade im Mittelpunkt des neutestamentlichen Denkens steht und 
erst in den Spätschriften eine größere Rolle spielt (wenn Mt meistens den 
Ausdruck •Himmelreich" anstatt •Gottesreich" gebraucht, so hängt das 
wohl eher mit der Scheu der Juden zusammen, den Namen Gottes zu nen- 
nen). Man denke etwa an die sogenannten Gefangenschaftsbriefe, d. h. 
also an Kolosser-, Epheser- und Philipperbrief, sodann an den Hebräer- 
brief und schließlich an 2 Tim 4,18, wo der Apostel hofft, daß ihn der 
Herr von allem bösen Werk erlösen und in sein himmlisches Reich retten 
werde. In den genannten Schriften finden sich in der Tat Ansatzpunkte 
für ein mehr •vertikales" Vorstellungsschema. Es ist jedoch ungerechtfer- 
tigt, hier einen alternativen Gegensatz aufzureißen, so wie es zu schema- 
tisch war, griechisches und hebräisches Denken als Gegensatz von zeitlich 
und räumlich beherrschtem Bewußtsein zu begreifen22. Die Scheidung zwi- 
schen der Welt Gottes, die •oben" gedacht ist, und der Welt des Menschen 
•unten", sogar eine eigentliche Lehre von einer •oberen" und einer •unte- 

20 Schürmann, a. a. 0. 50. 
21 Schnackenburg, a. a. 0. 226. 
22 Dieser Gegensatz spielt noch eine große Rolle bei Th. Boman, Das hebräische Denken 
im Vergleich mit dem Griechischen, Göttingen 31959, obwohl der Vf. für die Berechtigung 
beider Vorstellungen Verständnis zeigt. 



Franz Josef Steinmetz 420 

ren" Welt; und auch die Verbindung des •horizontalen" Schemas eschato- 
logischen Denkens mit dem •vertikalen" einer zweistufigen Welt ist auch 
im Judentum nachweisbar anzutreffen23. Man darf eben nicht vergessen, 
daß Palästina in der Zeit des Spätjudentums schon über dreihundert Jahre 
in einer hellenistischen Umgebung lebt. Wer will da Jüdisches und Helle- 
nistisches noch sauber trennen? 

Man wird sich also um eine Verbindung beider Blickrichtungen bemü- 
hen dürfen und müssen, wie es etwa typisch für den Hebräerbrief ist. Ja, 
die Zuhilfenahme des mehr vertikal-räumlichen Vorstellungsschemas 
kann unter Umständen sehr heilsam sein, dann nämlich, wenn vergessen 
wird, daß das Kommen des Reiches Gottes eine Umkehr voraussetzt, die 
nicht einfach in den Gedanken vom organischen Wachstum oder vom Zu- 
sich-selbst-Kommen der Welt aufgelöst werden kann. Die Forderung der 
Umkehr ist mit der Reich-Gottes-Botschaft des NT unaufgebbar verbun- 
den. 

Was sollen wir tun? 

Die Bitte um das Kommen des Reiches setzt die Bereitschaft zur Umkehr 
voraus. •Kehret um und glaubet der Frohbotschaft!" heißt es bei Mk 1,15, 
wo die Predigt Jesu kurz zusammengefaßt ist. Das deutsche Wort •Buße", 
das wohl ursprünglich •Wiedergutmachung begangenen Unrechts" bedeu- 
tet, trifft nur eine Seite der geforderten Haltung. Das zugrunde liegende 
hebräische Wort meint einen Menschen, •der sich von seinem bisherigen 
Weg umwendet, ihn als falsch anerkennt und eine völlig andere Richtung 
einschlägt"24. Das Ziel der Richtungsänderung ist Gott. Radikale Los- 
lösung von der Sünde, das heißt eine völlige Neuorientierung der Haltung 
ist damit gefordert. Und keiner ist von diesem Anspruch ausgenommen, 
denn kein Mensch ist ohne Sünde, wie das Lukasevangelium durch seinen 
Sonderbericht über ein Blutbad des Pilatus eigens unterstreicht: •Meint 
ihr, daß diese Galiläer größere Sünder als alle anderen Galiläer waren, 
weil sie das erduldet haben? Nein, sage ich euch; aber wenn ihr nicht um- 
kehrt, werdet ihr alle ähnlich umkommen" (13,1-5). 

Das Wesen der echten Umkehr wird uns in manchen Gleichnissen ent- 
hüllt, so z. B. im Gleichnis vom barmherzigen Vater, seinem verirrten und 
seinem daheimgebliebenen Sohn (Lk 15). Es gehört dazu das Bewußtsein 
der Verlorenheit und des Elends, Einblick in unsere von uns her hoff- 
nungslose Lage, Erkenntnis und Bekenntnis der Schuld, tiefes Vertrauen 
in die Barmherzigkeit Gottes, widerstandslose Übergabe in sein Gnaden- 
urteil. In krassem Widerspruch dazu steht die Haltung der Selbstgerech- 
23 Die Nachweise finden sich bei E. Schweizer, Erniedrigung und Erhöhung hei Jesus und 
seinen Nachfolgern, Zürich 1955. 
24 Schnackenburg, Die sittlidie Botschaft des NT, München *1962, 12. 



•Dein Reich komme!" 421 

tigkeit und Überheblichkeit, die in den Evangelien immer wieder kritisiert 
wird, besonders eindrucksvoll im Gleichnis vom Pharisäer und Zöllner (Lk 
18,10-14), aber auch in dem Bild von dem älteren Sohn, der sich über das 
Freudenfest für seinen heimgekehrten Bruder ärgert (Lk 15,25 ff.). 
Äußerst gefährdet waren offenbar die Schriftgelehrten und Pharisäer, 
denen bei Mt gesagt wird: •Ihr verschließt das Himmelreich vor den 
Menschen; ihr selbst kommt nicht hinein, aber ihr hindert auch diejenigen, 
die hineinkommen wollen, am Eintreten" (23, 13). Ja es heißt sogar: •Die 
Zöllner und Dirnen werden eher als ihr in das Reich Gottes gelangen" 
(Mt 21,31 f.). Demgegenüber wird das Bild vom Kindwerden als Vorbild 
echter Umkehr herausgestellt. Nur wo ein Mensch zugibt, daß er vor Gott 
klein und gering ist wie ein Kind, wird er in das Himmelreich gelangen 
(vgl. Mt 18,3). Dieser Vergleich mit dem Kinde bezieht sich wohl ur- 
sprünglich •objektiv auf seine Kleinheit gegenüber den Erwachsenen, 
vielleicht auch auf die Einfalt und das Vertrauen des Kindes, mit dem es 
zu seinem Vater spricht"25. Seine Haltung also ist das bekannte und doch 
jeweils neu zu überdenkende Vorbild christlicher Umkehr. Man kann nicht 
sagen, daß in dieser Hinsicht des Guten zuviel getan worden wäre, eher 
ist das Gegenteil zu bedauern: Mißverständnisse haben das Wort leider 
ziemlich in Verruf gebracht. 

Selbstverständlich ist die Forderung der Umkehr nicht die einzige Ein- 
laßbedingung zum Gottesreich im NT. Aber sie bildet sozusagen das tra- 
gende sittliche Fundament der zweiten Vaterunser-Bitte und bildet auch 
die fundamentale Predigt der Urkirche nach Pfingsten (vgl. Apg 2, 38). 
Stets muß sie jedoch in ihrer Einheit mit der Forderung gesehen werden, 
an die frohe Botschaft zu glauben. Sonst steht sie als bloßer Imperativ vor 
uns und die Wahrheit, daß Jesu Joch tragbar und seine Bürde leicht sei 
(Mt 11,30), erscheint als unwahrscheinliche Paradoxie. Umkehr und 
Glaube sind sozusagen nur die beiden Seiten derselben Grundhaltung. 
Wer umkehrt, der vermag zu glauben, daß die Heilszeit jetzt ist und die 
Gottesherrschaft vor der Tür steht. Sein Glaube wiederum bringt ihn zur 
Anerkennung seiner Schuld und zur Rückkehr in den Willen Gottes. •Er 
weiß sich von der Liebe Gottes umfangen und getragen und bringt so den 
Mut auf, um den Zugang durch die ,enge Pforte' (Lk 13,24) zu 
kämpfen"26. 

Ein Reich ohne Grenzen? 

Das Verlangen, irgendwelche Grenzen zu ziehen, ist bekanntlich eine ver- 
breitete menschliche Neigung. Sie macht auch vor der Erwartung des •Rei- 

25 Schnackenburg, a. a. 0. 15, Anm. 25 mit Hinweis auf Jeremias, Gleichnisse Jesu, 161 f. 
28 Schnackenburg, a. a. 0. 71. 



Franz Josef Steinmetz 422 

ches Gottes" nicht halt. Nationale oder moral-systematische Vorurteile 
bringen immer wieder die Versuchung mit sich, diese Erwartung vorlaut 
zu beschränken und unbewegliche Grenzzäune aufzurichten. Der Ruf nach 
dem neutestamentlichen Korrektiv darf deshalb niemals verstummen. 

Nun gibt es allerdings den einen oder anderen Satz in der synoptischen 
Botschaft, der die Exegese vor nicht geringe Probleme stellt, weil er schein- 
bar die frohe Botschaft vom Kommen des Reiches Gottes partikularistisch 
einengt. So enthält die Aussendungsrede des Mt den Befehl: •Gehet nicht 
einen Weg seitwärts zu Heiden, noch betretet eine samaritanische Stadt, 
sondern geht zu den verlorenen Schafen des Hauses Israel! Und indem ihr 
hingeht, verkündet: ,Nahe ist das Himmelreich!'" (10, 5 f.). Dieser Anwei- 
sung von offenbar streng partikularistischem Charakter entspricht die Ant- 
wort Jesu an die kanaanäische Frau in Mt 15,24: •Ich bin nur zu den ver- 
lorenen Schafen des Hauses Israel gesandt." Wie versteht Mt selbst diese 
Tradition, wenn er doch sein Evangelium mit dem universalen Missions- 
befehl •Werbet Jünger für mich bei allen Völkern" (28,19) abschließt? - Es 
ist doch •undenkbar, daß der Evangelist seiner Kirche zwei ganz verschie- 
dene Missionsanweisungen mit gleicher Verbindlichkeit vorlegt"27. Auch 
mit dem Schema einer von vornherein konzipierten Ausweitung der Mission 
•erst die Juden - dann die Heiden" kommt man hier nicht weiter. Über- 
haupt ist das Verhältnis Israels zu den Heidenvölkern im Mt-Evangelium 
anders gesehen als bei Paulus oder besser gesagt: Blickpunkte und Defini- 
tionen sind keineswegs einfach identisch. Wir berühren hier das Problem 
der theologischen Differenzen, die zwischen den einzelnen Schriften des 
NT bestehen, aber es würde zu weit führen, wollten wir dieses Problem 
im einzelnen verfolgen. Es wird genügen, wenn wir eine plausible Lösung 
kurz skizzieren. 

Warum läßt Mt die partikularistische Weisung: •Gehet nicht zu den 
Heiden ... geht zu den verlorenen Schafen des Hauses Israel" stehen? - 
Wahrscheinlich aus apologetischen Gründen. Das primäre Problem ist das 
der Schuld Israels. Diese Schuld ist es, die durch die genannten Sätze als 
Geheimnis vor uns steht. Der Messias ist der Messias Israels. Die partiku- 
laristische Weisung dient sozusagen als apologetischer Ausweis der Mes- 
sianität Jesu28. Aus der Struktur des ganzen Werkes und aus seinem 
grundsätzlich universalistischen Charakter ist jedoch zu erkennen, daß Mt 
selbst diese Anweisung als •überholt" ansieht. 

Im Grunde aber - das zeigt eine Synthese seiner Worte ohne Zwang - 
hat Jesus von Anfang an allen Völkern die Tore zum Reich Gottes geöff- 
net. Er ruft alle, Gerechte und Sünder, auch das gesetzesunkundige •Volk 

27 Trilling, Das wahre Israel, München 81965, 102. 
28 Trilling, a. a. 0. 102. 



•Dein Reich kommer 423 

des Landes", ja sogar verachtete Gruppen, wie Steuereintreiber und Dir- 
nen. Unerhört ist in den Ohren mancher jüdischer Kreise die Heilsverhei- 
ßung für die Völker, die sowohl Mt als auch Lk berichtet: •Viele werden 
vom Aufgang und Niedergang kommen und mit Abraham, Isaak und 
Jakob im Himmelreich zu Tische liegen; die Söhne des Reiches aber 
werden hinausgeworfen werden in die äußerste Finsternis, dort wird 
Heulen und Zähneknirschen sein" (Mt 8, 11; vgl. Lk 13, 28 f.). An 
sich sind die Juden die ersten Anwärter für die Königsherrschaft 
Gottes. Deshalb heißen sie hier die •Söhne des Reiches". Wegen 
ihres Unglaubens sind sie nach dem zitierten Wort hinausgestoßen worden 
und erblicken nun die Scharen der Heiden - und es sind viele - am Ende 
in der Tischgemeinschaft mit den jüdischen Patriarchen. Auch Johannes 
der Täufer hatte sich gegen die Auffassung gewandt, daß die Abrahams- 
kindschaft als solche vor dem Gericht schütze (Mt 3,9 = Lk 3,8). Jesu 
Worte aber stellen die Juden direkt vor die Aussicht, aus dem Reiche Got- 
tes ausgestoßen zu werden, falls sie nicht umkehren und seiner Botschaft 
glauben. Sie täuschen sich, wenn sie meinen, daß Jesus ihre Vorurteile 
gegenüber den Heiden teilt. Er erinnert sie an Elias, der während der 
großen Hungersnot zur Witwe nach Sarepta ins Sidonierland gesandt 
wurde und an Elisäus, der nur den Syrer Naaman heilte, während die 
Israeliten leer ausgingen (vgl. Lk 4,24-27). Er sagt ihnen, daß die heid- 
nischen Einwohner von Tyrus und Sidon, ja die Sodomiten, längst in Sack 
und Asche Buße getan hätten, wären in ihren Städten die gleichen Wun- 
dertaten, wie in Chorazin, Bethsaida und Kapharnaum geschehen (Mt 
1,21.24). Ja, die Einwohner von Ninive und die Königin von Saba werden 
beim Gericht sogar als Belastungszeugen gegen die ungläubigen jüdischen 
Zeitgenossen auftreten (Mt 12,41 f.). 

Die Botschaft Jesu eindrucksvoll zusammenfassend zeichnet Mt im gro- 
ßen Gerichtsgemälde seines Evangeliums (Mt 25) das entscheidende Kri- 
terium der Zugehörigkeit zum Reich in die Worte vom Liebesdienst gegen- 
über den Armen und Notleidenden: •Was ihr einem meiner geringsten 
Brüder getan habt, habt ihr mir getan"29. Deshalb finden sich unter den 
Geretteten auch Heiden, die anscheinend nicht einmal den Zusammen- 
hang sehen, denn sie fragen: •Herr, wann haben wir dich hungrig gesehen 
und dir zu essen gegeben, oder durstig und dir zu trinken gereicht?" 
(V. 37). Alle Völker werden vor dem Richter stuhl des Königs und Men- 
schensohnes versammelt werden. Die Scheidung aber erfolgt nicht nach 
der Zugehörigkeit zu einem bestimmten Volk. Entscheidend ist allein die 
Erfüllung der Umkehrforderung Jesu. Entscheidend ist die Liebe! Hier, 
und nur hier, ist die •Grenze" des Reiches Gottes. 

29 Vgl. Eugen Biser, Die Gleichnisse Jesu, 145 ff. 



Franz Josef Steinmetz 424 

Die Kirche war's, die kam? 

Es ist sicher nicht unbedingt angebracht, sozusagen mit erhobenem Zeige- 
finger auf die schändlichen oder kritischen Parallelen hinzuweisen, welche 
die neutestamentlichen Situationen und Fragestellungen auch in unseren 
Zeiten haben. Ein großer Teil der Texte ist doch fast unmittelbar trans- 
parent und ein anderer Teil erschließt sich dem heutigen Leser, sobald ihm 
einige Verstehenshilfen angeboten werden, vorausgesetzt freilich, daß er 
überhaupt interessiert ist, den Sinn der alten Weisungen und Sprüche zu 
erfassen. Die grundsätzliche und keineswegs leichte Frage nach dem Ver- 
hältnis des Reiches Gottes zur Kirche soll jedoch noch aufgegriffen werden, 
denn die populäre Sprachregelung •die Kirche ist das Reich Gottes auf 
Erden" befriedigt so wenig wie die offensichtlich in antikirchlicher Ten- 
denz aufgestellte Behauptung von Alfred Loisy: •Jesus kündigte das 
Reich an, und die Kirche war's, die kam"30. Wie aber soll man dann den 
Unterschied und den Zusammenhang von Gottesherrschaft und Kirche 
näher bestimmen? 

Die Besinnung auf das Evangelium ist niemals eine harmlos-ungefähr- 
liche Angelegenheit. Wenn das Wort Kirche in den Evangelien nur zwei- 
mal vorkommt (und zwar nur bei Mt!), während sich die Rede von der 
Gottesherrschaft ungefähr hundertmal wiederholt, so ist das für manche 
ein höchst aufregender Befund. Das kann man dem katholischen Tübinger 
Fundamentaltheologen H. Küng, dessen Buch über die Kirche wir im fol- 
genden viele Anregungen verdanken, eingermaßen nachempfinden. Aber 
weder Küng noch irgendein umsichtig vorgehender Exeget kann deshalb 
die Kirche als Verlegenheit, Ersatz oder Lückenbüßer für das Reich Gottes 
ansehen, so sehr die Frage nach dem Wesen und dem Anspruch der Kirche 
ihn und uns bedrängt. 

Zweifellos interessant ist es, für einen Augenblick die wortstatistische 
Entwicklung in dieser Frage zu verfolgen31. Während die Gottesherrschaft 
im Evangelium des Lukas noch rund vierzigmal mit Namen genannt wird, 
gibt es in seiner ganzen Apostelgeschichte nur sieben Basileia-Stellen, die 
zudem noch recht formelhaft klingen, wie manche Exegeten zu empfinden 
glauben. Auch Paulus spricht relativ selten direkt von der Basileia Gottes, 
d. h. in seinen unumstrittenen Briefen nur achtmal, davon viermal in der 
stereotypen Wendung •das Gottesreich erben". Die Zentralobjekte der 
Verkündigung haben sich offensichtlich verändert. Hat Lukas oder Paulus 
hier keinen Widerspruch oder wenigstens eine gewisse Spannung emp- 
funden? - Man hat nicht diesen Eindruck. Vielmehr spürt man, wie die 

»» Zitiert von H. Fries, LThK VIII, •Reidi Gottes', sp. 1118. 
" Vgl. Küng, Die Kirche, Freiburg i. Br. 1967, 108 ff. 



•Dein Reich, komme!" 425 

Urkirche Zusammenhänge sieht und ihr Verständnis der Heilsbotschaft 
wächst. Die nachösterliche Gemeinde hat die Predigt von der Gottesherr- 
schaft nicht vernachlässigt, sie hat sie in andere Vokabeln übersetzt. Sie 
konzentriert sich auf die Herrschaft des auferstandenen Christus, in dem 
ja die Herrschaft Gottes selbst zum Zuge kommt. Sie weiß, daß sie durch 
die Gaben der Sündenvergebung und der Geistmitteilung an dieser Herr- 
schaft jetzt schon Anteil hat32. 

Dennoch ist es nicht zutreffend, das Gottesreich einfachhin mit der 
Kirche zu identifizieren33, wie das in dieser oder jener Form mit unter- 
schiedlicher Konsequenz im Laufe der Geschichte theoretisch oder praktisch 
versucht wurde, bis man schließlich mit eschatologischer Erwartung gar 
nichts mehr anzufangen wußte. Die Kirche ist, das sagt schon ihr Name, 
die •herausgerufene" Gemeinde, die das vollendete Kommen der Herr- 
schaft Gottes erwartet und sie durch ihr Gebet täglich neu erflehen soll. 
Genau in dieser Erwartung findet sie ihre Sicherheit und ihre Kraft. 

Man wird anderseits die Wiederentdeckung und Akzentuierung der 
eschatologischen Bestimmtheit der Christusbotschaft durch Joh. Weiß und 
Albert Schweitzer, wie sie etwa auch W. Pannenberg herausstellt34, nicht 
schlechthin anerkennen bzw. gutheißen. Vielleicht aber bedurfte es der 
Erschütterungen, die sie hervorriefen, •um die Diastase zwischen Gottes- 
herrschaft und christlicher Gesellschaft, Gottesherrschaft und Kirche wieder 
zu sehen und theologisch ernst zu nehmen"35. Ob es so nötig ist, alle 
unbiblischen Wendungen zu diesem Thema (wie z. B. •das Gottesreich 
aufbauen" oder •das Reich Gottes auf Erden ausbreiten") aus unserer 
theologischen Sprache zu entfernen, wie es Schnackenburg und im An- 
schluß an ihn Küng38 nahelegen oder zu meinen scheinen, weiß ich nicht. 
Jedenfalls haben sie recht, wenn sie vom NT her fordern, daß zunächst 
einmal der grundlegende Unterschied zwischen Gottesreich und Kirche 
betont werden muß. Und es ist in diesem Zusammenhang gewiß nicht ohne 
Bedeutung, daß die zweite Vaterunser-Bitte lautet: •Dein Reich komme!" 
und nicht: Dein Reich laß uns verwirklichen! Es würde ein unerträgliches 
Sich-Rühmen in der Kirche entstehen, wenn nicht gerade sie in Offenheit, 

32 Die Konstitution •Lumen gentium" nennt die Kirche •das im Mysterium schon gegen- 
wärtige Reich Christi" (Art. 3). 
33 Wenn Küng, a. a. 0. 114 zugleich auch den Begriff der Kontinuität ablehnt, dann des- 
wegen, weil er ihn sehr eng als organische Entwicklung und als Reifungsprozeß versteht. 
Kontinuität heißt aber zunächst einfach Zusammenhang, also genau das, was Küng zum 
Verhältnis Gottesherrschaft und Kirche bei aller Betonung des Unterschiedes selbstver- 
ständlich festhalten will. Ob es überhaupt günstig ist, so formale Stichworte wie Identität, 
Kontinuität, Dissoziation in diese Fragestellung einzubeziehen? 
34 Grundzüge der Christologie, Gütersloh 1964, 392. 
35 Küng, a.a.O. 113. 
38 Gottes Herrschaft, a. a. O. 247; Die Kirche, a. a. 0. 114. 



Franz Josef Steinmetz 426 

Gehorsam, Wachsamkeit und Umkehr dem unberechenbaren Eingreifen 
und Handeln Gottes entsprechen würde. 

Ergibt sich daraus aber die Notwendigkeit des Protestes gegen die Kir- 
che? Kann man sich gegen die Kirche auf das Reich Gottes berufen, wie das 
in zahllosen Varianten apokalyptischer Utopismen geschehen ist? Kann 
man vielleicht sogar die Kirche als Feindin der Gottesherrschaft ansehen? 
Soll man sie als illegitimen Ersatz verurteilen? H. Küng meint, es lasse 
sich nicht übersehen, •daß die Apokalyptiker bei allen Abstrusitäten und 
Irrtümern den kritischen Charakter der Gottesherrschaft in Entscheiden- 
dem besser verstanden haben als ihre das kirchliche Establishment oft mit 
schonungsloser Gewalt verteidigenden Widersacher"37. Seine kurz skiz- 
zierte Geschichte des Schwärmertums zeigt hingegen recht klar, •daß die 
Distanzierung von der Kirche noch nicht ohne weiteres näher zur Gottes- 
herrschaft führt"38. Und diese Erfahrung wird auch heute noch jeder 
machen, der sich der trügerischen Hoffnung hingibt, das Heil sei nur in 
bewußter Distanz von der Kirche zu finden. 

Aber was heißt hier Erfahrung? Selbst wer zugibt, daß die Distanzie- 
rung von der Kirche ihn keineswegs näher ans Licht der Wahrheit und in 
die Freiheit geführt hat, wird er deswegen schon das Selbstverständnis 
der Kirche akzeptieren, wie es sich im NT ausgesprochen hat?39. Wird er 
erkennen können, daß zwischen Kirche und Gottesherrschaft ein Zusam- 
menhang besteht, sie also keineswegs beziehungslos nebeneinander stehen, 
sondern einander zugeordnet sind? Wird er glauben können, daß die 
Kirche weder gottverlassen noch gottvergessen ist und trotz aller Todes- 
schatten nicht in absoluter Finsternis umhertappt? Wird er wahrnehmen, 
daß ihr der Heilige Geist, wenn auch nur als •Angeld", gegeben ist, und 
in ihr, wenn auch dauernd gefährdet, die Liebe, die bleiben wird, schon 
wirksam ist? Wird er nicht vielmehr fürchten, es handele sich hier wie 
dort um schöne Schwärmereien, um schöne Träume, die angesichts der Tat- 
sachen zusammenstürzen und ihn unter sich begraben? 

Auch der größte Ekklesiologe wird mit all seiner Überzeugungskunst 
nicht wegdisputieren können, daß das Selbstverständnis der Kirche ein 
Glaubensverständnis ist. Nur der Gläubige vermag den Zusammenhang 
von Gottesherrschaft und Kirche zu sehen. Ja, man muß sogar sagen, der 
Glaube sieht nicht nur den Zusammenhang, er schafft ihn auch, und er 
sorgt dafür, daß er erhalten bleibt. Er liest die Worte der ekklesiologi- 

37 A.a.O. 115. 
88 A. a. 0. 116, vgl. auch 230-244. 
3» Wjr verzichten auf nähere Angaben des neutestamentlichen Befundes, weil nicht so sehr 
dieser Befund als vielmehr das Selbstverständnis in Frage gestellt ist, das sich darin aus- 
spricht. Nähere Angaben zum neutestamentlichen Kirchenverständnis bietet Schnacken- 
burg, Gottes Herrschaft u. Reich, 162-173 und 199-223. 



•Dein Reich komme!" 427 

sehen Verheißungen nicht nur als Garantien, sondern zugleich als persön- 
liche Verpflichtung, d. h. er ist an der Erfüllung der Verheißung mitbetei- 
ligt, wie Mt in seiner Gemeindeordnung ausführt: •Wenn zwei von euch 
auf Erden darin übereinstimmen werden, irgendeine Sache zu erbitten, so 
wird sie ihnen zuteil werden von meinem Vater in den Himmeln. Denn 
wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da bin ich mitten 
unter ihnen" (Mt 18,19 f.). 

Diese Einheit von Wirklichkeit, Verpflichtung und Bitte hat H. Küng 
in seinem Buch über die Kirche recht nachdenklich in Imperative um- 
gesetzt40. In Erinnerung an die Aufforderung des Trienter Katechismus, 
von der wir ausgegangen waren, dürfen wir stattdessen, jedoch nicht ohne 
Bezugnahme auf die Imperative Küngs, die Notwendigkeit der zweiten 
Bitte des Herrengebetes hervorheben. 

Dein Reich komme 

Was würde geschehen, falls die Kirche es unterließe, um das Kommen des 
Reiches Gottes zu beten? 

1. Eine solche Kirche hätte keine Zukunft. Sie würde vergessen, daß sie 
bei aller Garantie des Zusammenhangs zwischen ihr und der Herrschaft 
Gottes doch etwas Vorläufiges, ja gewissermaßen Provisorisches ist. Sie 
wäre in Gefahr, sich selbst kritiklos ins Zentrum der Verkündigung zu 
rücken. Ihre Definitionen und Deklarationen würden aufhören, jeweils 
neue und lebendige Vermittlung des Wortes Gottes zu schenken. Todes- 
starre drohte auch ihren Konstitutionen. 

Sie müßte infolgedessen an sich selbst verzweifeln. Denn sie vermag 
das vollendete Heil nicht zu schaffen. Immer wieder werden Hindernisse 
aufgerichtet, neue Sorgen stellen sich ein und lassen sich nicht abschütteln. 
Die Menschen würden sich geradezu betrogen fühlen, und auf die Dauer 
müßte selber der optimistische Kirchenführer zugeben: Wir sind überfor- 
dert. Ermüdung, Erschlaffung, Zusammenbruch wären nicht zu überwin- 
den. 

2. Eine solche Kirche würde sich •als selbstgerechte Kaste oder Klasse 
der Reinen und Heiligen aufspielen"41. Sie würde nämlich vergessen, daß 
ihr Heiligkeit und Gerechtigkeit aus Gnade geschenkt und verheißen wor- 
den ist und ihre Vollendung noch aussteht. Sie wäre in Gefahr, die Gleich- 
nisse vom Unkraut unter dem Weizen und vom Fischnetz zu übersehen 
oder nicht auf sich selbst zu beziehen. 

Erbarmungslos, hartherzig und selbstgerecht würde sie sich von den 
Sündern distanzieren, Zöllner und Dirnen verachten. Aber es bleibt den 

40 A.a.O. 119-127. 
41 Küng, a.a.O. 123. 



Franz Josef Steinmetz 428 

Menschen und im Grunde auch ihr selbst nicht verborgen, daß es in ihr 
Verfehlungen aller Art gibt. Ärgernisse und Verlust an Vertrauen sind 
nicht zu vermeiden. In Verkennung ihrer eigentlichen Aufgabe versucht 
sie verzweifelt, ihre Blößen zu bedecken. Die Bühne ihres frommen Thea- 
ters hat vielleicht glanzvolle Kulissen. Dahinter läßt sich manches verber- 
gen. Wahre Fröhlichkeit und echter Trost aber kann trotzdem nicht ent- 
stehen. Zuviel steht auf dem Spiel. Der Sturm auf die Bühne kann jeden 
Augenblick losbrechen. Wehe den Falschspielern! 

3. Eine solche Kirche wäre in Gefahr, ihre universale Botschaft politisch 
oder systematisch zu begrenzen. Sie würde unkritisch und unbedingt in 
den Sog bestimmter Machtgruppen gelangen. Sie könnte sich mit irgend- 
welchen politischen, kulturellen, wirtschaftlichen und sozialen Zweckver- 
bänden einfachhin identifizieren, obwohl sie als Trägerin der Botschaft 
Jesu diese Mächte immer wieder auch beunruhigen, befremden und in 
Frage stellen sollte, denn es heißt: •Ich bin nicht gekommen, den Frieden 
zu bringen, sondern das Schwert" (Mt 10,34). Sie könnte schließlich sogar 
philosophische Systeme mitsamt ihren moralischen Engführungen bedin- 
gungslos gutheißen und akzeptieren. 

Widerstände und Angriffe würden gewiß auf diese Weise abnehmen. 
Die Kirche müßte wahrscheinlich nicht mehr so viel leiden. Man könnte sie 
nicht mit dem Hinweis auf die Vielschichtigkeit ihrer Positionen verachten 
und verleumden. Sie würde um manche Verfolgungen herumkommen. Sie 
dürfte vielleicht sogar statt eines Kreuzweges eine Straße des Triumphes 
beschreiten. Nur würde sie zugleich auch ihre Würde, ihre Geltung, ja 
ihre Existenzberechtigung verlieren, •weil sie die wahre Nachfolge Chri- 
sti aufgibt"42. 

Schon allein die drei genannten Konsequenzen zeigen hinreichend, mit 
welchem Recht der Trienter Katechismus von der Notwendigkeit spricht, 
die der Bitte •Dein Reich komme" zugrunde liegt. Viele andere ließen sich 
ableiten. Das kirchen-kritische Bewußtsein unserer Zeit kennt sie zur 
Genüge43. Kennt es aber auch die Lösung? 

Wir dürfen und wollen glauben und hoffen, daß die christlichen Kir- 
chen, die vor allem ekklesiologisch zerstritten waren und sind, durch das 
tägliche Gebet um das Kommen der göttlichen Basileia44 vom Erbstreit 
lassen und gemeinsame Erben dieses Reiches werden. •Dein Reich komme." 

42 Küng, a. a. 0. 122. 
43 Man lese unter dieser Rücksicht einmal S. Pfürtner, Reformation und Reform des II. 
Vatikanums, in: Strukturen christlicher Existenz (Festschrift für Friedrich Wulf), Würz- 
burg 1968, 107-126. 
44 Es versteht sich von selbst, daß die zu Beginn genannte ökumenische Vortragsreihe mit 
einem gemeinsamen Gottesdienst abschloß. 




