
Mittelalterliche Frömmigkeit 

Ihr Werden unter der Nachwirkung der christologischen Kämpfe1 

Josef Andreas Jungmann S J, Innsbruck 

Eines der bedeutsamsten Ergebnisse des Studiums der Geschichte der rö- 
mischen Liturgie ist die Erkenntnis, daß wir seit Jahrhunderten eigentlich 
nicht mehr eine römische, sondern eine römisch-fränkische Liturgie 
haben. Die römische Liturgie wurde in Frankenreich übernommen und 
verdrängte im Lauf des 8. Jahrhunderts die heimischen gallikanischen Li- 
turgien; sie geriet dabei aber sehr nachhaltig unter den Einfluß von Kräf- 
ten, die im karolingischen Frankenland wirksam waren, wurde durch sie 
umgeprägt und strömte so im 10. und 11. Jahrhundert wieder nach Rom 
zurück. In dieser Form ist sie für die gesamte lateinische Kirche maßgebend 
geworden. 

Zwei verschiedene Denkweisen innerhalb der einen Kirche, oder ge- 
nauer: zwei verschiedene Stilformen christlicher Frömmigkeit sind damals 
zusammengestoßen und haben sich miteinander vermischt, die wir heute 
wieder zu trennen versuchen: einerseits die biblisch-patristische Frömmig- 
keit der reinen römischen Liturgie, und andererseits das, was wir als mit- 
telalterliche Frömmigkeit bezeichnen können. Es handelt sich zunächst um 
Frühformen solcher mittelalterlicher Frömmigkeit. 

Daß es sich um zwei sehr verschiedene Ausprägungen der christlichen 
Glaubenswelt handelt, bedarf wohl keines Beweises. Da ist die frühchrist- 
liche Weise, mit dem beherrschenden Gedanken: Gott • durch Christus - 
in der Kirche, wie dies etwa im Apostolischen Glaubensbekenntnis, aber 
auch in der römischen Liturgie zum Ausdruck kommt. Die Gebete der rö- 
mischen Liturgie suchen Gott, aber immer im Aufblick zu Christus dem 
Hohenpriester und Mittler; sie schließen ja fast alle mit der Formel: Per 
Dominum nostrum Jesum Christum. Es ist der erhöhte Christus, der vor 
Augen steht, der österliche Christus, der das Haupt der Kirche ist. Auch 
das Kreuz des Herrn steht in der frühchristlichen Frömmigkeit hoch in 
Ehren, aber es ist sein Kreuz verklärt als Glorienkreuz, als Paradieses- 
baum, an dessen Fuß die Paradiesesströme entspringen, daraus die Hirsche 
trinken; sie trinken das lebendige Wasser in den Sakramenten der Kirche. 

1 Der Aufsatz ist im wesentlidien die Wiedergabe einer Gastvorlesung des Verfassers in 
Lund am 12. September 1968. 



Josef Andreas Jungmann 430 

Es ist im ganzen ein festgeschlossenes Bild, mit dem der Weg des christ- 
lichen Heils und der christlichen Hoffnung gezeichnet wird. 

Anders ist die Weise des christlichen Mittelalters. Der Glaube ist der- 
selbe geblieben. Das Apostolische Glaubensbekenntnis wird weiter gebe- 
tet; die römische Liturgie wird weiter geübt. Aber das Gemüt hat nun an- 
dere Akzente gesetzt. Und so ergibt sich ein anderes Bild, das nicht mehr 
so geschlossen ist. Gewiß, das heilige Kreuz hat seine zentrale Stellung 
behalten; aber es ist nun der Gekreuzigte, dargestellt in seinem bitteren 
Leiden und oft mit schonungslosem Realismus. Und am Fuß des Kreuzes 
finden wir die Pietä, das Mitleiden und Mitfühlen der christlichen Seele. 
Allgemein hat nun der irdische Heiland eine viel größere Bedeutung er- 
langt : Christus in seinemLeiden und Sterben, aber auch schon in seiner Kind- 
heit. Die Geburt in Bethlehem und alle Ereignisse der Kindheitsgeschichte 
finden liebende Betrachtung, vor allem aber die Mutter des Herrn. 

Es gibt innerhalb der einen Kirche kaum einen größeren Gegensatz als 
die beiden führenden Repräsentanten der beiden genannten Zeitalter: 
einerseits Augustinus, etwa mit seinen Enarrationes in psalmos, der sogar 
in den Psalmen überall die Stimme Christi oder die Stimme der Kirche 
heraushört, und andererseits Bernhard, der in seinen nicht wenigen Ma- 
rienpredigten nicht müde wird, die Größe der Jungfrau-Mutter zu preisen. 
Vielleicht noch deutlicher wird der Kontrast, wenn wir Franz von Assisi 
zum Vergleich heranziehen. Seine Frömmigkeit kreist um zwei Mittel- 
punkte: die Krippe von Bethlehem und das Kreuz. Die Stigmata des Ge- 
kreuzigten haben sich ja an seinem Körper abgeprägt. Dazu kommt dann 
allmählich die ganze Breite der Heiligenverehrung. Die Reliquien der 
Märtyrer sind kostbare Schätze geworden, die in vielgestaltigen Reli- 
quiarien gehütet und verehrt werden. Von der Mittlerschaft Christi ist 
kaum die Rede; sekundäre Mittlerschaften, Maria und die Heiligen, stehen 
im Vordergrund des Bewußtseins. 

Wie ist es zu dieser neuen, so verschiedenen Ausprägung des einen Chri- 
stentums gekommen? Die Dogmengeschichte gibt darüber keine Auskunft. 
Dogmengeschichtlich verläuft die ganze Periode zwischen Augustinus und 
Bernhard in fast völliger Ruhe. Es sind nur kleine Episoden, die von der 
Dogmengeschichte verzeichnet werden, die aber für unsere Fragestellung 
fast nichts bedeuten: einige Unterscheidungen in der Gnadenlehre, in der 
Christologie der Adoptianismus, der Bilderstreit, der aber das Abend- 
land überhaupt kaum berührt - das ist alles. Selbst in einer Geschichte des 
religiösen Lebens, die nur das geistliche Schrifttum zu Rate zieht, wird die 
Entwicklung kaum sichtbar. Das zeigt etwa das bekannte Werk von Pierre 
Pourrat, La spiritualite chretienne2. Der erste Band schließt mit Gregor 

2 4 Bde., Paris 1918. Letzte Auflage 1947-1951. 



Mittelalterliche Frömmigkeit 431 

dem Großen; der zweite wirft zuerst einen Blick auf Cluny und fährt dann 
mit Bernhard von Clairvaux weiter. Dazwischen liegen aber fünf Jahr- 
hunderte. Es sind die Jahrhunderte, in denen sich jene Umschichtung im 
religiösen Denken vollzogen hat, aber sie ist nirgends in eigenen Schriften 
faßbar. 

Die betreffende Entwicklung ist sozusagen unterirdisch verlaufen, ohne 
Diskussionen, ohne literarischen Niederschlag, in kleinen Schritten. Man 
kann sie nur aus gehäuften Anzeichen im Vollzug des religiösen Lebens 
selbst feststellen. Die Grundlinien jener neuen religiösen Denkweise sind 
schon bei Alkuin3, ebenso in den Briefen des heiligen Bonifatius4 erkenn- 
bar. Es muß also schon bei den Angelsachsen diese Art von Frömmigkeit 
gegeben haben. Wenn wir weiter Ausschau halten, stoßen wir auf Spa- 
nien und auf die eigenartige altspanische Liturgie. Die spanische Kirche 
hat ja vor dem Einbruch der Mauren (711) eine bedeutende Blütezeit er- 
lebt - Isidor von Sevilla ist die hervorragendste Gestalt in jener Epoche -, 
während welcher sich spanische Liturgie entwickelt hat. Diese altspanische 
Liturgie steht, besonders in ihrer jüngeren Schicht, in entscheidenden 
Punkten der mittelalterlichen Frömmigkeit schon näher als derjenigen der 
römischen Liturgie. Es fehlt darin bereits das für die römische Liturgie und 
überhaupt für die Frömmigkeit der Frühkirche charakteristische •durch 
Christus"5. Es wird naturgemäß immer wieder Christus genannt; er ist 
und bleibt der Inhalt aller Festfeier. Aber in den Gebeten wird nicht seine 
Mittlerstellung hervorgehoben, also seine Menschennatur, mit der er auf 
unserer Seite steht und unser Hoherpriester und das Haupt der Kirche ist, 
sondern seine Gottheit. Das Gebet wendet sich mit Vorliebe an ihn selbst. 
Oder es wendet sich bald an den Vater, bald an den Sohn oder auch an die 
heilige Dreiheit. Sogar die Anbetung des Dreimalheilig im Sanctus der 
Messe wird öfter an Christus gerichtet: cui merito omnes angeli ... non 
cessant clamare: Sanctus, sanctus, sanctus (vor dem mit Recht alle Heili- 
gen ... ohne Unterlaß rufen: Heilig, heilig, heilig). Ja auch das ganze 
Dankgebet und damit das Opfer wird u. U. ihm dargebracht: Deo ac Do- 
mino nostro Jesu Christo ... dignas gralias referamus (Unserem Gott und 
Herrn Jesus Christus .. . lasset uns würdigen Dank erstatten), so lautet 
einmal der Aufruf, der von alters her in der Form gebräuchlich war: Gra- 

3 H. B. Meyer, Alkuin zwischen Antike und Mittelalter. Ein Kapitel frühmittelalterlicher 
Frommigkeitsgeschichte, in: ZeitsAr. f. kath. Theologie 81 (1959), 306-350; 405-454. 
4 E. Iserloh, Die Kontinuität des Christentums beim Übergang von der Antike zum Mit- 
telalter im Lichte der Glaubensverkündigung des heiligen Bonifatius, in- Trierer theol 
Zeitsdir. 63 (1954), 193-205. 
5 J. A. Jungmann, Die Stellung Christi im liturgischen Gebet, Münster 1925 (= *1962), 
85•93. 



Josef Andreas Jungmann 432 

tias agamus Domino Deo nostro (Lasset uns danksagen dem Herrn, unse- 
rem Gott). 

Wie es in Spanien zu solcher Umprägung des liturgischen Gebetes kam, 
ist leicht zu erklären6. Seit dem Beginn des 5. Jahrhunderts waren die 
arianischen Westgoten die Herren im Lande. Es mag zeitweise ein kühles 
Nebeneinander von Katholiken und Arianern gewesen sein. Aber dann 
suchten die Westgoten doch immer wieder die einheimische Bevölkerung 
zum Arianismus herüberzuziehen, durch Lockung und durch Gewalt, aber 
auch durch geistige Auseinandersetzung. Von solcher geistiger Auseinan- 
dersetzung haben wir eingehendere Nachrichten aus dem Bereich der Van- 
dalen in Nordafrika. Hier gab es Religionsgespräche, um das öfxoovaiog, 
um die Präexistenz des Sohnes, um jene Schriftstellen, in denen der Sohn 
zum Vater betet, den Willen des Vaters tut usw. Diese Auseinanderset- 
zungen muß es ebenso in Spanien gegeben haben. Am deutlichsten sichtbar 
wird dies in dem Glaubensbekenntnis, das König Leowigild für diejeni- 
gen vorschrieb, die Arianer werden wollten. Die Übertretenden mußten 
lediglich die Doxologie sprechen: Gloria Patri per filium in Spiritu 
Sancto (Ehre sei dem Vater durch den Sohn im Heiligen Geist). Das war 
eine Formel, die durchaus katholisch verstanden werden konnte. Im 3. und 
4. Jahrhundert war sie allenthalben in der Kirche gebräuchlich gewesen, 
in dem Sinn nämlich, daß Gott der Lobpreis zugesprochen wird durch 
Christus, den Sohn Gottes, im Heiligen Geist. Aber sie konnte auch an- 
ders gedeutet werden, nämlich als Ausdruck des Bekenntnisses, daß der 
Sohn geringer sei als der Vater, minor Patre. 

Die natürliche Folge war, daß auf katholischer Seite nun nicht bloß 
diese mißdeutete Formel gemieden wurde, sondern alle Formulierungen, 
die dieses mißdeutbare per, per Christum, enthielten. Man wußte zwar den 
Arianern zu antworten und hat ihnen geantwortet, so wie ihnen auch schon 
die griechischen Väter im Orient geantwortet hatten: die Unterordnung, 
die mit dem per ausgesagt wird, ist nur von Christi Menschennatur ge- 
meint. Als Mensch war er dem Vater Untertan; als Mensch hat er gebetet, 
so wie er als Mensch gelitten hat und gestorben ist. Aber solche theologi- 
sche Unterscheidungen konnten nicht verhüten, daß die arianische Argu- 
mentation Eindruck machte und Verwirrung stiftete. So rückte man von 
allem, was mißdeutet werden konnte, ab und betonte den bedrohten Ge- 
genpunkt: der Sohn ist eins mit dem Vater, ewig, allmächtig wie er; und 
besonders, wo es sich um das Fortleben des erhöhten Christus handelte - 

8 J. A. Jungmann, Die Abwehr des germanischen Arianismus und der Umbruch der reli- 
giösen Kultur im frühen Mittelalter, in: Zeitschr. f. kath. Theologie 69 (1947), 36-99, bes. 
61 ff. (Die Studie ist wieder abgedruckt im Sammelband •Liturgisches Erbe und pastorale 
Gegenwart", Innsbruck 1960). 



Mittelalterliche Frömmigkeit 433 

und das ist ja die Situation im Gebet -, sprach man nicht mehr von seiner 
Menschheit; diese war gewissermaßen aufgesogen von der Gottheit. Man 
sprach nur mehr von der einen Gottheit, von den drei göttlichen Perso- 
nen, deren Verhältnis zueinander nun in den toletanischen Synoden mit 
scharfsinnigen Unterscheidungen festgelegt wurde. Der christliche Glaube, 
das ist vor allem Dreifaltigkeitsglaube. 

Die Kampfsituation in der spanischen Kirche war zwar mit der Bekeh- 
rung der Westgoten zum katholischen Bekenntnis, die durch das Natio- 
nalkonzil von 589 besiegelt wurde, beendet. Aber die antihäretische Stim- 
mung und Haltung scheint sich jetzt erst recht verfestigt zu haben. Gegen 
den Arianismus werden fortan die stärksten Ausdrücke gebraucht: nefan- 
da Ariana haeresis, rectae fidei pestis Arius (die ruchlose arianische Hä- 
resie, die Pest des wahren Glaubens Arius), so lesen wir in Dokumenten 
von König Rekkared. Exsecranda Ariana pernicies (das fluchwürdige 
arianische Verderben), so drückt sich um 620 König Sisibut aus7. Dieses 
Klima beherrscht weithin die altspanische Kirche. In diesem Klima ent- 
wickelt sich die spanische Liturgie im 7. Jahrhundert weiter. 

Es sind nun eindeutige Anzeichen dafür vorhanden, daß die in diesem 
Klima neu aufgeblühte spanische Kirche um das 7. Jahrhundert gewaltig 
auf ihre Umgebung eingewirkt hat; sie war die Musterkirche geworden. 
Und diese Umgebung hieß zunächst Gallien; das südliche Gallien gehörte 
ja zum tolosanischen Reich. Dann aber auch Irland; die junge iroschot- 
tische Kirche auf den britischen Inseln muß besonders nachhaltig unter 
dem Einfluß der spanischen Kirche gestanden haben. Es ist damals wenig 
geschrieben worden. Darum weiß die Geschichte der Theologie auch nichts 
über diese Beziehungen zu berichten. Aber sie sind auf mehrfache Weise 
erschlossen worden8. Zuerst auf dem Boden der Uberlieferungsgeschichte 
und Paläographie. Irische Handschriften und irische Schreibkunst gehen 
auf spanische Vorlagen zurück. In der irischen Buchmalerei hat man das 
spanische Vorbild festgestellt: wenn nämlich die Evangelistensymbole 
ohne Flügel und ohne Nimbus erscheinen. Dann auf dem Boden der Litur- 
giegeschichte. Im irischen Stowe-Missale finden sich einige Formeln, die 
eindeutig aus Spanien stammen: eine Diptychenformel, die Präfation 
einer Totenmesse. Das irische Book of Cerne, eine Sammlung von Gebeten 
etwa aus dem 8. Jahrhundert, enthält eine Reihe von Formeln aus der 
spanischen Liturgie. In der irischen Bischofsweihe ist spanischer Einfluß 
nachgewiesen worden. Die Salbung des Königs bei der Krönung, die auf 
den britischen Inseln erscheint, hat ihr Vorbild in Spanien. Dazu kommt, 

7 Ebd. 62, 65 f. 
8 Meyer, a. a. O., 322 f. 



Josef Andreas Jungmann 434 

daß der Typus des Gebetes, der in den irischen Quellen erscheint - es liegt 
eine umfangreiche Überlieferung von Gebetsformeln vor - weithin mit 
dem Typus des Gebetes der altspanischen Liturgie übereinstimmt. Auch 
hier wird zwar das heilige Kreuz hoch geehrt, aber in der Person Christi 
wird der Akzent in auffälliger Weise auf die Gottheit verlegt. Und in 
ebenso auffälliger Weise wird die Dreifaltigkeit betont9. Es ist dieselbe 
antihäretische und antiarianische Akzentuierung, wie wir sie in Spanien 
finden. Das ist um so auffälliger, als es in Irland niemals Arianer gegeben 
hat. Es ist also eine übernommene, in diesem Fall aus Spanien übernom- 
mene Haltung. 

Wenn wir die Anfänge jener mittelalterlichen Mentalität, die wir im 
karolingischen Raum festgestellt haben, auch schon bei Alkuin und bei 
Bonifatius, den beiden großen Angelsachsen, gefunden haben, so drängt 
sich jetzt die Annahme auf: Diese Angelsachsen, von denen wir doch an- 
nehmen möchten, daß sie in der echten römischen Überlieferung standen - 
England hat ja von Rom das Christentum empfangen -, müssen starkem 
irisch-keltischem Einfluß ausgesetzt gewesen sein. Und tatsächlich bestätigt 
sich dies sowohl für Alkuin wie für Bonifatius. Die Heimat des Bonifatius 
lag in Südengland, am äußersten Rand der angelsächsischen Siedlung, 
wo keltischer Einfluß groß war. Und die Heimat Alkuins war York in 
Nordhumbrien, wo keltische Missionare im späteren 7. Jahrhundert er- 
folgreich gewirkt und das Christentum neu aufgerichtet hatten. 

Daß wir hier auf der richtigen Spur sind, läßt sich augenscheinlich am 
Wanderweg zeigen, den das Nizäno-konstantinopolitanische Credo zu- 
rückgelegt hat, das wir heute noch in der Messe beten. Dieses Credo ist eine 
ausgesprochen antihäretisch erweiterte Formel. In der Christologie und 
in der Lehre vom Heiligen Geist sind die göttlichen Prädikate mit großem 
Nachdruck aneinander gereiht. Dieses Credo, ursprünglich als Taufbe- 
kenntnis gemeint, ist in dieser erweiterten Gestalt zuerst um 515 in 
Byzanz in die Messe hineingenommen worden. Im Abendland erscheint es 
innerhalb der Messe zuerst in Spanien, auf jener schon genannten Natio- 
nalsynode, in der sich die Westgoten vom Arianismus abgewandt und dem 
katholischen Credo zugewandt haben. Von da an wird es in Spanien in der 
Messe gesprochen. Der nächste Zeuge seiner Verbreitung ist Alkuin, der 
es von seiner Heimat in York her als selbstverständlichen Bestandteil der 
Messe kennt, und zwar offenbar von Jugend auf. Auf dem Festland findet 
er es nicht vor. Aber er erreicht, daß es nun auch in der Pfalzkapelle Karls 
des Großen in Aachen eingeführt wird. Von da aus verbreitet es sich im 

9 W. Godel, Irisches Beten im frühen Mittelalter, in: Zeitschr. f. kath. Theologie 85 (1963), 
261-321; 389-439. 



Mittelalterliche Frömmigkeit 435 

ganzen karolingischen Raum. Im Jahr 1014 kommt König Heinrich II. zur 
Kaiserkrönung nach Rom. Er findet, daß hier das gewohnte Credo in der 
Messe nicht gebetet wird. Auf seine verwunderte Frage antwortet man 
ihm, die römische Kirche habe es nicht nötig, immer wieder ihren Glauben 
zu bekennen. Dennoch erreicht der Kaiser, daß das Credo auch in Rom ein- 
geführt wird - und damit schließlich in der ganzen abendländischen Chri- 
stenheit. Der Weg dieses Credo ging also von Spanien zu den britischen 
Inseln, und von da ins Karolingische Reich und nach Rom. 

Wenn wir nun die Eigenart der mittelalterlichen Frömmigkeit näher 
prüfen wollen, können wir eine erste und eine zweite Phase in ihrer Ent- 
wicklung unterscheiden. 

Für die erste Phase ist eine fast polemische Betonung des Trinitarischen 
bezeichnend, die ja auch im Credo einigermaßen zur Geltung kommt. An 
anderer Stelle muß man schon von einer Uberbetonung sprechen. Das ist 
z. B. in den karolingischen Sammlungen von Gebeten der Fall, die uns in 
verschiedenen libelli precum erhalten sind10. Die Gebete beginnen immer 
wieder mit langen trinitarischen Anreden an den dreieinigen Gott oder an 
die einzelnen Personen, und mit verschiedenen Unterscheidungen, wie sie 
zwar der Theologie eigen sind, dem Gebet aber weniger entsprechen. Die 
trinitarische Tendenz zeigt sich auch in der Auffassung des Sonntags. Der 
Sonntag war von altersher der Tag der Auferstehung, der Tag unserer Er- 
lösung, die in der Auferstehung vollendet worden ist. In der karolingi- 
schen Luft wird er zum Tag der heiligsten Dreifaltigkeit. Von Alkuin ist 
eine Reihe von Meßgebeten überliefert, die er für die einzelnen Tage der 
Woche geschaffen hatte. Am Freitag ist das heilige Kreuz das Thema; am 
Sonntag aber nicht die Auferstehung, sondern die Trinität. Im gleichen 
karolingischen Raum wird seit dem 10. Jahrhundert ein eigenes Fest der 
heiligsten Dreifaltigkeit gefeiert, am ersten Sonntag nach Pfingsten. Auch 
dieses Fest breitet sich aus. Aber in Rom stößt es auf Schwierigkeiten. Man 
hält ihm entgegen: Ein besonderes Fest der Dreifaltigkeit ist überflüssig, 
weil wir ja jeden Tag die heiligste Dreifaltigkeit verehren. Aber im Jahre 
1334 wird es von Johannes XXII. doch übernommen und allgemein ein- 
geführt. In den neuen liturgischen Texten, die damals im karolingischen 
Raum entstanden sind und die zur fränkischen Komponente der römischen 
Liturgie gehören, ist bezeichnend, daß die Gebetsanrede des öfteren lautet: 
sancta Trinitas, Suscipe sancta Trinitas, Placeat tibi sancta Trinitas (Hei- 
lige Dreifaltigkeit, Nimm an Heilige Dreifaltigkeit, Möge es Dir gefallen 

10 A. Wilmart, Precum libelli quattuor aevi Karolini, Rom 1940. Außerdem vor allem die 
bei Migne, PL 101, 465-612, unter den Werken Alkuins abgedruckten Gebetssammlungen 
des 9. Jhdts., De psalmorum usu und Officia per ferias. 



Josef Andreas Jungmann 436 

Heilige Dreifaltigkeit), eine Formulierung, die in der genuin römischen 
Liturgie unbekannt war. Eine Äußerung der gleichen Tendenz besteht 
darin, daß nun Gebete erscheinen, in denen die göttlichen Personen der 
Reihe nach einzeln angerufen werden. Den schärfsten Ausdruck hat der 
Glaube an das trinitarische Geheimnis bekanntlich im Symbolum Quicum- 
que (im sogenannten Athanasianischen Glaubensbekenntnis) gefunden. 
Sein Ursprung ist bis heute ungeklärt; aber man sucht ihn im gallischen 
Raum. Dieses Symbolum Quicumque war nun aber geradezu eine Lieb- 
lingsformel im karolingischen Bereich. In vielen Klöstern wurde es alle 
Tage im Offizium gebetet. Unzählige Handschriften des Psalteriums bis ins 
späte Mittelalter fügen zu den Psalmen, neben wenigen anderen Stücken, 
noch das Symbolum Quicumque hinzu. Man spürt in den Dokumenten aus 
dieser Zeit eine merkwürdige Angst um den rechten Glauben. Der rechte 
Glaube muß der trinitarische Glaube sein. Totaöixfi mang war schon bei 
den Griechen im 4. Jahrhundert ein Losungswort des rechten Glaubens ge- 
worden. Die fides Trinitatis muß man bewahren; die fides Trinitatis muß 
man verkünden! Alkuin hat eine Art theologisches Kompendium geschrie- 
ben; er hat ihm den Titel gegeben: De fi.de sanctae et individuae Trinitatis 
(Der Glaube an die heilige und ungeteilte Dreifaltigkeit). 

Diese trinitarische Welle ist im späteren Mittelalter auch in der christ- 
lichen Kunst wirksam geworden. Es wurden nun verschiedene Versuche ge- 
macht, die drei göttlichen Personen darzustellen: in verschiedenen Symbo- 
len mit dem Dreieck als Grundform; in drei ineinandergeschobenen 
menschlichen Gestalten; in der Darstellung der Taufe Jesu mit der Stimme 
vom Himmel und der niederschwebenden Taube; schließlich in der bekann- 
ten Form des Gnadenstuhls, wie ihn etwa A. Dürer gestaltet hat: Gott 
der Vater hält das Kreuz des Erlösers in seinen Händen, darüber der Hei- 
lige Geist als Taube. Hier ist festzustellen, daß es damals ein Wagnis, je- 
denfalls ein Novum war, Gott den Vater in menschlicher Gestalt darzu- 
stellen. Gott ist unsichtbar. Die ältere christliche Kunst hatte darum, um 
das Wirken der göttlichen Allmacht zu symbolisieren, höchstens eine Hand 
dargestellt, die aus den Wolken ragt. Nun verwandte man auch für 
Gott, für Gott den Vater, die menschliche Gestalt. Diese kommt von Rechts 
wegen nur dem Sohn zu; er allein ist Mensch geworden. Aber weil man 
das Menschentum des fortlebenden Christus nicht mehr ganz ernst nahm, 
weil man in ihr fast nur mehr seine Eigenpersönlichkeit dargestellt sah 
(er ist einfach die zweite göttliche Person), darum hatte man keine Hem- 
mungen mehr, auch die Person des Vaters durch die menschliche Gestalt 
anzudeuten. Das war kein Fortschritt. Und es war ein weiterer Schritt in 
einer bedenklichen Richtung, wenn gegen Ende des Mittelalters Darstellun- 
gen der Dreifaltigkeit erscheinen, in denen einfach drei gleiche menschliche 



Mittelalterliche Frömmigkeit 437 

Personen nebeneinander gestellt sind11. Diese Darstellungen sind dann al- 
lerdings verboten worden. 

Diese überstarke Akzentuierung des Trinitarischen ist bezeichnend für 
eine erste Phase mittelalterlicher Frömmigkeit, etwa für die Zeit bis zur 
Jahrtausendwende. Danach bleiben zwar verschiedene Formen und Prä- 
gungen, die sich inzwischen eingelebt haben, z. B. der Gnadenstuhl, oder 
die trinitarische Prägung des Sonntags. Aber das lebendige Interesse rich- 
tet sich nun auf andere Momente. Wir müssen nämlich im Auge behalten, 
daß am Ausgangspunkt der ganzen Entwicklung das Anliegen stand, der 
arianischen Umdeutung des per Christum zu begegnen: er ist nicht minor 
Patre (geringer als der Vater); er ist eines Wesens mit ihm. Um das zu be- 
tonen, auch dort, wo es sich um das Fortleben in der Verklärung handelt, 
richtete man den Blick fast nur mehr auf seine Gottheit. Seine verklärte 
Menschheit ist - für das damalige christliche Durchschnittsbewußtsein - 
gewissermaßen verschlungen und aufgehoben in seiner Gottheit. Das hat 
nun im Verlauf der Entwicklung eine doppelte Wirkung. 

Eine erste Wirkung liegt darin, daß seine Mittlerschaft, mit der er unser 
Fürsprecher beim Vater ist, ganz in den Schatten tritt. Darum steht nun 
der Mensch, der arme Sünder, dem heiligen und gerechten Gott unver- 
mittelt gegenüber. Darum finden wir in dieser Zeit jenes übermäßige Sün- 
denbewußtsein, jene leidenschaftlichen Selbstanklagen, wie sie in den so- 
genannten Apologien zum Ausdruck kommen, sowohl in der Liturgie die- 
ser Zeit wie auch in der privaten Frömmigkeit, und das auch bei sehr hei- 
ligen Menschen, die ihre ganze Kraft für das Reich Gottes einsetzen, wie 
Bonifatius; bei Menschen, die ihr Leben Gott geweiht hatten, wie im 
Mönchtum. Die weitere Folge ist ein immer mehr hervortretendes Aus- 
schauen nach Ersatz für diese halbvergessene Mittlerschaft des einen Mitt- 
lers und das Hervortreten der sekundären Mittlerschaften. Darum dieses 
übergroße Vertrauen auf die Reliquien der heiligen Märtyrer auch schon 
im frühen Mittelalter, in der Folge aber allgemein das gesteigerte Ver- 
trauen auf die Heiligen und auf ihre Fürbitte. 

Wie sehr das Verständnis für die Mittlerschaft Christi im karolingischen 
Raum verdunkelt war, erkennt man am Schicksal, das viele römische Ora- 
tionen hier erfahren haben. Die Orationen der römischen Liturgie schlös- 
sen praktisch ausnahmslos mit der alten Formel Per Dominum nostrum 
Jesum Christum. Diese Formel und diese Anlage der Orationen war auch 
im karolingischen Raum aus alter Überlieferung bekannt, aber nicht mehr 
beliebt. Neue Orationen wurden vielfach an Christus gerichtet und mit der 

11 Es ist etwas anderes, wenn als Symbol der Dreifaltigkeit schon seit dem 4. Jahrhundert 
gelegentlich die drei Männer erscheinen, deren Besuch Abraham empfängt. Vgl. die Bild- 
tafeln über Dreifaltigkeitsdarstellungen LThK III (1959), 544/45. 



Josef Andreas Jungmann 438 

Schlußformel versehen: Qui vivis et regnas cum Deo Patre. Wo nur ir- 
gendeine Handhabe dafür gegeben war, hat man nun in den mit der römi- 
schen Liturgie übernommenen Orationen diese Schlußformel für das Per 
Christum eingesetzt, so, wenn im Kontext Wendungen vorkamen wie: 
apostolus tuus (dein Apostel), redemptio tua (deine Erlösung), adventus 
tuus (deine Ankunft). Es ist vor kurzem eine eigene Monographie erschie- 
nen, in der diese anscheinend belanglose Operation beleuchtet wird12. 

Die Verdunklung der Mittlerschaft Christi läßt sich auch daraus erken- 
nen, daß im späteren Mittelalter der Begriff der Kirche viel von seinem 
geistlich-sakramentalen Sinn verliert. Das Hierarchische tritt übermächtig 
in den Vordergrund. Die Erscheinung hat sicher verschiedene Ursachen. 
Eine Ursache, und nicht die letzte, liegt aber offensichtlich darin, daß kein 
lebendiges Bewußtsein mehr davon vorhanden war, daß Christus das 
Haupt des Leibes ist. Hier kann man wieder auf eine Erscheinung in der 
Kunstgeschichte hinweisen. Es war Brauch, daß der Diakon in der Oster- 
nacht das Exsultet aus einer eigens bebilderten Exsultetrolle sang. Er ließ 
die Rolle weitergleiten; so wurden für die näheren Beschauer die Bilder 
sichtbar, die den Text illustrierten. Im Text wurde und wird noch heute 
gleich am Anfang die mater Ecclesia genannt, die den festlichen Jubel er- 
öffnet. Da war auf der Rolle ein Kirchengebäude dargestellt und auf des- 
sen Dach sitzend eine Frauengestalt, so noch im 9. Jahrhundert. In einer 
späteren Ausführung solcher Exsultetrollen, aus dem 13. Jahrhundert, ist 
an die Stelle der Frauengestalt auf dem Dach der Kirche ein Bischof ge- 
treten13. 

Die zweite Auswirkung davon, daß die verklärte Menschheit Christi im 
Schatten blieb, besteht darin, daß das Interesse um so mehr auf seine irdi- 
sche Menschheit gerichtet wurde, auf die Menschheit seines Erdenlebens, 
wie sie die Evangelien uns vor Augen führen. Der Christus secundum car- 
nem (dem Fleisch nach) tritt in den Vordergrund des christlichen Bewußt- 
seins. Die Tatsache dieses Wandels ist längst gesehen worden. Der Vor- 
gang wird besonders von französischen Autoren, so dargestellt, als ob da- 
mals die Menschheit Christi entdeckt worden wäre14. Bis dahin, und so 
schon in der Zeit der Väter, hätte man an Christus fast nur die Gottheit 
gesehen, seine göttliche Würde, in der er über uns thront. Aber eher das 
Gegenteil ist wahr. Gewiß haben die Väter die Gottheit Christi geglaubt 
und bekannt. Aber wenn sie in ihren Homilien und Traktaten von Chri- 
stus reden, wenn sie in ihm die Erfüllung dessen sehen, was im Alten Te- 

12 Irmgard Pahl, Die Christologie der römischen Meßgebete mit korrigierter Schlußformel, 
München 1966. 
13 A. Avery, The Exultet rolls of South Italy, Princeton 1936, Tafel CXL und CLVIII. 
14 E. Dumoutet, Le Christ selon la chair et la vie liturgique au Moyen-Äge, Paris 1932. 



Mittelalterliche Frömmigkeit 439 

stament vorgebildet war, haben sie durchaus den Gottmenschen vor Augen, 
den neuen Adam, der das Haupt seiner Kirche ist. Aber das ist dann der 
paulinische Christus secundum spiritum (dem Geist nach), derjenige, von 
dem man im Eifer der antiarianischen Abwehr nicht mehr zu sprechen 
wagte. Darum tritt jetzt der Christus secundum carnem in den Vorder- 
grund. Etwa seit dem 11. Jahrhundert wird diese Folgerung gezogen. Ein 
neues religiöses Klima breitet sich aus. Aber es ist bezeichnend: Nicht 
irgendwelche Ereignisse aus dem Leben Jesu, wie sie in den Evangelien 
berichtet werden, sind nun der bevorzugte Gegenstand, sondern diejeni- 
gen, die mit den beiden Angelpunkten christlicher Theologie verbunden 
sind, Inkarnation und Erlösung; oder anders ausgedrückt: mit den beiden 
Hochfesten des kirchlichen Jahres, Weihnachten und Ostern: die Kindheit 
Jesu und die Leidensgeschichte. 

Zuerst ist es die Leidensgeschichte. Der heilige Anselm im 11. Jahrhun- 
dert ist derjenige, in dessen Gebeten und Betrachtungen jene mitfühlende, 
mitleidende Versenkung in das Leiden des Erlösers erscheint, die für das 
spätere Mittelalter bezeichnend ist15. Nun beginnt man die Wunden des 
Herrn zu zählen. Die Verehrung der heiligen fünf Wunden ist eine Lieb- 
lingsandacht der ganzen Folgezeit. Von Petrus Damiani, gleichfalls im 11. 
Jahrhundert, hören wir: Durch die fünf Wunden des Herrn, müssen die 
Angriffe des Bösen gutgemacht werden, das durch die fünf Sinne in uns 
eindringt. Franz von Assisi und seine Wundmale wurden schon erwähnt. 
Die heilige Birgitta von Schweden ist in späterer Zeit die große Repräsen- 
tantin der Verehrung des Leidens Christi. Es ist bekannt, wie sehr die 
christliche Kunst des späteren Mittelalters sich mit dem Leiden Christi be- 
faßt hat. In unzähligen Bilderzyklen werden die Stationen des Leidens 
dargestellt: der Kreuzweg, die Kreuzigung, dazu die Darstellungen Unse- 
res Herrn im Elend oder Unseres Herrn in der Kelter, vor allem aber des 
Gekreuzigten. Es wird dann auch noch die Auferstehung dargestellt und 
wohl auch die Himmelfahrt des Herrn, aber doch nur soweit sie dem Be- 
reich irdischer Erfahrung zugehören, so wie sie in den Evangelien erzählt 
werden, gewissermaßen als letzter Abschnitt des irdischen Lebens Jesu, als 
lösender Abschluß der Leidensgeschichte. Dem entspricht es auch, daß 
Ostern in der Frömmigkeit des Volkes schließlich nicht mehr das Gewicht 
und die Bedeutung hat wie Weihnachten. 

Hier ist ein Unterschied gegenüber der Osterauffassung und dem Oster- 
bild des Orients festzustellen. Im Orient ist Ostern immer noch das Fest 
geblieben. In der byzantinischen Kunst wird Ostern nicht durch den Vor- 

lo Aus der Flut von Gebeten, die unter Anselms Namen weitergegeben wurden, sind die 
echten Texte in kritischer Ausgabe herausgehoben von F. S. Schmitt, S. Anselmi opp. III 
(1946), 1-91. 



Josef Andreas Jungmann 440 

gang des aus dem Grabe emporfahrenden Herrn mit der Siegesfahne dar- 
gestellt, sondern durch die •Höllenfahrt" des Herrn, der mit der Sieges- 
fahne zur Unterwelt hinabsteigt, wie er die Hand Adams erfaßt und mit 
ihm die Menschheit hineinnimmt in sein neues Leben16. Ostern hat hier 
noch einen viel weiteren Horizont. Die Vergöttlichung (öeicoaig) der Mensch- 
heit kommt darin zur Vollendung. - Im Abendland bleibt auch die Oster- 
auffassung irdischer, diesseitiger. Der äußere Vorgang wird in die Erin- 
nerung gerufen und teilnehmend betrachtet. Das gilt von den Osterereig- 
nissen; noch mehr freilich von der Leidensgeschichte. In den Passionsspie- 
len wird der äußere Hergang anschaulich gemacht und dramatisch darge- 
stellt. Es ist ein Reproduzieren des historischen Geschehens, als ob es hier 
und jetzt geschähe. Es wird in die Gegenwart hereingeholt, und zwar mit 
großer seelischer Anteilnahme. Das ganze Dorf, die ganze Stadt spielt mit. 
In Frankfurt am Main wurde im Jahre 1498 ein Passionsspiel aufgeführt, 
das vier Tage dauerte und in dem 250 Personen mitspielten. 

Die Wendung zur irdischen Menschheit des Herrn, die seit dem 11. Jahr- 
hundert festzustellen ist und die sich in der Betrachtung der Leidensge- 
schichte ausspricht, äußert sich noch viel stärker in der Hinwendung zur 
Kindheit des Herrn, am meisten aber in der seit diesem Zeitpunkt immer 
mehr sich ausbreitenden Verehrung der Jungfrau-Mutter, in der Marien- 
verehrung. Es ist eine förmliche marianische Welle, die im 11. Jahrhun- 
dert losbricht. 

Dabei ist zu beachten, daß darin der Orient vorangegangen ist. Im 
Orient ist die Bewegung für die Theotokos entstanden, die zur Definition 
von Ephesus geführt hat. Im Orient sind die vielen Marienbilder gemalt 
worden, die dann im Abendland nachgebildet wurden, oft noch samt der 
orientalischen Beischrift n(f|TT])p d(eo)ü. Im Orient ist es üblich geworden, 
jede Feier, jede Reihe von Gesängen mit einem Theotokion zu beschließen, 
einem Gesang zu Ehren der Gottesgebärerin. Im Orient sind im 5. und 6. 
Jahrhundert die großen Marienfeste entstanden, die im 7. Jahrhundert 
ins Abendland übertragen worden sind: Maria Geburt, Maria Verkündi- 
gung, Maria Lichtmeß, Maria Heimgang. Im Orient ist ein berühmter 
Hymnus gedichtet worden, der dann auch im Abendland eine große Rolle 
gespielt hat: der Hymnos akathistos, der Hymnus, bei dem man nicht sit- 
zen durfte. Entsprechend dem griechischen Alphabet enthielt er 24 Stro- 
phen, in denen das Leben Maria und ihre Würde gepriesen wurden, und 
zwar so, daß auf je zwei Strophen zwölf Grußverse folgten, zwölfmal 
zwölf Grußverse, jeder mit XöIQE beginnend wie der Gruß des Engels. Die- 
ser Hymnus war schon um 800 ins Lateinische übersetzt worden; damals 

16 H. J. Schulz, •Höllenfahrt" als •Anastasis", in: Zeitsdir. f. kath. Theologie 81 (1959), 
1-66. 



Mittelalterliche Frömmigkeit 441 

hatte er keinen Eindruck gemacht. Jetzt, im neuen Klima des 11. Jahrhun- 
derts, löste er eine ganze marianische Literatur aus17. Hunderte von Gruß- 
liedern sind nun nach seinem Vorbild gedichtet worden; das Salve Regina 
ist das bekannteste. Marianische Litaneien sind damals entstanden in ver- 
schiedenen Fassungen; eine davon ist die heute noch vielgebrauchte Laure- 
tanische Litanei. Das Ave Maria ist damals Volksgebet geworden; vordem 
war es einer der Gesänge in der Messe an Marienfesten. Nun wird es 
volkstümlich wie das Vaterunser und wird oft zu diesem hinzugefügt18. 
Vor allem aber wird das Ave Maria nun dazu verwendet, um eine neue 
Art von Psalter zu schaffen: den Rosenkranz. Das ganze frühe Mittelalter 
hindurch war der biblische Psalter, wenigstens für Mönche und Kleriker, 
aber auch für gebildete Laien, das Gebetbuch gewesen. Das ganze Chor- 
gebet war Psalmodie. Und bei verschiedenen Gelegenheiten wurde auch 
der Psalter der Reihe nach durchgebetet, mit allen 150 Psalmen. Um nun 
auch einfachen Christen, denen die Psalmen begreiflicherweise nicht ge- 
läufig waren wie den Mönchen und Klerikern, ebenfalls eine Art Psalter- 
gebet zu ermöglichen, ersetzte man die einzelnen Psalmen zuerst durch je 
ein Vaterunser; das war durch Jahrhunderte der Paternoster-Psalter mit 
dem 150mal wiederholten Gebet des Herrn. Im 13. Jahrhundert tat man 
aber den weiteren Schritt und setzte für jeden Psalm ein Ave Maria ein; 
so entstand der marianische Psalter, aus 150 Ave Maria, der marianische 
Rosenkranz. Er wurde in der Folge kombiniert mit dem Gebet des Herrn 
und wird begleitet von der Betrachtung der Geheimnisse der Erlösung. So 
ist daraus ein schlichtes und doch würdiges und christliches Volksgebet 
geworden. Übrigens erhielt damals auch eine Kombination von Psalmen- 
frömmigkeit und marianischer Andacht weite Verbreitung. Es ist das 
Kleine Marianische Offizium. 

Das ist, wenigstens in einigen Hauptzügen, das Bild der mittelalter- 
lichen Frömmigkeit. Eine allseitige Charakterisierung müßte sicherlich 
viele andere Faktoren in Betracht ziehen, besonders die allmähliche Auf- 
lösung jenes Weltbildes, das die irdische Welt als Ausdruck und Symbol 
eines geistigen Kosmos sah, zugunsten einer auf das Konkrete und Ein- 
zelne gerichteten Betrachtungsweise, die auch auf religiösem Gebiet zu 
einer immer größeren Verdinglichung und Veräußerlichung geführt hat. 
Hier konnten nur jene Linien verfolgt werden, deren Ausgangspunkt wir 
in der christologischen Kontroverse erkannt haben. 

17 G. G. Meersseman, Der Hymnos akathistos im Abendland, 2 Bde., Freiburg/Schw. 
1958/60. 
18 Eine förmliche Vorschrift ist in diesem Sinn erstmals 1226, auf dem Generalkapitel der 
Dominikaner, ergangen (St. Beißel, Geschichte der Verehrung Marias in Deutschland wäh- 
rend des Mittelalters, Freiburg 1909, 230). 



Josef Andreas Jungmann 449 

Die Reformation des 16. Jahrhunderts hat sich mit Schärfe gegen ver- 
schiedene Erscheinungen in dieser Frömmigkeit gewendet, und nicht bloß 
gegen Erscheinungen, sondern auch gegen Anschauungen, die ihnen zu- 
grunde lagen: gegen Reliquienkult, Heiligenverehrung, Marienverehrung. 
Das Konzil vonTrient hat die Verehrung der Heiligen und ihrer Reliquien 
und auch die Anrufung der Heiligen um ihre Fürbitte verteidigt, ebenso 
wie manche andere Elemente der religiösen Überlieferung. Man muß hier 
wohl eine doppelte Aufgabe unterscheiden, die zu lösen gewesen wäre. Die 
eine Aufgabe war, das, was man für legitim und berechtigt hielt, in Schutz 
zu nehmen. Und man war eben - und ist auch heute noch - der Überzeu- 
gung, daß es grundsätzlich berechtigt ist, den hervorragenden Gliedern 
der Gemeinschaft der Heiligen eine besondere Ehre zu erweisen - in wel- 
cher Form, das ist eine zweite Frage. Die andere Aufgabe wäre pastoraler 
Natur gewesen; wäre gewesen: unbeschadet dieser grundsätzlichen Stel- 
lungnahme Vorsorge zu treffen, daß ein gesundes Ebenmaß der Frömmig- 
keitsformen gewahrt werde und daß sich das Glaubensbewußtsein des 
Volkes nicht einseitig auf sekundäre Elemente einstelle, sondern die gro- 
ßen Linien der ursprünglichen Überlieferung festgehalten würden. 

Diese zweite Aufgabe ist damals kaum in Angriff genommen worden. 
Nur einige extreme Mißbräuche sind beseitigt worden. Wir sehen daher 
nach dem Konzil von Trient im katholischen Volk die Frömmigkeitsfor- 
men aus dem Mittelalter fast ungebrochen weiterbestehen. Das geistliche 
Leben der katholischen Kirche lief darum nun mehr oder weniger auf zwei 
Geleisen: Einerseits vollzieht es sich in der römischen Liturgie, die im 
wesentlichen die alten hieratischen Linien festgehalten hat; anderseits 
in einem volkstümlichen Andachtswesen, das zur Liturgie in einem offen- 
kundigen Kontrast stand und zweifellos manche Schwächen aufwies. Der 
Schaden war vielleicht damals weniger groß. Das christliche Leben verlief 
in festen Institutionen. Das reflexe Wissen, das ausdrückliche Glaubens- 
bewußtsein ist nicht immer der entscheidende Faktor für ein echtes Chri- 
stenleben, sofern man nur grundsätzlich das Leben der Kirche mitzuleben 
gewillt ist. Man könnte hier die Namen hervorragender Heiliger nennen. 
Das Glaubensbewußtsein eines heiligen Bonifatius war sehr unvollkom- 
men, und doch ist Großes durch ihn geschehen. 

Die Lage der Dinge ist heute anders. Die Institution trägt den Einzel- 
nen nicht mehr. Es ist nötig, daß der Einzelne die christliche Botschaft 
erfaßt und als persönlichen Besitz in sich aufgenommen hat. Das Zweite 
Vatikanum hat diese Aufgabe gesehen und in Angriff genommen. Darum 
in allen Dokumenten eine anerkannt pastorale Haltung. Darum die Er- 
schließung der Liturgie zum Volke hin. Darum im Kapitel vom Kirchen- 
jahr die wohlabgewogenen Hinweise über die Verehrung Mariens und der 



Demokratie in der Gesellschaft Jesu? 443 

Heiligen, die sich dem Gesamtplan unterordnen und einordnen muß. Dar- 
um z. B. auch, gegenüber anderen Bestrebungen, nicht ein selbständiges 
theologisches Marienkapitel, sondern dieses eingebaut in die Lehre von 
der Kirche in der Konstitution •Lumen gentium". 

Es sind das freilich immer nur Ansätze und Anfänge, die sich nur lang- 
sam auswirken werden. Aber es liegt doch auch in diesen Ansätzen und 
Anfängen eine Rückkehr zu den Quellen, zu den Ursprüngen, zu dem, 
worin wir uns einmal alle zusammenfinden müssen und zusammenfinden 
werden. 

Demokratie in der Gesellschaft Jesu? 

Gedanken zum Verhältnis von Autorität und Gemeinschaft 

Heinrich Krauss SJ, München 

Der alte Rahmen, in dem der Jesuit bis vor einiger Zeit lebte, ist zerfallen. 
Dies wurde zwar erst in den letzten Jahren so recht offenbar, am deut- 
lichsten seit den Impulsen, die das Konzil zum •Aggiornamento" auch 
der Orden und insbesondere zur freieren Diskussion der damit zusam- 
menhängenden Fragen gegeben hat. Der Vorgang datiert jedoch schon 
länger. Es war ein stetiger Aushöhlungsprozeß, der mehrere Jahrzehnte 
brauchte. 

Es wäre allerdings falsch, diesen Prozeß einfachhin auf eine Aushöh- 
lung der religiösen Substanz und insbesondere auf eine Aushöhlung der 
Bereitschaft zum Gehorsam zurückzuführen. Man würde sich damit einer 
Selbsttäuschung über die wahren Gründe der heutigen Schwierigkeiten 
hingeben, und etwaige ungeschickte Gegenmaßnahmen brächten letztlich 
gerade die religiöse Substanz in Gefahr. Es handelt sich in erster Linie um 
eine Strukturkrise des Ordens (und der Orden überhaupt), die auf einen 
Wandel in seiner Umwelt und damit auch in den Formen seiner Arbeit 
und seiner konkreten Existenz zurückzuführen ist. 

I. Eine Strukturkrise 

Diese Strukturkrise kommt aus dem immer stärkeren Widerspruch zwi- 
schen einer Regierungs- und Gemeinschaftsform, die dem Europa des 16. 




