Mittelalterliche Frommigkeit

Thr Werden unter der Nachwirkung der christologischen Kampfe!

Josef Andreas Jungmann SJ, Innsbruck

Eines der bedeutsamsten Ergebnisse des Studiums der Geschichte der ré-
mischen Liturgie ist die Erkenntnis, dafl wir seit Jahrhunderten eigentlich
nicht mehr eine rémische, sondern eine romisch-frankische Liturgie
haben. Die rémische Liturgie wurde in Frankenreich iibernommen und
verdrangte im Lauf des 8. Jahrhunderts die heimischen gallikanischen Li-
turgien; sie geriet dabei aber sehr nachhaltig unter den Einflufl von Kraf-
ten, die im karolingischen Frankenland wirksam waren, wurde durch sie
umgepragt und stromte so im 10. und 11. Jahrhundert wieder nach Rom
zuriick. In dieser Form ist sie fiir die gesamte lateinische Kirche mafigebend
geworden.

Zwei verschiedene Denkweisen innerhalb der einen Kirche, oder ge-
nauer: zwei verschiedene Stilformen christlicher Frommigkeit sind damals
zusammengestolen und haben sich miteinander vermischt, die wir heute
wieder zu trennen versuchen: einerseits die biblisch-patristische Frommig-
keit der reinen rémischen Liturgie, und andererseits das, was wir als mit-
telalterliche Frommigkeit bezeichnen kénnen. Es handelt sich zundchst um
Frihformen solcher mittelalterlicher Frommigkeit.

Daf es sich um zwei sehr verschiedene Auspragungen der christlichen
Glaubenswelt handelt, bedarf wohl keines Beweises. Da ist die friihchrist-
liche Weise, mit dem beherrschenden Gedanken: Gott — durch Christus —
in der Kirche, wie dies etwa im Apostolischen Glaubensbekenntnis, aber
auch in der rémischen Liturgie zum Ausdruck kommt. Die Gebete der ré-
mischen Liturgie suchen Gott, aber immer im Aufblick zu Christus dem
Hohenpriester und Mittler; sie schliefen ja fast alle mit der Formel: Per
Dominum nostrum Jesum Christum. Es ist der erhohte Christus, der vor
Augen steht, der osterliche Christus, der das Haupt der Kirche ist. Auch
das Kreuz des Herrn steht in der frithchristlichen Frommigkeit hoch in
Ehren, aber es ist sein Kreuz verklart als Glorienkreuz, als Paradieses-
baum, an dessen Fufl die Paradiesesstrome entspringen, daraus die Hirsche
trinken; sie trinken das lebendige Wasser in den Sakramenten der Kirche.

1 Der Aufsatz ist im wesentlichen die Wiedergabe einer Gastvorlesung des Verfassers in
Lund am 12. September 1968.



Josef Andreas Jungmann 430

Es ist im ganzen ein festgeschlossenes Bild, mit dem der Weg des christ-
lichen Heils und der christlichen Hoffnung gezeichnet wird.

Anders ist die Weise des christlichen Mittelalters. Der Glaube ist der-
selbe geblieben. Das Apostolische Glaubensbekenntnis wird weiter gebe-
tet; die romische Liturgie wird weiter getibt. Aber das Gemiit hat nun an-
dere Akzente gesetzt. Und so ergibt sich ein anderes Bild, das nicht mehr
so geschlossen ist. Gewif}, das heilige Kreuz hat seine zentrale Stellung
behalten; aber es ist nun der Gekreuzigte, dargestellt in seinem bitteren
Leiden und oft mit schonungslosem Realismus. Und am Fuf§ des Kreuzes
finden wir die Pietd, das Mitleiden und Mitfithlen der christlichen Seele.
Allgemein hat nun der irdische Heiland eine viel grofere Bedeutung er-
langt: Christusin seinem Leidenund Sterben, aber auch schon inseiner Kind-
heit. Die Geburt in Bethlehem und alle Ereignisse der Kindheitsgeschichte
finden liebende Betrachtung, vor allem aber die Mutter des Herrn.

Es gibt innerhalb der einen Kirche kaum einen gréfleren Gegensatz als
die beiden fithrenden Représentanten der beiden genannten Zeitalter:
einerseits Augustinus, etwa mit seinen Enarrationes in psalmos, der sogar
in den Psalmen tiberall die Stimme Christi oder die Stimme der Kirche
heraushért, und andererseits Bernhard, der in seinen nicht wenigen Ma-
rienpredigten nicht miide wird, die Gréfle der Jungfrau-Mutter zu preisen.
Vielleicht noch deutlicher wird der Kontrast, wenn wir Franz von Assisi
zum Vergleich heranziehen. Seine Frommigkeit kreist um zwei Mittel-
punkte: die Krippe von Bethlehem und das Kreuz. Die Stigmata des Ge-
kreuzigten haben sich ja an seinem Kérper abgepragt. Dazu kommt dann
allmahlich die ganze Breite der Heiligenverehrung. Die Reliquien der
Martyrer sind kostbare Schitze geworden, die in vielgestaltigen Reli-
quiarien gehiitet und verehrt werden. Von der Mittlerschaft Christi ist
kaum die Rede; sekundire Mittlerschaften, Maria und die Heiligen, stehen
im Vordergrund des Bewuf3tseins.

Wie ist es zu dieser neuen, so verschiedenen Ausprigung des einen Chri-
stentums gekommen? Die Dogmengeschichte gibt dariber keine Auskunft.
Dogmengeschichtlich verlduft die ganze Periode zwischen Augustinus und
Bernhard in fast volliger Ruhe. Es sind nur kleine Episoden, die von der
Dogmengeschichte verzeichnet werden, die aber fir unsere Fragestellung
fast nichts bedeuten: einige Unterscheidungen in der Gnadenlehre, in der
Christologie der Adoptianismus, der Bilderstreit, der aber das Abend-
land iiberhaupt kaum beriihrt — das ist alles. Selbst in einer Geschichte des
religiosen Lebens, die nur das geistliche Schrifttum zu Rate zieht, wird die
Entwicklung kaum sichtbar. Das zeigt etwa das bekannte Werk von Pierre
Pourrat, La spiritualité chrétienne®. Der erste Band schlieft mit Gregor

2 4 Bde,, Paris 1918. Letzte Auflage 1947-1951.



Mittelalterliche Frommigkeit 431

dem Groflen; der zweite wirft zuerst einen Blick auf Cluny und fahrt dann
mit Bernhard von Clairvaux weiter. Dazwischen liegen aber finf Jahr-
hunderte. Es sind die Jahrhunderte, in denen sich jene Umschichtung im
religiosen Denken vollzogen hat, aber sie ist nirgends in eigenen Schriften
fafibar.

Die betreffende Entwicklung ist sozusagen unterirdisch verlaufen, ohne
Diskussionen, ohne literarischen Niederschlag, in kleinen Schritten. Man
kann sie nur aus gehduften Anzeichen im Vollzug des religiésen Lebens
selbst feststellen. Die Grundlinien jener neuen religiosen Denkweise sind
schon bei Alkuin?, ebenso in den Briefen des heiligen Bonifatius® erkenn-
bar. Es muf} also schon bei den Angelsachsen diese Art von Frommigkeit
gegeben haben. Wenn wir weiter Ausschau halten, stofien wir auf Spa-
nien und auf die eigenartige altspanische Liturgie. Die spanische Kirche
hat ja vor dem Einbruch der Mauren (711) eine bedeutende Bliitezeit er-
lebt — Isidor von Sevilla ist die hervorragendste Gestalt in jener Epoche —,
wihrend welcher sich spanische Liturgie entwickelt hat. Diese altspanische
Liturgie steht, besonders in ihrer jiingeren Schicht, in entscheidenden
Punkten der mittelalterlichen Frommigkeit schon niher als derjenigen der
rémischen Liturgie. Es fehlt darin bereits das fiir die rémische Liturgie und
tiberhaupt fiir die Frommigkeit der Friihkirche charakteristische ,durch
Christus®. Es wird naturgemafl immer wieder Christus genannt; er ist
und bleibt der Inhalt aller Festfeier. Aber in den Gebeten wird nicht seine
Mittlerstellung hervorgehoben, also seine Menschennatur, mit der er auf
unserer Seite steht und unser Hoherpriester und das Haupt der Kirche ist,
sondern seine Gottheit. Das Gebet wendet sich mit Vorliebe an ihn selbst.
Oder es wendet sich bald an den Vater, bald an den Sohn oder auch an die
heilige Dreiheit. Sogar die Anbetung des Dreimalheilig im Sanctus der
Messe wird ofter an Christus gerichtet: cui merito omnes angeli . .. non
cessant clamare: Sanctus, sanctus, sanctus (vor dem mit Recht alle Heili-
gen ... ohne UnterlaB rufen: Heilig, heilig, heilig). Ja auch das ganze
Dankgebet und damit das Opfer wird u. U. ihm dargebracht: Deo ac Do-
mino nostro Jesu Christo . . . dignas gratias referamus (Unserem Gott und
Herrn Jesus Christus ... lasset uns wiirdigen Dank erstatten), so lautet
einmal der Aufruf, der von alters her in der Form gebriuchlich war: Gra-

* H.B. Meyer, Alkuin zwischen Antike und Mittelalter. Ein Kapitel frihmittelalterlicher
Frommigkeitsgeschichte, in: Zeitschr. f. kath, Theologie 81 (1959), 306-350; 405-454.

¢ E. Iserloh, Die Kontinuitit des Christentums beim Ubergang von der Antike zum Mit-
telalter im Lichte der Glaubensverkiindigung des heiligen Bonifatius, in: Trierer theol.
Zeitschr. 63 (1954), 198-205.

§ J. A. Jungmann, Die Stellung Christi im liturgischen Gebet, Miinster 1925 (=21962),
85-93.



Josef Andreas Jungmann 432

tias agamus Domino Deo nostro (Lasset uns danksagen dem Herrn, unse-
rem Gott).

Wie es in Spanien zu solcher Umprigung des liturgischen Gebetes kam,
ist leicht zu erkldren®. Seit dem Beginn des 5. Jahrhunderts waren die
arianischen Westgoten die Herren im Lande. Es mag zeitweise ein kihles
Nebeneinander von Katholiken und Arianern gewesen sein. Aber dann
suchten die Westgoten doch immer wieder die einheimische Bevdlkerung
zum Arianismus heriiberzuziehen, durch Lockung und durch Gewalt, aber
auch durch geistige Auseinandersetzung. Von solcher geistiger Auseinan-
dersetzung haben wir eingehendere Nachrichten aus dem Bereich der Van-
dalen in Nordafrika. Hier gab es Religionsgespriche, um das dpoovotog,
um die Priexistenz des Sohnes, um jene Schriftstellen, in denen der Sohn
zum Vater betet, den Willen des Vaters tut usw. Diese Auseinanderset-
zungen muf} es ebenso in Spanien gegeben haben. Am deutlichsten sichtbar
wird dies in dem Glaubensbekenntnis, das Kénig Leowigild fiir diejeni-
gen vorschrieb, die Arianer werden wollten. Die Ubertretenden mufiten
lediglich die Doxologie sprechen: Gloria Pairi per Filium in Spiritu
Sancto (Ehre sei dem Vater durch den Sohn im Heiligen Geist). Das war
eine Formel, die durchaus katholisch verstanden werden konnte. Im 3. und
4. Jahrhundert war sie allenthalben in der Kirche gebrauchlich gewesen,
in dem Sinn nimlich, daR Gott der Lobpreis zugesprochen wird durch
Christus, den Sohn Gottes, im Heiligen Geist. Aber sie konnte auch an-
ders gedeutet werden, nimlich als Ausdruck des Bekenntnisses, daf der
Sohn geringer sei als der Vater, minor Patre.

Die natiirliche Folge war, daf auf katholischer Seite nun nicht bloff
diese mifldeutete Formel gemieden wurde, sondern alle Formulierungen,
die dieses mifideutbare per, per Christum, enthielten. Man wuflte zwar den
Arianern zu antworten und hat ihnen geantwortet, so wie ihnen auch schon
die griechischen Viter im Orient geantwortet hatten: die Unterordnung,
die mit dem per ausgesagt wird, ist nur von Christi Menschennatur ge-
meint. Als Mensch war er dem Vater untertan; als Mensch hat er gebetet,
so wie er als Mensch gelitten hat und gestorben ist. Aber solche theologi-
sche Unterscheidungen konnten nicht verhiiten, daf} die arianische Argu-
mentation Eindruck machte und Verwirrung stiftete. So riickte man von
allem, was mifideutet werden konnte, ab und betonte den bedrohten Ge-
genpunkt: der Sohn ist eins mit dem Vater, ewig, allméchtig wie er; und
besonders, wo es sich um das Fortleben des erhdhten Christus handelte -

8 J. A. Jungmann, Die Abwehr des germanischen Arianismus und der Umbruch der reli-
gidsen Kultur im friihen Mittelalter, in: Zeitschr. f. katb. Theologie 69 (1947), 36-99, bes.
61 ff. (Die Studie ist wieder abgedruckt im Sammelband ,Liturgisches Erbe und pastorale
Gegenwart®, Innsbruck 1960).



Mittelalterliche Frommigkeit 433

und das ist ja die Situation im Gebet —, sprach man nicht mehr von seiner
Menschheit; diese war gewissermaflen aufgesogen von der Gottheit. Man
sprach nur mehr von der einen Gottheit, von den drei géttlichen Perso-
nen, deren Verhiltnis zueinander nun in den toletanischen Synoden mit
scharfsinnigen Unterscheidungen festgelegt wurde. Der christliche Glaube,
das ist vor allem Dreifaltigkeitsglaube.

Die Kampfsituation in der spanischen Kirche war zwar mit der Bekeh-
rung der Westgoten zum katholischen Bekenntnis, die durch das Natio-
nalkonzil von 589 besiegelt wurde, beendet. Aber die antihiretische Stim-
mung und Haltung scheint sich jetzt erst recht verfestigt zu haben. Gegen
den Arianismus werden fortan die stirksten Ausdriicke gebraucht: nefan-
da Ariana haeresis, rectae fidei pestis Arius (die ruchlose arianische Ha-
resie, die Pest des wahren Glaubens Arius), so lesen wir in Dokumenten
von Koénig Rekkared. Exsecranda Ariana pernicies (das fluchwiirdige
arianische Verderben), so driickt sich um 620 Kdnig Sisibut aus’. Dieses
Klima beherrscht weithin die altspanische Kirche. In diesem Klima ent-
wickelt sich die spanische Liturgie im 7. Jahrhundert weiter.

Es sind nun eindeutige Anzeichen dafiir vorhanden, dafl die in diesem
Klima neu aufgeblithte spanische Kirche um das 7. Jahrhundert gewaltig
auf ihre Umgebung eingewirkt hat; sie war die Musterkirche geworden.
Und diese Umgebung hief} zunichst Gallien; das siidliche Gallien gehorte
ja zum tolosanischen Reich. Dann aber auch Irland; die junge iroschot-
tische Kirche auf den britischen Inseln muf besonders nachhaltig unter
dem EinfluB} der spanischen Kirche gestanden haben. Es ist damals wenig
geschrieben worden. Darum weif} die Geschichte der Theologie auch nichts
iiber diese Beziehungen zu berichten. Aber sie sind auf mehrfache Weise
erschlossen worden®. Zuerst auf dem Boden der Uberlieferungsgeschichte
und Paliographie. Irische Handschriften und irische Schreibkunst gehen
auf spanische Vorlagen zuriick. In der irischen Buchmalerei hat man das
spanische Vorbild festgestellt: wenn nimlich die Evangelistensymbole
ohne Fliigel und ohne Nimbus erscheinen. Dann auf dem Boden der Litur-
giegeschichte. Im irischen Stowe-Missale finden sich einige Formeln, die
eindeutig aus Spanien stammen: eine Diptychenformel, die Prifation
einer Totenmesse. Das irische Book of Cerne, eine Sammlung von Gebeten
etwa aus dem 8. Jahrhundert, enthilt eine Reihe von Formeln aus der
spanischen Liturgie. In der irischen Bischofsweihe ist spanischer Einfluf}
nachgewiesen worden. Die Salbung des Kénigs bei der Krénung, die auf
den britischen Inseln erscheint, hat ihr Vorbild in Spanien. Dazu kommt,

7 Ebd. 62, 65 f.
8 Meyer, a.a. 0., 322f.



Josef Andreas Jungmann 434

dafl der Typus des Gebetes, der in den irischen Quellen erscheint — es liegt
eine umfangreiche Uberlieferung von Gebetsformeln vor —, weithin mit
dem Typus des Gebetes der altspanischen Liturgie iibereinstimmt. Auch
hier wird zwar das heilige Kreuz hoch geehrt, aber in der Person Christi
wird der Akzent in auffilliger Weise auf die Gottheit verlegt. Und in
ebenso auffilliger Weise wird die Dreifaltigkeit betont®. Es ist dieselbe
antihdretische und antiarianische Akzentuierung, wie wir sie in Spanien
finden. Das ist um so auffilliger, als es in Irland niemals Arianer gegeben
hat. Es ist also eine iibernommene, in diesem Fall aus Spanien iibernom-
mene Haltung.

Wenn wir die Anfinge jener mittelalterlichen Mentalitit, die wir im
karolingischen Raum festgestellt haben, auch schon bei Alkuin und bei
Bonifatius, den beiden grofien Angelsachsen, gefunden haben, so dringt
sich jetzt die Annahme auf: Diese Angelsachsen, von denen wir doch an-
nehmen mdchten, dafl sie in der echten romischen Uberlieferung standen —
England hat ja von Rom das Christentum empfangen —, miissen starkem
irisch-keltischem Einfluf} ausgesetzt gewesen sein. Und tatsichlich bestitizt
sich dies sowohl fiir Alkuin wie fiir Bonifatius. Die Heimat des Bonifatius
lag in Sidengland, am duflersten Rand der angelsichsischen Siedlung,
wo keltischer Einflul grofl war. Und die Heimat Alkuins war York in
Nordhumbrien, wo keltische Missionare im spiteren 7. Jahrhundert er-
folgreich gewirkt und das Christentum neu aufgerichtet hatten.

Dafl wir hier auf der richtigen Spur sind, 148t sich augenscheinlich am
Wanderweg zeigen, den das Nizdno-konstantinopolitanische Credo zu-
riickgelegt hat, das wir heute noch in der Messe beten. Dieses Credo ist eine
ausgesprochen antihiretisch erweiterte Formel. In der Christologie und
in der Lehre vom Heiligen Geist sind die gottlichen Priidikate mit groflem
Nachdruck aneinander gereiht. Dieses Credo, urspriinglich als Taufbe-
kenntnis gemeint, ist in dieser erweiterten Gestalt zuerst um 515 in
Byzanz in die Messe hineingenommen worden. Im Abendland erscheint es
innerhalb der Messe zuerst in Spanien, auf jener schon genannten Natio-
nalsynode, in der sich die Westgoten vom Arianismus abgewandt und dem
katholischen Credo zugewandt haben. Von da an wird es in Spanien in der
Messe gesprochen. Der nichste Zeuge seiner Verbreitung ist Alkuin, der
es von seiner Heimat in York her als selbstverstandlichen Bestandteil der
Messe kennt, und zwar offenbar von Jugend auf. Auf dem Festland findet
er es nicht vor. Aber er erreicht, dafl es nun auch in der Pfalzkapelle Karls
des Grofien in Aachen eingefithrt wird. Von da aus verbreitet es sich im

* 'W. Godel, Irisches Beten im friihen Mittelalter, in: Zeitschr. f. kath. Theologie 85 (1963),
261-321; 389-439.



Mittelalterliche Frommigkeit 435

ganzen karolingischen Raum. Im Jahr 1014 kommt Konig Heinrich I1. zur
Kaiserkronung nach Rom. Er findet, dafl hier das gewohnte Credo in der
Messe nicht gebetet wird. Auf seine verwunderte Frage antwortet man
ihm, die romische Kirche habe es nicht nétig, immer wieder ihren Glauben
zu bekennen. Dennoch erreicht der Kaiser, dafl das Credo auch in Rom ein-
gefihrt wird — und damit schliefflich in der ganzen abendldndischen Chri-
stenheit. Der Weg dieses Credo ging also von Spanien zu den britischen
Inseln, und von da ins Karolingische Reich und nach Rom.

Wenn wir nun die Eigenart der mittelalterlichen Frémmigkeit niher
priifen wollen, kénnen wir eine erste und eine zweite Phase in ihrer Ent-
wicklung unterscheiden.

Fiir die erste Phase ist eine fast polemische Betonung des Trinitarischen
bezeichnend, die ja auch im Credo einigermafien zur Geltung kommt. An
anderer Stelle mufl man schon von einer Uberbetonung sprechen. Das ist
z. B. in den karolingischen Sammlungen von Gebeten der Fall, die uns in
verschiedenen libelli precum erhalten sind*®. Die Gebete beginnen immer
wieder mit langen trinitarischen Anreden an den dreieinigen Gott oder an
die einzelnen Personen, und mit verschiedenen Unterscheidungen, wie sie
zwar der Theologie eigen sind, dem Gebet aber weniger entsprechen. Die
trinitarische Tendenz zeigt sich auch in der Auffassung des Sonntags. Der
Sonntag war von altersher der Tag der Auferstehung, der Tag unserer Er-
16sung, die in der Auferstehung vollendet worden ist. In der karolingi-
schen Luft wird er zum Tag der heiligsten Dreifaltigkeit. Von Alkuin ist
eine Reihe von Mefigebeten iiberliefert, die er fiir die einzelnen Tage der
Woche geschaffen hatte. Am Freitag ist das heilige Kreuz das Thema; am
Sonntag aber nicht die Auferstehung, sondern die Trinitat. Im gleichen
karolingischen Raum wird seit dem 10. Jahrhundert ein eigenes Fest der
heiligsten Dreifaltigkeit gefeiert, am ersten Sonntag nach Pfingsten. Auch
dieses Fest breitet sich aus. Aber in Rom st6f3t es auf Schwierigkeiten. Man
hélt ihm entgegen: Ein besonderes Fest der Dreifaltigkeit ist tiberfliissig,
weil wir ja jeden Tag die heiligste Dreifaltigkeit verehren. Aber im Jahre
1334 wird es von Johannes XXII. doch ibernommen und allgemein ein-
gefiihrt. In den neuen liturgischen Texten, die damals im karolingischen
Raum entstanden sind und die zur frinkischen Komponente der romischen
Liturgie gehoren, ist bezeichnend, daf} die Gebetsanrede des 6fteren lautet:
sancta Trinitas, Suscipe sancta Trinitas, Placeat tibi sancta Trinitas (Hei-
lige Dreifaltigkeit, Nimm an Heilige Dreifaltigkeit, Mage es Dir gefallen

1 A, Wilmart, Precum libelli quattuor aevi Karolini, Rom 1940. Auflerdem vor allem die
bei Migne, PL 101, 465-612, unter den Werken Alkuins abgedruckten Gebetssammlungen
des 9. Jhdts., De psalmorum usu und Officia per ferias.



Josef Andreas Jungmann 436

Heilige Dreifaltigkeit), eine Formulierung, die in der genuin romischen
Liturgie unbekannt war. Eine Auflerung der gleichen Tendenz besteht
darin, daf® nun Gebete erscheinen, in denen die gobttlichen Personen der
Reihe nach einzeln angerufen werden. Den schirfsten Ausdruck hat der
Glaube an das trinitarische Geheimnis bekanntlich im Symbolum Quicum-
que (im sogenannten Athanasianischen Glaubensbekenntnis) gefunden.
Sein Ursprung ist bis heute ungeklart; aber man sucht ihn im gallischen
Raum. Dieses Symbolum Quicumque war nun aber geradezu eine Lieb-
lingsformel im karolingischen Bereich. In vielen Kléstern wurde es alle
Tage im Offizium gebetet. Unzdhlige Handschriften des Psalteriums bis ins
spate Mittelalter fiigen zu den Psalmen, neben wenigen anderen Stiicken,
noch das Symbolum Quicumque hinzu. Man spirt in den Dokumenten aus
dieser Zeit eine merkwiirdige Angst um den rechten Glauben. Der rechte
Glaube muf} der trinitarische Glaube sein. Toiadwy ntotic war schon bei
den Griechen im 4. Jahrhundert ein Losungswort des rechten Glaubens ge-
worden. Die fides Trinitatis mufl man bewahren; die fides Trinitatis muf}
man verkiinden! Alkuin hat eine Art theologisches Kompendium geschrie-
ben; er hat ihm den Titel gegeben: De fide sanctae et individuae Trinitatis
(Der Glaube an die heilige und ungeteilte Dreifaltigkeit).

Diese trinitarische Welle ist im spiteren Mittelalter auch in der christ-
lichen Kunst wirksam geworden. Es wurden nun verschiedene Versuche ge-
macht, die drei gottlichen Personen darzustellen: in verschiedenen Symbo-
len mit dem Dreieck als Grundform; in drei ineinandergeschobenen
menschlichen Gestalten; in der Darstellung der Taufe Jesu mit der Stimme
vom Himmel und der niederschwebenden Taube; schlieflich in der bekann-
ten Form des Gnadenstuhls, wie ihn etwa A. Diirer gestaltet hat: Gott
der Vater hilt das Kreuz des Erldsers in seinen Handen, dariiber der Hei-
lige Geist als Taube. Hier ist festzustellen, dafl es damals ein Wagnis, je-
denfalls ein Novum war, Gott den Vater in menschlicher Gestalt darzu-
stellen. Gott ist unsichtbar. Die altere christliche Kunst hatte darum, um
das Wirken der gottlichen Allmacht zu symbolisieren, hochstens eine Hand
dargestellt, die aus den Wolken ragt. Nun verwandte man auch fir
Gott, fir Gott den Vater, die menschliche Gestalt. Diese kommt von Rechts
wegen nur dem Sohn zu; er allein ist Mensch geworden. Aber weil man
das Menschentum des fortlebenden Christus nicht mehr ganz ernst nahm,
weil man in ihr fast nur mehr seine Eigenpersonlichkeit dargestellt sah
(er ist einfach die zweite gottliche Person), darum hatte man keine Hem-
mungen mehr, auch die Person des Vaters durch die menschliche Gestalt
anzudeuten. Das war kein Fortschritt. Und es war ein weiterer Schritt in
einer bedenklichen Richtung, wenn gegen Ende des Mittelalters Darstellun-
gen der Dreifaltigkeit erscheinen, in denen einfach drei gleiche menschliche



Mitielalterliche Frommigkeit 437

Personen nebeneinander gestellt sind'’. Diese Darstellungen sind dann al-
lerdings verboten worden.

Diese iiberstarke Akzentuierung des Trinitarischen ist bezeichnend fiir
eine erste Phase mittelalterlicher Frommigkeit, etwa fiir die Zeit bis zur
Jahrtausendwende. Danach bleiben zwar verschiedene Formen und Pra-
gungen, die sich inzwischen eingelebt haben, z. B. der Gnadenstuhl, oder
die trinitarische Prigung des Sonntags. Aber das lebendige Interesse rich-
tet sich nun auf andere Momente. Wir miissen ndmlich im Auge behalten,
dafl am Ausgangspunkt der ganzen Entwicklung das Anliegen stand, der
arianischen Umdeutung des per Christum zu begegnen: er ist nicht minor
Patre (geringer als der Vater); er ist eines Wesens mit ihm. Um das zu be-
tonen, auch dort, wo es sich um das Fortleben in der Verklirung handelt,
richtete man den Blick fast nur mehr auf seine Gottheit. Seine verklarte
Menschheit ist — fiir das damalige christliche Durchschnittsbewuf8tsein —~
gewissermafien verschlungen und aufgehoben in seiner Gottheit. Das hat
nun im Verlauf der Entwicklung eine doppelte Wirkung.

Eine erste Wirkung liegt darin, daf seine Mittlerschaft, mit der er unser
Fursprecher beim Vater ist, ganz in den Schatten tritt. Darum steht nun
der Mensch, der arme Sinder, dem heiligen und gerechten Gott unver-
mittelt gegentiber. Darum finden wir in dieser Zeit jenes tibermifige Siin-
denbewufitsein, jene leidenschaftlichen Selbstanklagen, wie sie in den so-
genannten Apologien zum Ausdruck kommen, sowohl in der Liturgie die-
ser Zeit wie auch in der privaten Frommigkeit, und das auch bei sehr hei-
ligen Menschen, die ihre ganze Kraft fiir das Reich Gottes einsetzen, wie
Bonifatius; bei Menschen, die ihr Leben Gott geweiht hatten, wie im
Monchtum. Die weitere Folge ist ein immer mehr hervortretendes Aus-
schauen nach Ersatz fir diese halbvergessene Mittlerschaft des einen Mitt-
lers und das Hervortreten der sekundaren Mittlerschaften. Darum dieses
tibergrofle Vertrauen auf die Reliquien der heiligen Mértyrer auch schon
im frithen Mittelalter, in der Folge aber allgemein das gesteigerte Ver-
trauen auf die Heiligen und auf ihre Fiirbitte.

Wie sehr das Verstiandnis fiir die Mittlerschaft Christi im karolingischen
Raum verdunkelt war, erkennt man am Schicksal, das viele romische Ora-
tionen hier erfahren haben. Die Orationen der rémischen Liturgie schlos-
sen praktisch ausnahmslos mit der alten Formel Per Dominum nostrum
Jesum Christum. Diese Formel und diese Anlage der Orationen war auch
im karolingischen Raum aus alter Uberlieferung bekannt, aber nicht mehr
beliebt. Neue Orationen wurden vielfach an Christus gerichtet und mit der

11 Es ist etwas anderes, wenn als Symbol der Dreifaltigkeit schon seit dem 4. Jahrhundert
gelegentlich die drei Ménner erscheinen, deren Besuch Abraham empfingt. Vgl. die Bild-
tafeln tiber Dreifaltigkeitsdarstellungen LThK III (1959), 544/45.



Josef Andreas Jungmann 438

SchluBformel versehen: Qui vivis et regnas cum Deo Patre. Wo nur ir-
gendeine Handhabe dafiir gegeben war, hat man nun in den mit der rémi-
schen Liturgie iibernommenen Orationen diese Schlufiformel fiir das Per
Christum eingesetzt, so, wenn im Kontext Wendungen vorkamen wie:
apostolus tuus (dein Apostel), redemptio tua (deine Erlosung), adventus
tuus (deine Ankunft). Es ist vor kurzem eine eigene Monographie erschie-
nen, in der diese anscheinend belanglose Operation beleuchtet wird!2.

Die Verdunklung der Mittlerschaft Christi 148t sich auch daraus erken-
nen, dafl im spiteren Mittelalter der Begriff der Kirche viel von seinem
geistlich-sakramentalen Sinn verliert. Das Hierarchische tritt {ibermichtig
in den Vordergrund. Die Erscheinung hat sicher verschiedene Ursachen.
Eine Ursache, und nicht die letzte, liegt aber offensichtlich darin, daf kein
lebendiges Bewufltsein mehr davon vorhanden war, dafl Christus das
Haupt des Leibes ist. Hier kann man wieder auf eine Erscheinung in der
Kunstgeschichte hinweisen. Es war Brauch, daff der Diakon in der Oster-
nacht das Exsultet aus einer eigens bebilderten Exsultetrolle sang. Er lief
die Rolle weitergleiten; so wurden fiir die niheren Beschauer die Bilder
sichtbar, die den Text illustrierten. Im Text wurde und wird noch heute
gleich am Anfang die mater Ecclesia genannt, die den festlichen Jubel er-
offnet. Da war auf der Rolle ein Kirchengebiude dargestellt und auf des-
sen Dach sitzend eine Frauengestalt, so noch im 9. Jahrhundert. In einer
spateren Ausfithrung solcher Exsultetrollen, aus dem 13. Jahrhundert, ist
an die Stelle der Frauengestalt auf dem Dach der Kirche ein Bischof ge-
treten’.

Die zweite Auswirkung davon, dafl die verklirte Menschheit Christi im
Schatten blieb, besteht darin, dafl das Interesse um so mehr auf seine irdi-
sche Menschheit gerichtet wurde, auf die Menschheit seines Frdenlebens,
wie sie die Evangelien uns vor Augen fihren. Der Christus secundum car-
nem (dem Fleisch nach) tritt in den Vordergrund des christlichen Bewuf}t-
seins. Die Tatsache dieses Wandels ist langst gesehen worden. Der Vor-
gang wird besonders von franzosischen Autoren, so dargestellt, als ob da-
mals die Menschheit Christi entdeckt worden wire!®. Bis dahin, und so
schon in der Zeit der Vater, hitte man an Christus fast nur die Gottheit
gesehen, seine gottliche Wiirde, in der er iiber uns thront. Aber eher das
Gegenteil ist wahr. Gewif} haben die Viter die Gottheit Christi geglaubt
und bekannt. Aber wenn sie in ihren Homilien und Traktaten von Chri-
stus reden, wenn sie in ihm die Erfillung dessen sehen, was im Alten Te-

2 Trmgard Pahl, Die Christologie der rémischen Mefigebete mit korrigierter Schlufiformel,
Miinchen 1966.

13 A. Avery, The Exultet rolls of South Italy, Princeton 1936, Tafel CXL und CLVIIL
4 E. Dumoutet, Le Christ selon la chair et la vie liturgique au Moyen-Age, Paris 1932.



Mittelalterliche Frommigkeit . 439

stament vorgebildet war, haben sie durchaus den Gottmenschen vor Augen,
den neuen Adam, der das Haupt seiner Kirche ist. Aber das ist dann der
paulinische Christus secundum spiritum (dem Geist nach), derjenige, von
dem man im Eifer der antiarianischen Abwehr nicht mehr zu sprechen
wagte. Darum tritt jetzt der Christus secundum carnem in den Vorder-
grund. Etwa seit dem 11. Jahrhundert wird diese Folgerung gezogen. Ein
neues religiéses Klima breitet sich aus. Aber es ist bezeichnend: Nicht
irgendwelche Ereignisse aus dem Leben Jesu, wie sie in den Evangelien
berichtet werden, sind nun der bevorzugte Gegenstand, sondern diejeni-
gen, die mit den beiden Angelpunkten christlicher Theologie verbunden
sind, Inkarnation und Erlgsung; oder anders ausgedriickt: mit den beiden
Hochfesten des kirchlichen Jahres, Weihnachten und Ostern: die Kindheit
Jesu und die Leidensgeschichte.

Zuerst ist es die Leidensgeschichte. Der heilige Anselm im 11. Jahrhun-
dert ist derjenige, in dessen Gebeten und Betrachtungen jene mitfiihlende,
mitleidende Versenkung in das Leiden des Erlosers erscheint, die fiir das
spatere Mittelalter bezeichnend ist's. Nun beginnt man die Wunden des
Herrn zu zdhlen. Die Verehrung der heiligen fiinf Wunden ist eine Lieb-
lingsandacht der ganzen Folgezeit. Von Petrus Damiani, gleichfalls im 11.
Jahrhundert, héren wir: Durch die fiinf Wunden des Herrn, miissen die
Angriffe des Bosen gutgemacht werden, das durch die fiinf Sinne in uns
eindringt. Franz von Assisi und seine Wundmale wurden schon erwihnt.
Die heilige Birgitta von Schweden ist in spaterer Zeit die grofie Reprisen-
tantin der Verehrung des Leidens Christi. Es ist bekannt, wie sehr die
christliche Kunst des spiteren Mittelalters sich mit dem Leiden Christi be-
fafit hat. In unzidhligen Bilderzyklen werden die Stationen des Leidens
dargestellt: der Kreuzweg, die Kreuzigung, dazu die Darstellungen Unse-
res Herrn im Elend oder Unseres Herrn in der Kelter, vor allem aber des
Gekreuzigten. Es wird dann auch noch die Auferstehung dargestellt und
wohl auch die Himmelfahrt des Herrn, aber doch nur soweit sie dem Be-
reich irdischer Erfahrung zugehéren, so wie sie in den Evangelien erzihlt
werden, gewissermafien als letzter Abschnitt des irdischen Lebens Jesu, als
losender Abschlufl der Leidensgeschichte. Dem entspricht es auch, dafl
Ostern in der Frommigkeit des Volkes schliefflich nicht mehr das Gewicht
und die Bedeutung hat wie Weihnachten.

Hier ist ein Unterschied gegeniiber der Osterauffassung und dem Oster-
bild des Orients festzustellen. Im Orient ist Ostern immer noch das Fest
geblieben. In der byzantinischen Kunst wird Ostern nicht durch den Vor-

15 Aus der Flut von Gebeten, die unter Anselms Namen weitergegeben wurden, sind die
echten Texte in kritischer Ausgabe herausgehoben von F. S. Schmitt, §. Anselmi opp. 111
(1946), 1-91.



Josef Andreas Jungmann 440

gang des aus dem Grabe emporfahrenden Herrn mit der Siegesfahne dar-
gestellt, sondern durch die ,Héllenfahrt“ des Herrn, der mit der Sieges-
fahne zur Unterwelt hinabsteigt, wie er die Hand Adams erfalt und mit
ihm die Menschheit hineinnimmt in sein neues Leben?®. Ostern hat hier
noch einen viel weiteren Horizont. Die Vergottlichung (8siwowg) der Mensch-
heit kommt darin zur Vollendung. — Im Abendland bleibt auch die Oster-
auffassung irdischer, diesseitiger. Der dufiere Vorgang wird in die Erin-
nerung gerufen und teilnehmend betrachtet. Das gilt von den Osterereig-
nissen; noch mehr freilich von der Leidensgeschichte. In den Passionsspie-
len wird der duflere Hergang anschaulich gemacht und dramatisch darge-
stellt. Es ist ein Reproduzieren des historischen Geschehens, als ob es hier
und jetzt geschihe. Es wird in die Gegenwart hereingeholt, und zwar mit
grofler seelischer Anteilnahme. Das ganze Dorf, die ganze Stadt spielt mit.
In Frankfurt am Main wurde im Jahre 1498 ein Passionsspiel aufgefiihrt,
das vier Tage dauerte und in dem 250 Personen mitspielten.

Die Wendung zur irdischen Menschheit des Herrn, die seit dem 11. Jahr-
hundert festzustellen ist und die sich in der Betrachtung der Leidensge-
schichte ausspricht, duflert sich noch viel stirker in der Hinwendung zur
Kindheit des Herrn, am meisten aber in der seit diesem Zeitpunkt immer
mehr sich ausbreitenden Verehrung der Jungfrau-Mutter, in der Marien-
verehrung. Es ist eine formliche marianische Welle, die im 11. Jahrhun-
dert losbricht.

Dabei ist zu beachten, dafl darin der Orient vorangegangen ist. Im
Orient ist die Bewegung fiir die Theotokos entstanden, die zur Definition
von Ephesus gefithrt hat. Im Orient sind die vielen Marienbilder gemalt
worden, die dann im Abendland nachgebildet wurden, oft noch samt der
orientalischen Beischrift pu(fitn)o #(e0)v. Im Orient ist es Giblich geworden,
jede Feier, jede Reihe von Gesdangen mit einem Theotokion zu beschlieflen,
einem Gesang zu Ehren der Gottesgebérerin. Im Orient sind im 5. und 6.
Jahrhundert die groflen Marienfeste entstanden, die im 7. Jahrhundert
ins Abendland iibertragen worden sind: Marid Geburt, Maria Verkiindi-
gung, Marid Lichtmef, Marid Heimgang. Im Orient ist ein berithmter
Hymnus gedichtet worden, der dann auch im Abendland eine grofie Rolle
gespielt hat: der Hymnos akathistos, der Hymnus, bei dem man nicht sit-
zen durfte. Entsprechend dem griechischen Alphabet enthielt er 24 Stro-
phen, in denen das Leben Mari4 und ihre Wiirde gepriesen wurden, und
zwar so, dafl auf je zwei Strophen zwolf Grufiverse folgten, zwolfmal
zwolf Grufiverse, jeder mit yaige beginnend wie der Gruf} des Engels. Die-
ser Hymnus war schon um 800 ins Lateinische iibersetzt worden; damals

18 H. J. Schulz, ,Hollenfakrt als ,Anastasis®, in: Zeitschr. f. kath, Theologie 81 (1959),
1-66.



Mittelalterliche Frommigkeit 441

hatte er keinen Eindruck gemacht. Jetzt, im neuen Klima des 11. Jahrhun-
derts, 16ste er eine ganze marianische Literatur aus'’. Hunderte von Grufi-
liedern sind nun nach seinem Vorbild gedichtet worden; das Salve Regina
ist das bekannteste. Marianische Litaneien sind damals entstanden in ver-
schiedenen Fassungen; eine davon ist die heute noch vielgebrauchte Laure-
tanische Litanei. Das Ave Maria ist damals Volksgebet geworden; vordein
war es einer der Gesange in der Messe an Marienfesten. Nun wird es
volkstiimlich wie das Vaterunser und wird oft zu diesem hinzugefigt'.
Vor allem aber wird das Ave Maria nun dazu verwendet, um eine neue
Art von Psalter zu schaffen: den Rosenkranz. Das ganze frithe Mittelalter
hindurch war der biblische Psalter, wenigstens {fir Monche und Kleriker,
aber auch fir gebildete Laien, das Gebetbuch gewesen. Das ganze Chor-
gebet war Psalmodie. Und bei verschiedenen Gelegenheiten wurde auch
der Psalter der Reihe nach durchgebetet, mit allen 150 Psalmen. Um nun
auch einfachen Christen, denen die Psalmen begreiflicherweise nicht ge-
laufig waren wie den Monchen und Klerikern, ebenfalls eine Art Psalter-
gebet zu ermoglichen, ersetzte man die einzelnen Psalmen zuerst durch je
ein Vaterunser; das war durch Jahrhunderte der Paternoster-Psalter mit
dem 150mal wiederholten Gebet des Herrn. Im 13. Jahrhundert tat man
aber den weiteren Schritt und setzte fiir jeden Psalm ein Ave Maria ein;
so entstand der marianische Psalter, aus 150 Ave Maria, der marianische
Rosenkranz. Er wurde in der Folge kombiniert mit dem Gebet des Herrn
und wird begleitet von der Betrachtung der Geheimnisse der Erlgsung. So
ist daraus ein schlichtes und doch wiirdiges und christliches Volksgebet
geworden. Ubrigens erhielt damals auch eine Kombination von Psalmen-
frommigkeit und marianischer Andacht weite Verbreitung. Es ist das
Kleine Marianische Offizium.

Das ist, wenigstens in einigen Hauptziigen, das Bild der mittelalter-
lichen Frommigkeit. Eine allseitige Charakterisierung mifite sicherlich
viele andere Faktoren in Betracht ziehen, besonders die allmédhliche Auf-
16sung jenes Weltbildes, das die irdische Welt als Ausdruck und Symbol
eines geistigen Kosmos sah, zugunsten einer auf das Konkrete und Ein-
zelne gerichteten Betrachtungsweise, die auch auf religiosem Gebiet zu
einer immer grofleren Verdinglichung und Verduflerlichung gefiihrt hat.
Hier konnten nur jene Linien verfolgt werden, deren Ausgangspunkt wir
in der christologischen Kontroverse erkannt haben.

17 G. G. Meersseman, Der Hymnos akathistos im Abendland, 2 Bde., Freiburg/Schw.
1958/60.

18 Eine formliche Vorschrift ist in diesem Sinn erstmals 1226, auf dem Generalkapitel der
Dominikaner, ergangen (St. Beiflel, Geschichte der Verehrung Marias in Deutschland wih-
rend des Mittelalters, Freiburg 1909, 230).



Josef Andreas Jungmann 442

Die Reformation des 16. Jahrhunderts hat sich mit Schirfe gegen ver-
schiedene Erscheinungen in dieser Frommigkeit gewendet, und nicht blof§
gegen Erscheinungen, sondern auch gegen Anschauungen, die ihnen zu-
grunde lagen: gegen Reliquienkult, Heiligenverehrung, Marienverehrung.
Das Konzil von Trient hat die Verehrung der Heiligen und ihrer Reliquien
und auch die Anrufung der Heiligen um ihre Fiirbitte verteidigt, ebenso
wie manche andere Elemente der religidsen Uberlieferung. Man muf hier
wohl eine doppelte Aufgabe unterscheiden, die zu l6sen gewesen wire. Die
eine Aufgabe war, das, was man fiir legitim und berechtigt hielt, in Schutz
zu nehmen. Und man war eben — und ist auch heute noch — der Uberzeu-
gung, dafl es grundsitzlich berechtigt ist, den hervorragenden Gliedern
der Gemeinschaft der Heiligen eine besondere Ehre zu erweisen — in wel-
cher Form, das ist eine zweite Frage. Die andere Auf gabe wire pastoraler
Natur gewesen; wire gewesen: unbeschadet dieser grundsatzlichen Stel-
lungnahme Vorsorge zu treffen, dafl ein gesundes Ebenmaf der Frémmig-
keitsformen gewahrt werde und daf sich das Glaubensbewufltsein des
Volkes nicht einseitig auf sekundire Elemente einstelle, sondern die gro-
fien Linien der urspriinglichen Uberlieferung festgehalten wiirden.

Diese zweite Aufgabe ist damals kaum in Angriff genommen worden.
Nur einige extreme Miflbrauche sind beseitigt worden. Wir sehen daher
nach dem Konzil von Trient im katholischen Volk die Frommigkeitsfor-
men aus dem Mittelalter fast ungebrochen weiterbestehen. Das geistliche
Leben der katholischen Kirche lief darum nun mehr oder weniger auf zwei
Geleisen: Einerseits vollzieht es sich in der rémischen Liturgie, die im
wesentlichen die alten hieratischen Linien festgehalten hat; anderseits
in einem volkstiimlichen Andachtswesen, das zur Liturgie in einem offen-
kundigen Kontrast stand und zweifellos manche Schwichen aufwies. Der
Schaden war vielleicht damals weniger gro. Das christliche Leben verlief
in festen Institutionen. Das reflexe Wissen, das ausdriickliche Glaubens-
bewufitsein ist nicht immer der entscheidende Faktor fiir ein echtes Chri-
stenleben, sofern man nur grundsitzlich das Leben der Kirche mitzuleben
gewillt ist. Man kdnnte hier die Namen hervorragender Heiliger nennen.
Das Glaubensbewufltsein eines heiligen Bonifatius war sehr unvollkom-
men, und doch ist Grofles durch ihn geschehen.

Die Lage der Dinge ist heute anders. Die Institution tragt den Einzel-
nen nicht mehr. Es ist nétig, dafl der Einzelne die christliche Botschaft
erfafit und als personlichen Besitz in sich aufgenommen hat. Das Zweite
Vatikanum hat diese Aufgabe gesehen und in Angriff genommen. Darum
in allen Dokumenten eine anerkannt pastorale Haltung. Darum die Er-
schlieBung der Liturgie zum Volke hin. Darum im Kapitel vom Kirchen-
jahr die wohlabgewogenen Hinweise iiber die Verehrung Mariens und der



Demokratie in der Gesellschafl Jesu? 443

Heiligen, die sich dem Gesamtplan unterordnen und einordnen mufl. Dar-
um z. B. auch, gegeniiber anderen Bestrebungen, nicht ein selbstindiges
theologisches Marienkapitel, sondern dieses eingebaut in die Lehre von
der Kirche in der Konstitution ,Lumen gentium®.

Es sind das freilich immer nur Ansdtze und Anfénge, die sich nur lang-
sam auswirken werden. Aber es liegt doch auch in diesen Ansétzen und
Anfingen eine Riickkehr zu den Quellen, zu den Urspriingen, zu dem,
worin wir uns einmal alle zusammenfinden miissen und zusammenfinden
werden.

Demokratie in der Gesellschaft Jesu?

Gedanken zum Verhiltnis von Autoritat und Gemeinschaft

Heinrich Krauss S], Miinchen

Der alte Rahmen, in dem der Jesuit bis vor einiger Zeit lebte, ist zerfallen.
Dies wurde zwar erst in den letzten Jahren so recht offenbar, am deut-
lichsten seit den Impulsen, die das Konzil zum ,Aggiornamento” auch
der Orden und insbesondere zur freieren Diskussion der damit zusam-
menhingenden Fragen gegeben hat. Der Vorgang datiert jedoch schon
linger. Es war ein stetiger Aush6hlungsprozefl, der mehrere Jahrzehnte
brauchte.

Es wire allerdings falsch, diesen Prozef} einfachhin auf eine Aush6h-
lung der religiosen Substanz und insbesondere auf eine Aushéhlung der
Bereitschaft zum Gehorsam zuriickzufithren. Man wiirde sich damit einer
Selbsttduschung tiber die wahren Griinde der heutigen Schwierigkeiten
hingeben, und etwaige ungeschickte Gegenmafinahmen brachten letztlich
gerade die religiose Substanz in Gefahr. Es handelt sich in erster Linie um
eine Strukturkrise des Ordens (und der Orden iiberhaupt), die auf einen
Wandel in seiner Umwelt und damit auch in den Formen seiner Arbeit
und seiner konkreten Existenz zuriickzufihren ist.

I. Eine Strukturkrise

Diese Strukturkrise kommt aus dem immer stirkeren Widerspruch zwi-
schen einer Regierungs- und Gemeinschaftsform, die dem Europa des 16.





