Demokratie in der Gesellschafl Jesu? 443

Heiligen, die sich dem Gesamtplan unterordnen und einordnen mufl. Dar-
um z. B. auch, gegeniiber anderen Bestrebungen, nicht ein selbstindiges
theologisches Marienkapitel, sondern dieses eingebaut in die Lehre von
der Kirche in der Konstitution ,Lumen gentium®.

Es sind das freilich immer nur Ansdtze und Anfénge, die sich nur lang-
sam auswirken werden. Aber es liegt doch auch in diesen Ansétzen und
Anfingen eine Riickkehr zu den Quellen, zu den Urspriingen, zu dem,
worin wir uns einmal alle zusammenfinden miissen und zusammenfinden
werden.

Demokratie in der Gesellschaft Jesu?

Gedanken zum Verhiltnis von Autoritat und Gemeinschaft

Heinrich Krauss S], Miinchen

Der alte Rahmen, in dem der Jesuit bis vor einiger Zeit lebte, ist zerfallen.
Dies wurde zwar erst in den letzten Jahren so recht offenbar, am deut-
lichsten seit den Impulsen, die das Konzil zum ,Aggiornamento” auch
der Orden und insbesondere zur freieren Diskussion der damit zusam-
menhingenden Fragen gegeben hat. Der Vorgang datiert jedoch schon
linger. Es war ein stetiger Aush6hlungsprozefl, der mehrere Jahrzehnte
brauchte.

Es wire allerdings falsch, diesen Prozef} einfachhin auf eine Aush6h-
lung der religiosen Substanz und insbesondere auf eine Aushéhlung der
Bereitschaft zum Gehorsam zuriickzufithren. Man wiirde sich damit einer
Selbsttduschung tiber die wahren Griinde der heutigen Schwierigkeiten
hingeben, und etwaige ungeschickte Gegenmafinahmen brachten letztlich
gerade die religiose Substanz in Gefahr. Es handelt sich in erster Linie um
eine Strukturkrise des Ordens (und der Orden iiberhaupt), die auf einen
Wandel in seiner Umwelt und damit auch in den Formen seiner Arbeit
und seiner konkreten Existenz zuriickzufihren ist.

I. Eine Strukturkrise

Diese Strukturkrise kommt aus dem immer stirkeren Widerspruch zwi-
schen einer Regierungs- und Gemeinschaftsform, die dem Europa des 16.



Heinrich Krauss 444

bis 18. Jahrhunderts durchaus — vielleicht sogar optimal — entsprochen
hatte, und den Anforderungen, die die Denk- und Lebensformen in der
zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts' an einen Orden stellen.

Der Widerspruch wird besonders deutlich, wenn man den Rahmen, in
dem der Jesuit frither lebte und arbeitete, mit der Herausforderung an
den organisatorischen Aufbau und an die Gehorsamspraxis eines aposto-
lischen Ordens konfrontiert, die sich sowohl aus der wachsenden Speziali-
sterung und Verselbstindigung im Apostolat des einzelnen Jesuiten als
auch aus der damit verbundenen Notwendigkeit zu stirkerer Koordinie-
rung der Arbeiten des Einzelnen sowie ihrer Integrierung in die Anstren-
gungen der Gemeinschaft ergibt.

Die bisherige Grundstruktur im Verhiltnis zwischen Autoritit und Ge-
meinschaft 148t sich — natiirlich in einer extremen Schematisierung und
damit unweigerlich Simplifizierung — etwa folgendermaflen charakteri-
sieren:

Der Obere hatte eine unbestrittene Autoritit in allen grofien und klei-
nen Angelegenheiten. Zwar sollte er in wichtigen Dingen nicht allein ent-
scheiden, sondern sich mit seinem Beirat, einem Konsult, beraten. Die
Griinde der Entscheidung blieben jedoch fiir weitere Kreise geheim, selbst
wenn vielfach ein guter Oberer den oder die unmittelbar Betroffenen
dartiber informierte.

Der Gehorsam wurde verstanden als das mehr oder weniger wortliche
Befolgen der von den Obern geduflerten Wiinsche und Anordnungen.
Man wufite dabei durchaus um die Méglichkeit, dem Obern Gegenvorstel-
lungen zu machen, und praktizierte dies auch in einem individuell ver-
schiedenen Ausmafl. Aber das wurde nur als Ausnahmefall angesehen.
Eine kontinuierliche ungezwungene Form der Mitsprache der Unterge-
benen im Prozefl der Entscheidungsfindung oder gar eine offene Diskus-
sion der anstehenden Fragen gab es nicht.

Die Gemeinschaft des Ordens als solche hatte weder eine tatsichliche
noch eine rechtliche Befugnis zur Meinungs- oder gar Willensbildung.
Diese erfolgte in den entscheidenden Fragen ausschliefilich in einem un-
mittelbaren Bezug zwischen dem Obern und den je einzelnen Ordens-
mitgliedern. Selbst wenn diese ,vertikale® Meinungs- und Willensbil-
dung nicht nur in der Richtung von oben nach unten geschah, sondern im-
mer wieder zahllose Initiativen Einzelner im Aufbau von apostolischen
Werken und auch in der Erneuerung von Lehrmeinungen von den Obern
approbiert wurden, so war doch jede ,horizontale* Meinungs- und Wil-

! Vgl. hierzu den Beitrag des Verfassers in: GuL, 89 (1966), 252 ff., wo im zweiten Teil
auf den ,konstitutionellen Nachholbedarf“ der meisten Orden in puncto Mitsprache, Ach-
tung der Grund- und Menschenrechte oder Beiziehung des Sachverstandes hingewiesen ist.



Demokratie in der Gesellschafl Jesu? 445

lensbildung der Ordensmitglieder untereinander in den Hausern, Provin-
zen und in der Gesamtheit des Ordens ohne irgendeine wirklich relevante
Ausdrucksmoglichkeit. (Auf General- und, Provinzkongregation wird noch
eingegangen werden.)

Die Teilnahme am Gemeinschaftsleben, von der durchaus oft die Rede
war, wurde verstanden als ein Sicheinfiigen in die jeweilige Hausgemein-
schaft mit ihrer reglementierten Ordnung, in der das wechselseitige Ver-
héltnis der Einzelnen und der einzelnen Gruppen (Patres, Briider, Fratres,
Obere) klar bestimmt war, bis in die Formen des Umgangs hinein. Das
mitbriiderliche Verhiltnis duflerte sich in der Beteiligung aller an der ge-
meinsamen Erholung, am gemeinsamen Gebet und an den spirituellen
Unterweisungen. Ein tieferer Bezug der Einzelnen zueinander im Glau-
ben an Jesus Christus und in der apostolischen Zielsetzung wurde als
selbstverstindlich vorausgesetzt. Es war aber weder moglich noch er-
wiinscht, dafl dieser Bezug ausdriicklich wurde. Die Formen der Erholung,
des Gemeinschaftsgebetes, der Unterweisung und der Selbstkritik (etwa
Tischbufien) waren stilisiert und erlaubten nur wenig Spontaneitit. Fine
Erorterung der Probleme eines Hauses, einer Provinz oder des gesamten
Ordens hatte keinen Ort, wo sie rechtmiflig und mit Aussicht auf Wirk-
samkeit erfolgen konnte. Sie war nur in unverbindlichen Konventikeln
moglich.

Es wire falsch und vor allem ungerecht, schlechthin zu behaupten, diese
Lebensform wiirde der Menschenwiirde und der christlichen Botschaft
nicht ganz entsprechen. Die Gesellschaft Jesu hat damit Jahrhunderte lang
grofie Dinge fiir das Reich Gottes getan, und zahllose hervorragende Je-
suiten sind dabei—sogar bis in die jingste Zeit hinein—erfullte und reiche
Personlichkeiten geworden, wenn man auch nicht leugnen sollte, dafl viele
menschliche Tragddien und mancher psychische Kiimmerwuchs in der
alten Ordnung ihren Ursprung hatten. Vielleicht war in fritheren Jahr-
hunderten eine andere Sicht nicht moglich. Heute jedenfalls geht es darum
zu fragen, ob nicht das, was einst vielleicht notwendig war, jetzt eher
schidlich und stérend geworden ist. Dies aus mehreren Griinden:

Im Verhiltnis des Einzelnen zum Obern ist eine Emanzipation festzu-
stellen, die sich aus den Sachgegebenheiten der heutigen apostolischen und
wissenschaftlichen Arbeit ergeben hat. H. J. Wallraff hat diesen Vorgang
im einzelnen analysiert und zdhlt eine Reihe von Griinden auf, die zu die-
sem Individualisierungsvorgang gefithrt haben®. Er betont ausdriicklich,
daf diese Emanzipation nicht aus einem Willen zur Unabhingigkeit, son-
dern aus der Kompliziertheit des modernen Lebens entstanden ist, die den

* GuL 41 (1968), 47-59.



Heinrich Krauss 446

einzelnen Jesuiten in seinem Apostolat immer mehr auf sich stellte und
den Obern immer weniger dazu qualifizierte, mit Anordnungen einzu-
greifen.

Im Verhidltnis des Einzelnen zur Gemeinschaft ist aber andererseits
durch den Ausfall der Integrationswirkung des Obern eine Isolierung
festzustellen, die bei vielen eine Verhaltensunsicherheit, ja geradezu Ge-
fiihle der Angst hervorruft. Die Uberfiille und Kompliziertheit der Auf-
gaben 1afit den Einzelnen verzagen, da er den Eindruck hat, den Anfor-
derungen nicht gewachsen zu sein. Er findet wenig Hilfe beim Obern und
auch wenig Hilfe bei den Mitbriidern derselben Kommunitit, die sehr oft
auf einem ganz anderen Feld arbeiten.

In dieser Situation 1afit sich gewifl von einer Krise der Autoritit spre-
chen. Sie duflert sich jedoch kaum darin, dafl nicht mehr gehorcht wird. Es
ist eher so, dafl die Amtstrager Scheu haben zu befehlen, weil sie sich mit
Recht dabei iiberfordert vorkommen. Sie iiberlassen die Entscheidungen
gern dem Einzelnen, der sich dann ebenfalls {iberfordert fiihlt. Beide Sei-
ten wissen oder spiiren, dafl ein Befehlen und Gehorchen im alten Stil
heute nicht mehr méglich ist, dafl aber eine neue Form der Ausiibung der
Autoritdt noch nicht gefunden ist. Die Infragestellung der Autoritit ist
also weniger — besser gesagt: keineswegs — auf einen Mangel an Bereit-
schaft zum Gehorsam zuriickzufiihren.

Am stirksten zeigt sich die Unsicherheit aller in den grundsitzlichen
Fragen des Lebensstiles, der Ausbildung des Nachwuchses und des Ver-
standnisses dessen, was der Orden tberhaupt ist. Gerade hierbei bahnen
sich gliicklicherweise seit einigen Jahren Wege an, die diese Strukturkrise
zu iiberwinden trachten. Dank der groflen Freiheit, die in diesem Punkt —
oft in Gegensatz zur Ordenssatzung oder zumindest zu ihrem Buchstaben —
gewihrt wird, sind tberall in den Provinzen des Ordens Kommissionen,
Konferenzen, Arbeitskreise und Symposien eingerichtet worden, in denen
tiber die anstehenden Fragen diskutiert wird und Vorschlage ausgearbeitet
werden.

Es fragt sich, ob ein solches Vorgehen nicht ein Anzeichen dafiir ist, wie
kinftig in der Gesellschaft Jesu die Entscheidungsfindung in einem neuen
Zusammenspiel von Autoritit und Gemeinschaft vonstatten gehen konnte.

II. Kritik an der Tradition

Mandhe fordern ausdricklich, dafl demokratische Elemente in den Orden
eingefithrt werden. Sie argumentieren damit, daf} die monarchische Form
des Regierens, charakterisiert durch das alleinige Entscheidungsrecht des
Obern, zeitbedingt war und von dem allgemeinen Trend zur Zentralisie-
rung in Staat und Verwaltung her verstanden werden misse, der um die



Demokratie in der Gesellschaft Jesu? 447

Mitte des 16. Jahrhunderts einsetzte und spiter in der absolutistischen
Regierungspraxis seine volle Auspragung fand — wofiir Ignatius vielleicht
einer der groflen Vorlaufer war.

Tatsdchlich war das alleinige Entscheidungsrecht des Obern, das nur
durch die Einrichtung von Konsulten als Beratungsgremien beschrinkt
war, ganz im Stil der , Kabinettspolitik“ des 17. und 18. Jahrhunderts, wo
sder Fiirst mit seinen Riten“ nach einer Beratung die Entscheidung traf.
Ein guter Fiirst sollte zwar nichts ohne sein Kabinett tun, aber die Funk-
tion der Rite bestand nicht darin, die Untertanen zu reprasentieren, son-
dern dem Firsten durch Sachverstand zu helfen, auf Grund der Sachlage
eine verniinftige Losung der anstehenden Probleme zu finden. Den Unter-
tanen wurden dabei nicht nur die Griinde fiir die getroffenen Entschei-
dungen vorenthalten, sondern auch die fiir eine Urteilshildung nétigen
Informationen. Diese wurden als ,,arcana imperii® betrachtet und nur den
mit der Entscheidungsfindung unmittelbar Befafiten zuginglich gemacht.
Jedes Mitreden anderer wurde abgetan als das ungebithrliche ,Risonie-
ren” von Leuten, die als inkompetent anzusehen wiren, da sie nicht wiild-
ten, was eigentlich gespielt wurde.

Wenn sich auch diese Elemente der absolutistischen Kabinettspolitik in
der Regierungspraxis des Ordens wiederfinden, so erhebt sich doch die
Frage, ob diese Praxis die einzige genuine Form jesuitischer Regierung ist
oder ob hier nicht nur einer von mehreren in den Konstitutionen enthalte-
nen Ansitzen auf Grund der Zeitumstinde zu einer allzu ausschliefilichen,
alles andere iiberwuchernden Geltung gelangt ist. M. a. W.: Ist die exklu-
siv ,monarchische” Struktur der Gesellschaft Jesu die einzig legitime,
wenn man im Rahmen der Ordenstradition und der von ihr gegebenen
Ansatzpunkte bleiben will? Oder gibt es auch Elemente in der Tradition,
die eine Einfulhrung demokratischer Strukturen erlauben?

Wenn man zuriickblickt auf das, was gemeinhin als die Regierungs-
praxis des Jesuitenordens verstanden wird, so erscheint es aussichtslos,
eine ,demokratische” Komponente in die genuine Struktur des Ordens
einbauen zu wollen, ohne den Sinn der Konstitutionen und anderer Aus-
sagen des hl. Ignatius zu verdrehen. Eine Befragung der Tradition zeigt
jedoch Bauelemente in der Ordensverfassung, die vielleicht nicht ,demo-
kratisch“ im heutigen Sinn genannt werden konnen, die aber doch ein An-
zeichen dafiir sind, dafl der Orden als eine Gemeinschaft von verantwort-
lichen und eigenstindigen Personen gedacht war.

Ein genauer Blick auf das Institut der ,Generalkongregation®, der hoch-
sten gesetzgebenden Korperschaft des Ordens, die in der Tat eine gewisse
— wenn auch letztlich begrenzte — , demokratische Rolle spielt, macht dies
deutlich. Die Entstehungsgeschichte der Generalkongregation zeigt ndm-



Heinrich Krauss 448

lich, daf} sie keineswegs in Anlehnung an die Institution der General-
kapitel anderer Orden als blofle Korrektur und Erganzung neben den
selbstédndig und souverdn entscheidenden Autorititsorganen stehend ge-
dacht wurde, sondern dafl sie die Fortsetzung dessen sein sollte, was die
»deliberatio primorum Patrum® in den allerersten Anfingen des Ordens
war. Eine neuere Untersuchung glaubt nachweisen zu konnen, dafl sich
das Institut der Generalkongregation aus den verschiedenen Phasen die-
ser Uberlegung der ersten Gefahrten entwickelt habe. Daraus ergibe sich:

Die Generalkongregation beruhte auf dem Grundsatz, dafl alle Mit-
briider an allen wichtigen Entscheidungen des Ordens partizipieren soll-
ten (das Problem der sogenannten Koadjutoren kann hier unberiicksichtigt
bleiben, da sie urspriinglich nur als ,Hilfskréfte“ gedacht waren). Die Ein-
schrankung der Teilnahme auf die zur Generalkongregation Berufenen
hatte rein praktische Griinde, da die Anwesenden jeweils so entscheiden
sollten, als ob sie die ganze Gesellschaft Jesu wiren, d. h. als Reprasen-
tation ,in globo“ und nicht als Reprisentation einzelner regionaler Teile
oder gar von Stromungen innerhalb der Gesellschaft. Der General, der in
der Zwischenzeit zwischen den Generalkongregationen fiir die ordentli-
chen Geschifte zustidndig war, sollte diese in stindigem Kontakt mit der
Gesamtgesellschaft fithren — sei es brieflich, sei es durch Gespache mit de-
nen, die nach Rom kamen — und damit in Ubereinstimmung mit dem Wil-
len der Mitglieder des Ordens®.

Ob es tatsdchlich stimmt, dafl so weitgehende stindige Mitberatungs- und
Mitspracherechte in der urspriinglichen Intention des hl. Ignatius lagen,
mag bei dem doch recht autoritativen Temperament des Ordensgriinders
dahingestellt bleiben. Sie sind jedenfalls wenig zum Tragen gekommen.
Sicher dirfte jedoch sein, dafl Ignatius dem Gemeinschaftscharakter des
Ordens grofite Bedeutung beigemessen hat.

Diese Sicht erklart auch den Ort der Generalkongregation im Gesamt-
gefiige der Ordenssatzung. Von ihr ist die Rede im VIII. Teil der Kon-
stitutionen, der davon handelt, wie angesichts der geographischen Zer-
streuung seiner Mitglieder die wechselseitige Verbindung aller mit dem
Haupt und untereinander aufrechterhalten werden kann. Dabei wird ein-
gangs (Const. Nr. 655) die Einteilung des zu behandelnden Themas klar
angegeben: ,Es wird zunéchst gesprochen von dem, was zur geistigen Ein-
heit beitragt; dann von dem, was die Einheit der Personen in Kongrega-
tionen und Zusammenkiinften betrifft; und zwar wird hinsichtlich der gei-
stigen Einheit einiges von seiten der Untergebenen, einiges von seiten der
Obern und einiges von beiden Seiten Hilfe sein.“

3 Vgl. hierzu die Untersuchung von Jozef de Roeck 8], La Genése de la Congrégation
Générale, in: Archivum Historicum SJ, XXXVI (1967), 267 ff.



Demokratie in der Gesellschafl Jesu? 449

Der VIII. Teil der Konstitutionen ist aber nicht nur deshalb interessant,
weil er die Rolle der Generalkongregation in ihrer Funktion fir die Ein-
heit des Ordens deutlich macht. Er zeigt auch in seinen anderen Bestim-
mungen, wie sehr Ignatius den Orden nicht nur als eine Summe vieler
Einzelner sah, die durch die Beziehung der je einzelnen zum Obern ein
einheitlich funktionierendes Instrument wurde, sondern als eine Gemein-
schaft, deren sdmtliche Glieder in lebendigem Austausch miteinander
standen. Das stindige, fast pedantisch wirkende Insistieren des Ordens-
griinders auf dem Briefverkehr, der auch an dieser Stelle (Const. Nr. 673)
erwdhnt wird, ist dafir kennzeichnend. Aber selbst die Bestimmungen
dieses Abschnittes der Konstitutionen iiber die einheitsbildende Wirkung
des Gehorsams (Nr. 659), tibersichtlicher Subordinationsverhiltnisse (Nr.
662), der Ausscheidung von Spaltern (Nr. 664) oder der notwendigen per-
sonlichen Qualitdten des General (Nr. 666) stehen nicht etwa deshalb an
dieser Stelle, weil Ignatius keine Gelegenheit voriibergehen lassen wollte,
um von Gehorsam und Abhéngigkeit zu reden. Sie sind vielmehr gedacht
als Rahmen eines Systems von Relationen, eines Gefiiges von personalen
Beziehungen: ,(Der Text) greift hier eine konstante Perspektive der Kon-
stitutionen auf: alles ist iiber die Relation, die Beziehung, aufgebaut und
jedes Mitglied des Ordens ist zunichst der Gesprachspartner eines an-
dern®s,

Weil Ignatius den Gehorsam als einen stindigen personalen Bezug
zwischen Obern und Untergebenen und nicht als ein zwar zunichst frei-
willig ibernommenes, aber dann unpersonliches Machtverhéltnis zwischen
Herrschern und Untertanen verstanden wissen wollte, konnte Befehlen
und Gehorchen von ihm als die entscheidende gemeinschaftsbildende Kraft
konzipiert werden. Aber gerade auch weil ihm soviel an der ,Auferbau-
ung” der Gemeinschaft lag, darum war es durchaus systemgerecht, dafl er
die letzte und oberste Gewalt im Orden an die Gemeinschaft als solche
dbertrug. Das bis ins Extrem getriebene monarchische Strukturprinzip der
alleinigen Entscheidungsgewalt des Generals und der von ihm abhingigen
Obern in allen ordentlichen Geschiften wurde auf diese Weise mit dem
— wenigstens grundsatzlich — ebenso extrem eingefithrten demokratischen
Strukturprinzip der alleinigen Zustandigkeit der Generalkongregation in
allen wichtigeren und wesentlichen Fragen verkniipft — ein Balanceakt,
der den dialektischen Fahigkeiten des Ordensgrinders alle Ehre macht.

4 Roustang/Courel, Constitutions de la Compagnie de Jésus, Paris 1966, II 99. Ahnlich
Jozef de Roeck, Du Sens de la Congrégation Générale, in: AHS] XXXV (1966), 212 ff. —
Im iibrigen zeigt die obige Uberlegung, daff die Konstitutionen einer gar nicht einfachen
Exegese bediirfen, um nicht mifiverstanden zu werden. IThre meisterhafte Konstruktion
erschliefit sich nicht bei einer blof} fliichtigen Lektiire, die den ,architektonischen Geist*
(Nadal) des hl. Ignatius unberticksichtigt 1af3t.



Heinrich Krauss 450

Wie kam es nun dazu, daf} die demokratische Komponente so wenig zur
Auswirkung kam? Dafiir ist sicher zum Teil der schon erwidhnte allge-
meine Zeitgeist der absolutistischen Umwelt schuld, der die monarchische
Komponente zu sehr in den Blickpunkt brachte. Daneben gab es noch eine
Reihe von Umsténden, teilweise ganz praktischer Art, die zu einer Zurtick-
drangung des in der Generalkongregation liegenden demokratischen Ele-
ments fihrten:

Die Generalkongregationen fanden nur selten statt, so daff die Konti-
nuitdt der Arbeit, die eine derartige Versammlung zu ihrer Funktions-
fahigkeit braucht, zu wenig gewahrleistet war. Jede neue Generalkongre-
gation mufite erst wieder ihren Arbeitsthythmus und die Vertrautheit mit
den anstehenden Problemen finden, was dadurch stark behindert wurde,
daf} ihr immer wieder andere Mitglieder angehérten und (abgesehen von
der letzten Generalkongregation) nur eine einzige Session stattfand®.

Die die Generalkongregation neben der Wahl der Delegierten auch
thematisch vorbereitenden Provinzkongregationen waren zu wenig repra-
sentativ, da in ihnen nur ein Teil der Ordensprovinz — in grofen Ordens-
provinzen zudem nur die dltere und alteste Generation —~ vertreten war
und vorausgehende allgemeine Beratungen innerhalb der Provinz nicht
stattfanden. Zwar hatte jeder Jesuit das Recht, Eingaben an die General-
kongregation zu machen. Aber das war ein Recht des Einzelnen. Eine Dis-
kussion der anstehenden Fragen und eine Formulierung von Winschen
durch Husgemeinschaften oder andere Gruppen war nicht statthaft, so
daf sich eine 6ffentliche Meinung in den Ordensprovinzen nicht artikulie-
ren konnte®.

Die angefithrten Méingel an Reprisentanz der Generalkongregation
wurden mit der wachsenden Zahl der Ordensmitglieder noch verstarkt.
Die Stelle einer solchen Institution in einem Verfassungssystem ist ja,

selbst bei gleichlautenden Gesetzestexten, verschieden, je nachdem, ob die
Gemeinschaft aus 300 oder 3000 oder gar 30 000 Mitgliedern besteht.

Schlieflich ware noch ein weiterer Umstand zu nennen, der die Bedeu-
tung der Generalkongregation stark reduzierte: Man sah den Bestand des
Ordens in seiner Arbeitsweise und in seinem Lebensstil mit dem Tod der

5 Wichtig ist, zu bedenken, dafl eine gelegentliche und seltene Wahl oder Abstimmung
nur sehr beschrinkt einen echten Meinungsausdruck darstellt und eine Meinungshildung
erlaubt. Reprasentation und 6ffentliche Meinung miissen {iber einen ldngeren Zeitraum
praktiziert werden. Erst dann wird es durch Korrektur und Gegenkorrektur méglich sein,
eine einigermaflen addquate Darstellung dessen, was die betreffende Gemeinschaft wirk-
lich will, auszupendeln.

8 Dafl die Provinzkongregation keine besondere Rolle spielte, kam wohl daher, dafl man
den Orden als Ganzes sah und die Provinzeinteilung in diesen Anfangszeiten eine geringe
Rolle spielte. Auch die Angst vor regionalen Spaltungstendenzen mag eine Ursache ge-
wesen sein.



Demokratie in der Gesellschaft Jesu? 451

Griindergeneration als ein fiir allemal gegeben an. Mochten Ignatius und
sein Freundeskreis in der ,deliberatio primorum Patrum® auch in demo-
kratischer Weise iiber alle grundlegenden Fragen miteinander diskutiert
und gerungen haben, so schien spiteren Generationen nur noch die Treue
zu diesem ein fiir allemal erzielten Ergebnis aufgegeben. Die Rolle der
Generalkongregation war damit im Grunde auf kleine Verbesserungen
und Flickarbeiten beschrinkt. Sie wurde auflerdem noch dadurch ein-
geengt, dafl man schliefllich sogar viel mehr Dinge fiir wesentlich und un-
abanderlich hielt, als vielleicht notwendig gewesen wire.

Mit dieser Entwicklung war die demokratische Komponente, die im ur-
springlichen Ansatz der Satzung der Gesellschaft Jesu durchaus ihren
Platz und sogar eine entscheidende Funktion hatte, weitgehend ausgeschal-
tet. Die Generalkongregation erschien bald eher als ein Obrigkeitsorgan
neben den anderen und nicht als eine Représentation der Gesamtgesell-
schaft. Thre Beschliisse wurden dhnlich gesehen wie andere Beschliisse, die
von oben kamen, und nicht als das Ergebnis eines Willensbildungsprozes-
ses, der alle Mitglieder des Ordens als Gemeinschaft einbezogen hitte.
Damit blieb als einziges Strukturelement des Ordens die monarchische
Komponente tibrig, die nur gemildert war durch das Recht des Finzelnen,
den Obern Vorschldge zu machen oder gegen ihre Anordnungen Vorstel-
lungen zu erheben. Die Inspirierung des sozialen Kérpers des Ordens
wurde damit als von oben kommend erfahren, teilweise von den General-
kongregationen her, aber noch mehr vom General oder Provinzial oder
Hausobern her. Die Autorititsorgane wurden damit Herz und Gehirn
des Ganzen, und es war nicht mehr die Gesamtheit der Mitglieder, die
den Geist zu tragen und weiterzugeben hatte.

Dieser historische Riickblick mag manchem als ein etwas verkrampfter
Versuch erscheinen, fiir die Notwendigkeiten des 20. Jahrhunderts eine
Rechtfertigung im 16. Jahrhundert zu finden. Es sei darum an dieser Stelle
bereitwillig zugestanden, daf eine Einfithrung neuartiger Strukturen in
den Orden nicht allein davon abhingig gemacht werden darf, ob dies der
Tradition entspricht oder nicht. Gegebenenfalls mufl dann, wenn die Not
drangt, auch Neues versucht werden.

Wenn trotzdem die Frage nach der Tradition gestellt wurde, so des-
halb, weil es stets gefahrlich ist, ein neues Bauelement in ein Gebiude
einzufiigen, ohne sich vorher iiber das Ausmafl der Anderungen, die das
mit sich bringen kénnte, im klaren zu sein. Zeigt sich, wie hier unterstellt
wird, daf} das einzufiigende Bauvelement eigentlich gar nicht so fremd ist,
so kann dies eine Bestdtigung dafiir sein, dafl die Tradition meist reicher
ist, als man zunichst glauben mochte.

Bei der Riickbesinnung auf den Aussagegehalt alter Texte wie der Kon-



Heinrich Krauss 452

stitutionen des hl. Ignatius darf man sich in einem solchen Zusammen-
hang allerdings nicht damit begniigen, mit historischer Akribie darzustel-
len, was damals vom Autor ausdricklich gemeint war. Es kommt vielmehr
auch darauf an, die Texte im Licht all der Erfahrungen, die mit ihnen
seither gemacht wurden, neu zu lesen und dabei das Wesentliche vom
Zeitbedingten, das nur anfanghaft und vielleicht unzuldnglich Gesagte
von den reiferen und damit eindeutiger formulierten Ansichten zu schei-
den. Oft wird man auch Ansitze, die aus den damaligen Umstanden ver-
kiimmert blieben, fiir die heutige Zeit fruchtbar machen, und man wird
Auswucherungen, die sich heute als schidlich erweisen, beschneiden miis-
sen. Jeder Zeit mufl das Recht zugestanden werden, auf diese Weise ein
neues Bild von der Tradition zu gewinnen, ohne dieser dabei im eigent-
lichen Sinne untreu zu werden. Dies gilt gewifl auch vom Verhiltnis des
monarchischen zum demokratischen Strukturelement in der Ordensverfas-
sung der Gesellschaft Jesu, das immer wieder neu zu bestimmen ist.

II1. Moglichkeiten einer demokratischen Neustrukturierung

Wenn man nun fragt, wie und wieweit die demokratische Komponente in
der Gesellschaft Jesu konkret aktiviert werden kénnte, indem man der
Gemeinschaft der Ordensmitglieder eine echte Mitsprache- und Entschei-
dungsrolle zuerkennt, so mufl man sich vor apriorischen Antworten hiiten
und vor allem auch davor, ein neues, zwar reformiertes, aber doch in sich
geschlossenes System bauen zu wollen. Man muf§ wohl noch lange experi-
mentieren und wird auch dann nur Strukturen schaffen koénnen, die so
gestaltet sind, dafl von innen her ihre stindige Weiterentwicklung und
stindige Revision institutionell gesichert ist. Die Naivitét fritherer Zeit-
alter’, die in einem mehr statischen Geschichtsdenken Satzungen und Ver-
fassungen fiir die Jahrhunderte entwerfen zu kénnen glaubten, ist uns
heute versagt.

Nach diesen Reserven sei es aber doch erlaubt, einige Hinweise zu geben,
wie eine ,Demokratisierung® des Ordens aussehen kdonnte.

1. Der Schritt zur Ubertragung einer echten Mitsprache- und Entschei-
dungsrolle an die Gemeinschaft stellt den Orden vor schwierige Fragen
der Neugestaltung seiner Struktur. Eine blof informelle Bereitschaft und
Praxis des Aufeinanderhorens und des Abhdrens durch die Obern bleibt
allzu leicht im Unverbindlichen stecken. Der Dialog der Mitbriider unter-
einander und der Dialog zwischen Obern und Gemeinschaft mufl bewufit

7 Dies gilt vor allem fiir die Vulgarisierungen, die aus dem allgemeinen Zeitdenken ka-
men. Der Vorwurf der Naivitat trifft am wenigsten auf einen Ignatius (oder Nadal) zu.
Der Stil der Gesetzgebung und sonstiger Anordnungen in der Griinderzeit des Ordens ist
von einschrinkenden Absicherungen geradezu geprigt und driickt darin eine stindige
Bereitschaft zum Offenlassen kiinftiger Entwicklungen aus, die durchaus modern anmutet.



Demokratie in der Gesellschafl Jesu? 453

institutionalisiert werden, um echt und vor allem wirksam in Gang zu
kommen. Voraussetzung dafiir ist aber eine neue Konzeption der Gliede-
rung einer Provinz. Die Hiuser, besonders die sehr grofien, aber auch die
einzelnen Arbeitsbereiche in den Provinzen sind in der bisherigen Struk-
tur weitgehend dialogunfdhig. Die neue Gliederung miifite nicht nur nach
den Lebensgemeinschaften (den ,Kommunititen“) oder nach regionalen
Riumen (fiir die u. U. mebrere Kommunititen zustindig sein konnen),
sondern auch nach besonderen Arbeitsbereichen (z. B. Studentenseelsorge,
Jugendarbeit usw.) erfolgen. Hierdurch konnten die Mitbriider in besse-
ren Kontakt sowohl miteinander als auch mit dem Provinzial treten. Es
wire eine wichtige Erginzung der Einrichtung der Hausvisitationen, bei
denen der Provinzial nur den jeweiligen lokalen Kommunitédten gegen-
ibertrat, wenn er regelmiflig mit den Patres der einzelnen Arbeits-
bereiche sich treffen konnte, um iber ihre Anliegen und Wiinsche sich
beraten lassen.

2. Horizontale und vertikale Information, Diskussion und gemeinsame
Meinungsbildung sind allererste Voraussetzungen fir eine Beteiligung
der Gemeinschaft. Die eigentliche Problematik einer echten Demokratisie-
rung ist dabei noch offengeblieben, ndmlich ob die Obern letztlich die
alleinigen Entscheidungsinstanzen bleiben sollen oder ob andere Gremien
iiber Beratung und Mitsprache hinaus auch echte Entscheidungsbefugnisse
erhalten konnen und sollen.

Das Wort ,Demokratisierung“ darf in diesem Zusammenhang nicht er-
schrecken. Es bedeutet nicht einfachhin, dafl alles und jedes durch Wahlen
und Abstimmungen geregelt werden mifite. Das wire eine allzu formali-
stische und mechanistische Verkirzung des Demokratiebegriffes®. Demo-
kratie bedeutet ein Mitentscheidungsrecht aller in der Gemeinschaft und
ein Recht aller zur Beratung und Mitsprache bei den Mafinahmen der
Autoritit. Das Mitentscheidungsrecht wird sich zwar immer wieder auch
in Wahlen und Abstimmungen ausdriicken miissen, wenn es echt und
wirksam sein soll. Das Ausmaf} und der Ort solcher Prozeduren kann und
muf} jedoch durchaus auch von der Frage ihrer Effizienz fiir die Verwirk-
lichung der Ziele der betreffenden Gemeinschaft bestimmt werden. Was
das Recht zur Beratung und Mitsprache angeht, so setzt es zwar die Bil-
dung einer echten 6ffentlichen Meinung voraus, die nur durch entspre-
chende Information in geniigender Weise entstehen kann. Auch hier ist
jedoch eine gewisse Grenze gesetzt durch den Zwang zur Effizienz, der

¢ Der Soziologe Richard F.Behrendt bezeichnet Demokratie als ,diejenige Gesellschafts-
form, welche die Beteiligung der gréfitméglichen Zahl der Mitglieder eines Sozialgebildes
an seiner Gestaltung und an seinen Errungenschaften durch Mitberatung, Mitentscheidung
und Ausfithrung des Beschlossenen erméglicht* (Soziale Strategie fiir Entwicklungslander,
Frankfurt/Main 1955, S. 520).



Heinrich Krauss 454

die Diskussion und den Informationsaustausch immer wieder begrenzen
muf}, damit rechtzeitig zu einer Entscheidung gelangt werden kann. Zur
Abgrenzung im einzelnen konnte man vielleicht von folgenden zwei Prin-
zipien ausgehen:

Je mehr eine Entscheidung den personellen konkreten Finsatz Einzel-
ner betrifft, um so weniger kann dariiber innerhalb einer Gemeinschaft
abgestimmt werden. Hier miifiten zwar auch die Kommunititen und Ar-
beitsbereiche gehért werden, die letzte Entscheidung miifite aber zwischen
der Autoritit und dem unmittelbar Betroffenen erfolgen. Es kann z. B.
die Bestimmung fiir bestimmte Werke und Orte oder die Bestimmung
lokaler Oberer nicht einem demokratischen Entscheidungsprozef iiberlas-
sen werden, wenn die Schlagkraft und Effizienz des Einsatzes nicht leiden
soll. Dies ibrigens auch zum Schutze des Einzelnen, der durch Entschei-
dungen der Gemeinschaft zerrieben werden konnte, da erfahrungsgemal
der funktionale Aspekt des Gehorsams durch die notwendig stirkere Be-
tonung der Sachlichkeit in den Gremien der Fachleute und Arbeitsgemein-
schaften leicht ausschlieflich dominieren kann und persénliche Riicksicht-
nahme kaum moglich wird, besonders wenn sie von Umstinden gefordert
wird, die nicht allgemein bekannt sind oder bekanntgemacht werden kén-
nen. Eine ,gubernatio paterna“ - die NB etwas ganz anderes als eine
paternalistische Regierung ist! — mufl weiterhin méglich sein.

Je grofier jedoch die Reichweite der Entscheidungen ist, um so grofier
muf} die Beteiligung der Betroffenen sein. General- und Provinzkongre-
gation hdtten hier ihren Ort. Eine Neugestaltung des Ordens in Arbeits-
weise und Lebensstil, sein ,aggiornamento®, kann letztlich nur von der
demokratischen Komponente ausgehen. Sie kann nicht autoritativ von den
Amtstriagern her bewirkt werden. Schon die Frage etwa, was heute Gesell-
schaft Jesu ist oder sein soll’, kann nur durch eine Absprache der heute
im Orden befindlichen Mitglieder geklirt werden. Die Generalkongrega-
tion, die nach dem Recht der Gesellschaft dazu allein befugt ist, ist jedoch
— wie bereits gezeigt wurde — in ihrer bisherigen Struktur zu sehr ein Or-
gan, das ,von oben® her einwirken will. Die Ergebnisse ihrer Arbeit sind
nicht geniigend aus der Gesamtgesellschaft gewachsen und werden darum
von dieser erfahrungsgemif in einer echten ,acceptio legis“ nicht wirklich
angenommen.

® Hier ist nicht an eine definitorische Wesensbestimmung oder globale Beschreibung des
»Jesuiten® zu denken. So kann diese Frage nicht adiquat beantwortet werden. Was jedoch
immer wieder méglich und sinnvoll und gerade heute nétig ist, sind Grenzzichungen ganz
konkreter Art, in denen man sich zwischen mehreren, an sich durchaus akzeptablen Alter-
nativen in Apostolat, Lebensform und Regierungsstil, fiir eine davon entscheidet, wenn
und soweit nur dadurch das Ausmaf an Einheit gewahrt bleiben kann, das zum Bestehen
des Ordens ndtig ist.



Demokratie in der Gesellschafl Jesu? 455

Die Beschliisse einer Generalkongregation miifiten aus einem stetigen
Prozef von Uberlegungen und Vorschligen erwachsen, der auf den ver-
schiedenen Ebenen der Ordensgemeinschaft, angefangen von der unter-
sten Ebene, in der ganzen Gesellschaft zwischen den einzelnen General-
kongregationen stattfindet. Nur dann wiirden sie ihrerseits wieder in den
Orden, bis in die untersten Gremien, hineinwirken kénnen, und die Gene-
ralkongregation wiirde nicht mehr als ein Obrigkeitsorgan neben anderen
erlebt, sondern als ein Ausflufl des Willens des Gesamtordens.

Dasselbe wird auch gelten missen fiir viele der Entscheidungen, die in
den einzelnen Provinzen (oder Gruppen von Provinzen) anstehen, sei es,
dafl Arbeitsweise und Lebensstil aufgrund der besonderen Verhiltnisse
eines Landes genauer konkretisiert werden miissen, sei es aber auch in
Fragen der konkreten Ausrichtung des Apostolates in einem Lande. Hier
konnte man vielleicht auch das Institut der Provinzkongregation stédrker
zur Geltung bringen, als dies bisher der Fall ist, und ihm neue Aunfgaben
neben der Vorbereitung der Generalkongregation zuweisen. Auch prak-
tische Fragen von weitreichender und langfristiger Bedeutung, wie z. B.
Ubernahme oder Aufgabe von Hiusern oder Werken, regionale Richtli-
nien fiir Lebensstil, Finanzfragen u. dergl., konnten durchaus den Provinz-
kongregationen zur (mehrheitlichen) Entscheidung iiberlassen werden.

Ein solcher Modus der Vorbereitung der Generalkongregation und die
Ubertragung eines erweiterten Aufgabenkreises an die Provinzkongrega-
tionen, wie dies hier vorgeschlagen wird, wire nur der Ausbau und die
Weiterfithrung eines schon in den Konstitutionen bestehenden Ansatzes.
Die Verfassungsstruktur des Ordens wiirde zwar in wesentlichen Tenden-
zen korrigiert, sie brauchte aber nicht grundlegend gedndert werden. Letz-
teres gilt erst recht von den iibrigen in diesem Abschnitt des Aufsatzes
erwihnten Gremien und Arbeitsgemeinschaften, da diesen eine eigent-
liche Entscheidungsfunktion nicht iibertragen wird. Sie sind jene durch
die modernen Verkehrs- und Kommunikationsmittel moglich gewordene
Ausgestaltung des ,Systems personaler Beziehungen® zwischen Obern und
Untergebenen wie auch zwischen allen Ordensmitgliedern, das Ignatius
durch den Briefwechsel gewahrleisten wollte'.

3. Eine verschieden gestufte Form von Beratung, Mitsprache und Ent-
scheidung verlangt eine klare Bestimmung der besonderen Eigenart der

10 Das bisher geltende Prinzip, dafl es in den einzelnen Kommunititen oder Gruppen des
Ordens keine ,Kapitel®, d. h. beschlieflende Versammlungen, geben soll (Epitome 732 § 3:
Capitulom conventuale in Societate non est), wird also von diesen Gedankengéngen nicht
tangiert. Und selbst der Vorschlag einer Erweiterung der Befugnisse der Provinzkongre-
gation liefe in der hier vorgebrachten Form lediglich hinaus anf eine Art von regionaler
Erginzung der Generalkongregation in ihrer Funktion als Darstellung der Einheit des
Ordens.



Heinrich Krauss 456

jeweiligen Gremien. Es ist erfreulich, daf in den letzten Jahren ein grofier
Fortschritt im wechselseitigen Dialog und in der Beteiligung aller zu ver-
zeichnen ist. Die Provinzsymposien, die Bildung verschiedener Kommis-
sionen fiir Planung der apostolischen Arbeiten, fir Studien- und Ausbil-
dungsfragen, die Erweiterung der Haus- und Provinzkonsulte, die Bil-
dung von Vertretungen der Studierenden sind dafiir ein Beispiel. Man
hat jedoch den Eindruck, dafl dies alles in seinen Folgen fiir die Regie-
rungsstruktur der Provinzen nicht immer gentigend iiberlegt wurde. Ein
langer andauernder Wildwuchs kénnte zu Frustrationen fithren, wenn
Gremien den Eindruck gewinnen, dafl die Frucht ihrer Beratungen un-
beriicksichtigt bleibt, oder auch wenn einzelne Gremien ein solches Ge-
wicht erlangen, daf} sie zu einer Art Nebenregierung werden. Dem kann
nur gesteuert werden durch eine deutliche Zuordnung der Beratungsgre-
mien zu den Entscheidungsinstanzen und durch eine reifliche Uberlegung,
welche Gremien durch Wahl zustande kommen sollen. Zwar miifite dafiir
gesorgt werden, daf auch die Beratungsgremien in ihrer Zusammenset-
zung nicht in Widerspruch zum Wunsch und Willen der Gemeinschaft
geraten. Trotzdem wire es wohl falsch, die Bestellung aller Kommissio-
nen und Konsulte durch allgemeine Wahlen herbeifithren zu wollen.

Fiir die Zusammensetzung von Kommissionen, die fiir Sachfragen er-
richtet werden, miissen in erster Linie, wenn auch nicht ausschliefilich, die
Sachverstindigen des betreffenden Bereichs gehért werden. Fiir die Zu-
sammensetzung von Konsulten, d. h. von Gremien zur unmittelbaren und
stindigen Beratung der Obern, sollte deren Meinung mafigebend sein!!.
Denn wenn den Obern ein Bereich der Initiative und der freien verant-
wortlichen Entscheidung verbleiben soll, so brauchen sie von ihnen selbst
mitausgewdhlte Berater, mit denen sie vertrauensvoll und offen die an-
stehenden Fragen durchsprechen konnen. Nimmt man ihnen dafiir den
institutionellen und allen sichtbaren Rahmen, so riskiert man das Gegen-
teil des angezielten Erfolges, ndmlich, dafl die Beratung der Obern infor-
mell und damit weniger kontrollierbar erfolgt. Die Beteiligung aller
durch die Wahl von Vertretern und die Entscheidung durch Abstimmung
hat ihren Ort eher in den Gremien, durch die die Gemeinschaft als solche
in dem ihr zugestandenen Bereich nicht nur berét, sondern beschliefit. Da-
fiir konnten die Institute der Provinzkongregation und der Generalkon-
gregation Ansatzpunkte bieten, wenn sie, wie schon angedeutet, entspre-
chend neugestaltet und ausgebaut werden.

Soweit die Hinweise, wie eine ,Demokratisierung® des Ordens etwa

11 In nicht zu groflen Kommunititen oder Arbeitsteams diirften allerdings die Konsulte
kiinftig durch die beratende Versammlung aller Mitglieder ersetzt oder doch erginzt wer-
den.



Demokratie in der Gesellschafl Jesu? 457

aussehen konnte. Thre Vorldufigkeit, auf die eingangs dieses Abschnittes
bereits hingewiesen wurde, sei hier nochmals betont.

Wie immer aber die Ausgestaltung im einzelnen aussehen wiirde, die
Willensbildung und der Prozef der Entscheidungsfindung im Orden
wiren zweifellos komplizierter als frither. Das ist kein Argument gegen
solche Vorschldge. Ein soziales Gebilde ist nicht notwendig dann am
besten fiir die Erfiilllung seiner Aufgaben geriistet, wenn es schematisch
einfach und iibersichtlich konstruiert ist. Ein apostolischer Orden, der in
der modernen Welt titig sein will, muf} imstande sein, seine Aktionen
und Reaktionen auf die ganze Kompliziertheit seiner Umwelt einzustel-
len. Er muf} auf eine solche Herausforderung gegebenenfalls mit ebenso
komplexen Strukturen der Willensbildung und Entscheidungsfindung
antworten. Dies gibt noch zu einigen Bemerkungen Anlaf}:

Es muf} rechtzeitig bedacht werden, wie verhindert werden kann, daf§
eine derartige Aktivierung eines stindigen Prozesses der Uberlegung in
kleineren Einheiten nicht den Zerfall des Ordens in spirituell oder regio-
nal allzu verschiedene Gruppen mit sich bringt. Selbst von offensichtlichen
Irrwegen einmal abgesehen, gibt es stets Alternativen fiir die Fortent-
wicklung der Tradition, die in sich genommen vielleicht durchaus legitim
und der Tradition gemaf sind, die aber nicht alle gleichzeitig adoptiert
werden konnen, wenn sie einander ausschlielen. Die Ubernahme spirituel-
ler Strémungen aus dem stindig fortschreitenden Leben der Kirche und
die Anpassung an regionale Verhiltnisse kann ohne Gefahr fiir die Ein-
heit des Ganzen einer Provinz oder des Ordens nur geschehen, wenn ein
stindiger Kontakt und eine wechselseitige Information aller iiberlegenden
Gruppen und Gremien in einer Provinz und in allen Provinzen der Ge-
sellschaft gewidhrleistet ist. Gerade hier kann sich die Sorge des Obern fiir
die Einheit bewahren, nicht durch Dekretieren und Befehlen, sondern
durch die Vorsorge dafiir, dafl solche Kontakte entstehen und die Infor-
mationen flieflen.

Neue und komplexere Strukturen der Willensbildung und Entschei-
dungsfindung im Orden durch die Zwischenschaltung einer Vielzahl von
Beratungs- und Mitsprachegremien sind aber mehr als eine blofle von
auflen diktierte Notwendigkeit, die zwar hingenommen, aber doch als Be-
drohung empfunden werden mufl. Sie sind auch echte Chance, zu besseren
Entscheidungen zu kommen. Die Vorstellung, dafl mehrere in einem ge-
meinsamen Denkprozef zu Ergebnissen kommen, die von einem Einzel-
nen allein nicht in der gleichen Weise hitten erzielt werden kénnen, mag
unseren individualistischen Gewohnheiten entgegenlaufen oder gar uto-
pisch erscheinen. In den Naturwissenschaften etwa ist es aber nicht mehr
auflergewdhnlich, dafl bestimmte Forschungsergebnisse oder Denkmodeile



Heinrich Krauss 458

nur noch von einem Team gemeinsam erarbeitet werden kénnen. Das
»Uberlegen in Gemeinschaft® wird vielleicht in Zukunft eine grofiere
Rolle spielen als man heute noch ahnen kann und seine Praxis sollte von
uns rechtzeitig geilibt und benutzt werden.

Und noch ein Letztes darf darum nicht iibersehen werden. Die Mitsorge
und Mitbestimmung aller bei den Entscheidungen der Hiuser, der Ar-
beitsbereiche, der Provinz und des gesamten Ordens verlangt vom Einzel-
nen ein gehoériges Maf an Bereitschaft, die dafiir notige Zeit und Miihe
aufzuwenden und aus der Rolle des (meist) kritisierenden oder (selten)
applaudierenden Zuschauers herauszutreten. Es wird viele Sitzungn, Ta-
gungen und Symposien geben. Fast jeder wird sich fiir mehrere Kommis-
sionen, Beirdte oder Arbeitsgemeinschaften zur Verfiigung stellen miissen.
Seine Dialogfahigkeit wird dabei oft auf eine harte Probe gestellt sein.
Die dafiir aufgewendete Zeit wird ihm bei der Uberlastung durch seine
eigene Arbeit oft als Vergeudung erscheinen. Und doch ist dies der Preis,
den jeder unweigerlich zu zahlen bereit sein mufi, der die Mitverantwor-
tung und Mitbeteiligung aller an den Entscheidungen fordert. Zum Trost
sei aber hier die Hoffnung ausgesprochen, daf die aufgewendete Zeit und
Miihe am Ende doch kompensiert werden konnte: wenn die Dinge, die
dem Einzelnen am Herzen liegen, offen und am geeigneten Ort vorge-
bracht werden konnen, wird er sich weniger frustriert fiihlen, und es wird
ein besseres Klima in der Gemeinschaft herrschen. Seine eigene Arbeit
wird davon nur profitieren!

IV. Rechtverstandene Demokratie

Der im vorausgehenden Abschnitt geduflerte Gedanke, dafl eine offene
Diskussion der Meinungen und eine Entscheidungsfindung durch die Mit-
sprache aller nicht notwendig zur Anarchie fithren muf, sondern sogar
geeignet sein kann, eine groflere innere Einheit und einen wirksameren
apostolischen Einsatz des Ordens herbeizufithren®?, wire vielleicht auch
imstande, zu einer positiveren Einstellung gegeniber der Demokratie bei-
zutragen. Leider betrachtet man in kirchlichen Kreisen aus tibergrofier
Sorge fiir den Bestand der Autoritit' jedes Eingehen auf Demokratisie-

12 Das Motiv fiir eine Demokratisierung des Ordens darf jedoch nicht allein in einer Ver-
starkung seiner Schlagkraft und Effizienz oder in der Wiedergewinnung einer lebendigen
und aktiven Einheit des Ordens als Gemeinschaft gesucht werden. Ebensosehr muf} die
Neustrukturierung und der damit notwendige Gestaltwandel des Gehorsams aus dem
Bestreben kommen, der Miindigkeit der Ordensleute als Christen und der Achtung vor
ihrem Gewissen mehr und besser Rechnung zu tragen. Vgl. Anm. 1.

13 Diese Sorge ist nicht in sich schon unchristlich. Jesus selbst war nicht nur ,Bruder® der
Menschen, sondern hat auch Autoritdt in Anspruch genommen, Wo es also in der Kirche
und in christlichen Vergemeinschaftungen institutionelle Autoritit gibt, ist diese als Dar-
stellung und Zeichen dieser Autoritit Christi in ihrem Bestand — wenn auch nicht in all
ihren historischen Formen - durchaus legitim.



Demokratie in der Gesellschafl Jesu? 459

rungswiinsche noch allzuoft als ein blofles Zugestindnis an die mensch-
liche Schwiche. Man sieht darin eine zwar notwendige, aber letztlich doch
bedauerliche Anpassung an den augenblicklichen Zeitgeist, durch die im
Grunde ein eigentlich religioses Verhalten gegeniiber Gott nur erschwert
und verhindert wird. Dem liegen aber eine Reihe von Miflverstindnissen
zugrunde, auf die noch eingegangen werden soll.

Nicht selten hért man die Ablehnung demokratischer Institutionen fiir
den kirchlichen Bereich damit begriindet, dafl die Kirche aufgrund ihrer
gottlichen Stiftung anderen Baugesetzen unterworfen sei als der Staat und
die anderen natiirlichen Gemeinschaften. Dabei wird in der Argumenta-
tion oft zunichst eine bestimmte, in den Traktaten iiber Sozialethik stets
als falsch bezeichnete Vorstellung von Demokratie hier plotzlich als gege-
ben zugrundegelegt und hernach mit Recht gezeigt, daf sie auf die Kirche
nicht angewandt werden kann. Gewif gibt es diese utopische Auffassung
von Demokratie: Sie verwirft jede Form von eigenstindiger Autoritit. Sie
sieht in dieser nur eine die Einzelnen erdriickende Herrschaft und sie will
deshalb nur noch die unmittelbare Selbstregierung der Gesamtheit der
Einzelnen gelten lassen. Die dafiir etwa doch notwendigen Organe sind
nur als Mittel und Instrument gesehen, um die Beschliisse dieser Selbst-
regierung herbeizufiihren und auszufithren, ohne dafl ihnen — und das ist
fir diese Auffassung typisch — ein eigener Standpunkt und eine eigen-
stindige Uberzeugung zugebilligt wiirde.

Zwar darf diese Vorstellung von Demokratie nicht allzu leicht abgetan
werden, denn in ihr steckt eine fundamentale Wahrheit, nimlich, dafl alle
Amtstrager fir das Wohl der Gemeinschaft da sind und daf dies ihre ein-
zige Rechtfertigung ist, dafl auflerdem die Gemeinschaft selbst bei der
Entscheidungsfindung aktiv werden muf}, soll das, was ausgefiihrt wird,
ihre eigene Tat sein. Eine radikale Ablehnung jeder echten institutionel-
len Autoritét ist jedoch nicht notwendig mit dem Demokratiebegriff ver-
bunden. Sie ist eher die iibermiflige Reaktion gegen eine traditionelle
Vorstellung von der Autoritét, nach der die Autorititsorgane allein die
Entscheidungen der Gemeinschaft zu bestimmen haben und die Gemein-
schaft nur so etwas wie die Materie ist, der sie die von ihnen fiir richtig
gehaltene Form aufzudriicken haben. Diese von oft sehr ehrenhaften und
gewissenhaften Leuten vertretene Auffassung von der Rolle der Autoritit
ist ebenso einseitig wie die Auffassung der Vertreter der utopischen
Demokratie.

In Wirklichkeit kommt keine etwas komplizierte Gemeinschaft mit dif-
ferenzierten Zielen ohne ein Organ aus, das die iibergeordneten Ziele



Heinrich Krauss 460

vertritt und fiir ihre Verwirklichung sorgt'*. Dieses Organ muf} aktiv und
mit eigener Initiative bei der Entscheidungsfindung mitwirken und die
Gesichtspunkte der Allgemeinheit gegeniiber den partikuliren Gesichts-
punkten der Einzelnen zur Geltung bringen. Das Verhiltnis der Autoritit
zu den Einzelnen und zur Gemeinschaft ist dann in der gesunden Demo-
kratie eine stindige Konfrontierung zweier Standpunkte, aus der heraus
die Entscheidung wachsen mufl. Das Autoritatsorgan, selbst wenn es ge-
wahlt worden ist, ist kein blofles Instrument, dessen die Einzelnen sich
beliebig bedienen kénnen'. Und die Einzelnen sind keine unpersonliche
Materie, mit der die Autoritit nach ihrer Vorstellung umgehen kann.

Die Prozedur dieser Konfrontierung von Autoritit und Gemeinschaft
kann auf vielerlei Art geregelt sein. Sie kann — entweder grundsitzlich
oder nach Sachbereichen verschieden — der einen oder der anderen Seite
das ausschlaggebende Gewicht zuweisen. Stets mufl jedoch, soll das Ver-
hiltnis einer Gemeinschaft zur Autoritit gesund bleiben, gewahrleistet
sein, daf} keine der beiden Seiten in ihrer Einsicht und in ihrem Willen
von der anderen vergewaltigt wird. Dies gilt selbst dort, wo das Autori-
tatsorgan in seiner Amtsfilhrung vom Willen der Untergebenen nicht un-

4 Aud in der unmittelbaren Selbstbestimmung durch die Gesamtheit, in der sog. direkten
Demokratie, wird sich , Autoritit“ bemerkbar machen: Stets werden einige mit Antrigen
und Forderungen zum Wohle aller hervor- und der Gesamtheit eigenstindig gegeniiber-
treten miissen, soll die betreffende Gemeinschaft nicht stagnieren. Nur ist hier die Auto-
ritdt nicht in bestimmten Personen institutionalisiert, die ,von Amts wegen“ mit der
Wahrnehmung dieser Rolle betraut werden. Die Frage, ob letzteres geschehen soll oder
unterlassen werden kann, kann erst im Blick auf die Funktionsfihigkeit des betreffenden
Verbandes beantwortet werden, welche von seiner Gréfie, seinen Aufgaben und senstigen
Umstidnden abhingt. Es ist die [llusion der ,utopischen Demokratie®, diesen Sachverhalt
zu iibersehen und zu meinen, die Bestellung von bestimmten Organen, die der Gesamtheit
eigenstindig gegeniiberstehen, sei in sich schon etwas Schlechtes, wenn es auch richtig ist,
daf solche Organe wegen der Gefahr des Mifibrauches der aufgetragenen Rolle besonders
zu kontrollieren sind.

18 Das — und das allein — kann gemeint sein, wenn gesagt wird, dafl die Autoritit ,von
Gott“ kommt. Mit der Art und Weise der Bestellung des Amtsorgans hat diese Redeweise
nichts zu tun: Ein erblicher Kénig ist nicht mehr ,von Gottes Gnaden“ als ein auf wenige
Jahre von allen Biirgern gewihlter Prisident. Auch firr die Kirche diirfte wohl kein
anderes Verhiltnis zwischen Autoritit und Gesamtheit zu konzipieren sein, wobei aller-
dings hinzugefiigt werden muf}, dafl die Autorititstriger (charismatischer wie hierarchi-
scher Art) die Inspiration fiir ihr Reden und Tun von Christus her empfangen missen
und die Amtstriger in sakramentaler Kontinuitit zum Ursprung der Kirche in Jesus
Christus zu stehen haben. Wenn es im holléindischen Katechismus heifit: ,Die Auferbauung
der Gemeinschaft geht aus von den Bevollmichtigten, die der Herr bestellt hat. Diese
Auferbauung wird nicht durch die Gemeinschaft bewirkt, sondern wird ikir geschenkt. Das
ist der tiefste Sinn der Autoritdt in der Kirche... Was uns Menschen miteinander ver-
bindet, ist ein Geschenk Christi, nicht unser Werk allein“ (s. 163), so wird mit der ,Ge-
schenkhaftigkeit weder ein dialektischer Bezug zwischen Autorititsorganen und Gesamt-
heit der Glaubenden ausgeschlossen, noch wird etwas vorweggenommen iber die Art und
Weise der Bestellung der Amtstriger oder iiber den konstitutionellen Rahmen, in dem sie
reden und handeln.



Demokratie in der Gesellschafl Jesu? 461

mittelbar, d. h. durch Abstimmungen, determiniert werden kann. Aber es
gilt ebenso auch dort, wo das Autorititsorgan dem Willen der Gemein-
schaft in seiner Amtsfithrung unmittelbar Rechnung tragen mufl. Die mo-
dernen demokratischen Staatsverfassungen sind in ihrem meist sehr kom-
plizierten Mechanismus ein Ausdruck fiir diese Sachlage.

Es ist nicht einzusehen, warum unter diesen Voraussetzungen nicht auch
in der Kirche und in einem religiosen Orden von Demokratie gesprochen
werden konnte. Wie dies innerhalb der Kirche im einzelnen zu verstehen
wire, mag hier offen bleiben. In den Orden diirfte es jedenfalls keinerlei
grundsitzliche Schwierigkeiten bieten'®. Sie waren von jeher von einem
,charismatischen Konstitutionalismus® bestimmt, der sich aus der Tatsache
ergab, dafl der Ordensgehorsam stets ein Gehorsam unter einer Regel
war, die Recht und Pflichten der Autoritéat sowie die Mitspracherechte der
Untergebenen genau festlegte und damit Obere und Untergebene ge-
meinsam der Fithrung des Geistes unterwarf!”.

Diese Moglichkeit eines Wirkens des Heiligen Geistes auch iiber demo-
kratische Strukturen ist durchaus real gemeint. Schon der heilige Benedikt
sagt in seiner Regel: ,Dafl aber alle zur Beratung hinzugezogen werden,
bestimmen wir deshalb, weil der Herr oft einem Jiingeren offenbart, was
das Beste ist* (III, 8). Die letzte Generalkongregation des Jesuitenordens
hat diesen Gedanken in ihrem ,Dekret iiber das gemeinschaftliche Leben®
ebenfalls herausgestellt. Es heifit dort ausdriicklich: . .. Dieser gegensei-
tige Austausch oder Dialog zwischen Obern und den Mitbriidern, sei es im
Einzelgesprich oder auf der Ebene der Kommunitit, ist deshalb von ganz
tibernatiirlicher Bedeutung, weil er ein Mittel ist, den go6ttlichen Willen
zu erforschen, sowohl fiir die briiderliche Gemeinschaft wie auch fiir die
apostolische Tat“!8.

Der Gedanke eines Wirkens des Heiligen Geistes auch durch die Wil-
lensbildung der Gemeinschaft widerstreitet einem traditionellen Ideal
vom Ordensgehorsam, das gerade in der Unterwerfung des Willens unter
einen Obern das Eigentliche des Gehorsams sah und der Vermittlung des

18 Die Frage des spezifisch jesuitischen Papstgehorsams mufite hier und bei den sonstigen
Uberlegungen dieses Aufsatzes aufler Betracht bleiben. Zum Problem des Papstgehorsams
vgl. das Buch von J. G. Gerhartz, ,Insuper promitto”. Die feierlichen Sondergelitbde
katholischer Orden. Rom 1966, S. 273-279.

17 Vgl hierzu den Abschnitt ,Charismatischer Gehorsam® in dem Beitrag des Verfassers
SZur zeitgemifen Anpassung des Ordensgehorsams, in: GuL 39 (1966), 252 ff.

18 Deytsche Ausgabe der Dekrete der 31. Generalkongregation S], 1967, als Manuskript
gedruckt (Dekret iiber das gemeinschafiliche Leben und die religidse Disziplin), S. 92. -
Das Ordensdekret des Zweiten Vatikanischen Konzils bietet ebenfalls viele Ansitze zu
einer stirkeren Betonung des demokratischen Elements in den Orden: Art. IV und XIV
sowie Ausfithrungsbestimmungen Art. I, II, IV, XVIII. Vgl. hierzu auch Alfons Fehrin-
ger, Satzungsreform — Uberlegungen zu methodischen und juristischen Problemen bei der
Erneuerung des Ordenslebens, Friedberg bei Augsburg 21968.



Heinrich Krauss 462

Willens Gottes durch den Obern eine besondere Wirksamkeit fiir das Fin-
den des Willens Gottes zusprach. Richtig an dieser Auffassung ist sicher,
dafl der Einzelne vom Geist nicht nur direkt und unmittelbar gefiihrt
wird, sondern stets auch durch die Vermittlung von anderen Menschen
und durch die Eingliederung in die Gemeinschaft. J. G. Gerhartz S]J hat
kiirzlich am Beispiel des hl. Ignatius sehr schon aufgezeigt!?, wie Ignatius
sich zundchst fast ausschlieflich personlich, individuell vom Geist leiten
lieBl, dann aber von diesem Geist Schritt fiir Schritt zur immer stirkeren
Einordnung in die Kirche gefilhrt wurde. Daf} er dann sehr stark, wenn
auch keineswegs ausschlieflich, die Vermittlung des Willens Gottes durch
die Menschen in der Vermittlung durch Obere sehen zu miissen glaubte,
war aber doch wohl nur zeitbedingt. Religiéser Gehorsam liegt ja zu-
allererst in der Zuriickdringung der eigenen Willkiir bei der Entschei-
dungsfindung®. Dabei diirfte es zweitrangig sein, ob die nétige mensch-
liche Vermittlung durch einen Obern, durch ein Sachverstindigengremium
oder durch den Spruch der Gemeinschaft geschieht. Und selbst dort, wo
eine Unterwerfung der eigenen Einsicht und des eigenen Willens (und
nicht nur eine Zuriickdringung der Willkiir) am Platze ist, etwa um die
duflere Ordnung der Gemeinschaft nicht ohne wirkliche Not zu beein-
trachtigen, ist der Gehorsam unter den Willen vieler nicht leichter und
nicht weniger verdienstlich, um in der alten Terminologie zu bleiben, als
der Gehorsam unter den Willen eines einzigen.

Unter diesen Perspektiven verdndert sich die Fragestellung. Man sollte
in der Kirche und im Orden nicht fragen, wieviel an Demokratie ist not-
gedrungen zuzugestehen, um noch einigermafien up-to-date angesehen zu
werden. Man sollte vielmehr fragen, wie wire heute Demokratie mog-
lichst weitgehend zu verwirklichen, vielleicht sogar zeichenhaft in An-
niherung an Formen und Ausprigungen, die — wie etwa das ,Rate-
system” — anderswo als utopisch angesehen werden miissen, weil in Staat,
Wirtschaft und Gesellschaft die menschliche Unzulinglichkeit dies noch
verhindert. Wenn die Glieder eines grofien Ordens es fertig brichten,
auch nur ein wenig in dieser Richtung zu realisieren und vorzuleben, dann
wirde man wieder glauben, dafl es ,jenseitige Menschen® sind. Jenseitig
nicht deshalb, weil sie hinter ihrer Zeit zuriick sind oder auflerhalb ihrer
Probleme stehen, sondern jenseitig deshalb, weil sie die geheimsten Sehn-
siichte und Wiinsche der Menschen aufgegriffen haben und versuchen,
schon in dieser Welt wenigstens anfanghaft das zu verwirklichen, was in
seiner Fiille der Menschheit durch Gott erst noch geschenkt werden soll:
die bridderliche Einheit in Jesus Christus.

% Gerhartz SJ, Vom ,Geist des Ursprungs der Gesellschaft Jesu, in: GuL 41 (1968) 245 ff.
20 Vgl. hierzu auch den Abschnitt ,Gehorsam als Kreuzesnachfolge® in dem schon zitierten
Artikel des Verfassers in GuL 39 (1966).





