
Demokratie in der Gesellschaft Jesu? 443 

Heiligen, die sich dem Gesamtplan unterordnen und einordnen muß. Dar- 
um z. B. auch, gegenüber anderen Bestrebungen, nicht ein selbständiges 
theologisches Marienkapitel, sondern dieses eingebaut in die Lehre von 
der Kirche in der Konstitution •Lumen gentium". 

Es sind das freilich immer nur Ansätze und Anfänge, die sich nur lang- 
sam auswirken werden. Aber es liegt doch auch in diesen Ansätzen und 
Anfängen eine Rückkehr zu den Quellen, zu den Ursprüngen, zu dem, 
worin wir uns einmal alle zusammenfinden müssen und zusammenfinden 
werden. 

Demokratie in der Gesellschaft Jesu? 

Gedanken zum Verhältnis von Autorität und Gemeinschaft 

Heinrich Krauss SJ, München 

Der alte Rahmen, in dem der Jesuit bis vor einiger Zeit lebte, ist zerfallen. 
Dies wurde zwar erst in den letzten Jahren so recht offenbar, am deut- 
lichsten seit den Impulsen, die das Konzil zum •Aggiornamento" auch 
der Orden und insbesondere zur freieren Diskussion der damit zusam- 
menhängenden Fragen gegeben hat. Der Vorgang datiert jedoch schon 
länger. Es war ein stetiger Aushöhlungsprozeß, der mehrere Jahrzehnte 
brauchte. 

Es wäre allerdings falsch, diesen Prozeß einfachhin auf eine Aushöh- 
lung der religiösen Substanz und insbesondere auf eine Aushöhlung der 
Bereitschaft zum Gehorsam zurückzuführen. Man würde sich damit einer 
Selbsttäuschung über die wahren Gründe der heutigen Schwierigkeiten 
hingeben, und etwaige ungeschickte Gegenmaßnahmen brächten letztlich 
gerade die religiöse Substanz in Gefahr. Es handelt sich in erster Linie um 
eine Strukturkrise des Ordens (und der Orden überhaupt), die auf einen 
Wandel in seiner Umwelt und damit auch in den Formen seiner Arbeit 
und seiner konkreten Existenz zurückzuführen ist. 

I. Eine Strukturkrise 

Diese Strukturkrise kommt aus dem immer stärkeren Widerspruch zwi- 
schen einer Regierungs- und Gemeinschaftsform, die dem Europa des 16. 



Heinrich Krauss 444 

bis 18. Jahrhunderts durchaus - vielleicht sogar optimal - entsprochen 
hatte, und den Anforderungen, die die Denk- und Lebensformen in der 
zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts1 an einen Orden stellen. 

Der Widerspruch wird besonders deutlich, wenn man den Rahmen, in 
dem der Jesuit früher lebte und arbeitete, mit der Herausforderung an 
den organisatorischen Aufbau und an die Gehorsamspraxis eines aposto- 
lischen Ordens konfrontiert, die sich sowohl aus der wachsenden Speziali- 
sierung und Verselbständigung im Apostolat des einzelnen Jesuiten als 
auch aus der damit verbundenen Notwendigkeit zu stärkerer Koordinie- 
rung der Arbeiten des Einzelnen sowie ihrer Integrierung in die Anstren- 
gungen der Gemeinschaft ergibt. 

Die bisherige Grundstruktur im Verhältnis zwischen Autorität und Ge- 
meinschaft läßt sich - natürlich in einer extremen Schematisierung und 
damit unweigerlich Simplifizierung - etwa folgendermaßen charakteri- 
sieren: 

Der Obere hatte eine unbestrittene Autorität in allen großen und klei- 
nen Angelegenheiten. Zwar sollte er in wichtigen Dingen nicht allein ent- 
scheiden, sondern sich mit seinem Beirat, einem Konsult, beraten. Die 
Gründe der Entscheidung blieben jedoch für weitere Kreise geheim, selbst 
wenn vielfach ein guter Oberer den oder die unmittelbar Betroffenen 
darüber informierte. 

Der Gehorsam wurde verstanden als das mehr oder weniger wörtliche 
Befolgen der von den Obern geäußerten Wünsche und Anordnungen. 
Man wußte dabei durchaus um die Möglichkeit, dem Obern Gegenvorstel- 
lungen zu machen, und praktizierte dies auch in einem individuell ver- 
schiedenen Ausmaß. Aber das wurde nur als Ausnahmefall angesehen. 
Eine kontinuierliche ungezwungene Form der Mitsprache der Unterge- 
benen im Prozeß der Entscheidungsfindung oder gar eine offene Diskus- 
sion der anstehenden Fragen gab es nicht. 

Die Gemeinschaft des Ordens als solche hatte weder eine tatsächliche 
noch eine rechtliche Befugnis zur Meinungs- oder gar Willensbildung. 
Diese erfolgte in den entscheidenden Fragen ausschließlich in einem un- 
mittelbaren Bezug zwischen dem Obern und den je einzelnen Ordens- 
mitgliedern. Selbst wenn diese •vertikale" Meinungs- und Willensbil- 
dung nicht nur in der Richtung von oben nach unten geschah, sondern im- 
mer wieder zahllose Initiativen Einzelner im Aufbau von apostolischen 
Werken und auch in der Erneuerung von Lehrmeinungen von den Obern 
approbiert wurden, so war doch jede •horizontale" Meinungs- und Wil- 

1 Vgl. hierzu den Beitrag des Verfassers in: GuL 39 (1966), 252 ff., wo im zweiten Teil 
auf den •konstitutionellen Nachholbedarf" der meisten Orden in puncto Mitsprache, Ach- 
tung der Grund- und Menschenrechte oder Beiziehung des Sachverstandes hingewiesen ist. 



Demokratie in der Gesellschaft Jesu? 445 

lensbildung der Ordensmitglieder untereinander in den Häusern, Provin- 
zen und in der Gesamtheit des Ordens ohne irgendeine wirklich relevante 
Ausdrucksmöglichkeit. (Auf General- und Provinzkongregation wird noch 
eingegangen werden.) 

Die Teilnahme am Gemeinschaftsleben, von der durchaus oft die Rede 
war, wurde verstanden als ein Sicheinfügen in die jeweilige Hausgemein- 
schaft mit ihrer reglementierten Ordnung, in der das wechselseitige Ver- 
hältnis der Einzelnen und der einzelnen Gruppen (Patres, Brüder, Fratres, 
Obere) klar bestimmt war, bis in die Formen des Umgangs hinein. Das 
mitbrüderliche Verhältnis äußerte sich in der Beteiligung aller an der ge- 
meinsamen Erholung, am gemeinsamen Gebet und an den spirituellen 
Unterweisungen. Ein tieferer Bezug der Einzelnen zueinander im Glau- 
ben an Jesus Christus und in der apostolischen Zielsetzung wurde als 
selbstverständlich vorausgesetzt. Es war aber weder möglich noch er- 
wünscht, daß dieser Bezug ausdrücklich wurde. Die Formen der Erholung, 
des Gemeinschaftsgebetes, der Unterweisung und der Selbstkritik (etwa 
Tischbußen) waren stilisiert und erlaubten nur wenig Spontaneität. Eine 
Erörterung der Probleme eines Hauses, einer Provinz oder des gesamten 
Ordens hatte keinen Ort, wo sie rechtmäßig und mit Aussicht auf Wirk- 
samkeit erfolgen konnte. Sie war nur in unverbindlichen Konventikeln 
möglich. 

Es wäre falsch und vor allem ungerecht, schlechthin zu behaupten, diese 
Lebensform würde der Menschenwürde und der christlichen Botschaft 
nicht ganz entsprechen. Die Gesellschaft Jesu hat damit Jahrhunderte lang 
große Dinge für das Reich Gottes getan, und zahllose hervorragende Je- 
suiten sind dabei-sogar bis in die jüngste Zeit hinein-erfüllte und reiche 
Persönlichkeiten geworden, wenn man auch nicht leugnen sollte, daß viele 
menschliche Tragödien und mancher psychische Kümmerwuchs in der 
alten Ordnung ihren Ursprung hatten. Vielleicht war in früheren Jahr- 
hunderten eine andere Sicht nicht möglich. Heute jedenfalls geht es darum 
zu fragen, ob nicht das, was einst vielleicht notwendig war, jetzt eher 
schädlich und störend geworden ist. Dies aus mehreren Gründen: 

Im Verhältnis des Einzelnen zum Obern ist eine Emanzipation festzu- 
stellen, die sich aus den Sachgegebenheiten der heutigen apostolischen und 
wissenschaftlichen Arbeit ergeben hat. H. J. Wallraff hat diesen Vorgang 
im einzelnen analysiert und zählt eine Reihe von Gründen auf, die zu die- 
sem Individualisierungsvorgang geführt haben2. Er betont ausdrücklich, 
daß diese Emanzipation nicht aus einem Willen zur Unabhängigkeit, son- 
dern aus der Kompliziertheit des modernen Lebens entstanden ist, die den 

1 GuL 41 (1968), 47-59. 



Heinrich Krauss 446 

einzelnen Jesuiten in seinem Apostolat immer mehr auf sich stellte und 
den Obern immer weniger dazu qualifizierte, mit Anordnungen einzu- 
greifen. 

Im Verhältnis des Einzelnen zur Gemeinschaft ist aber andererseits 
durch den Ausfall der Integrationswirkung des Obern eine Isolierung 
festzustellen, die bei vielen eine Verhaltensunsicherheit, ja geradezu Ge- 
fühle der Angst hervorruft. Die Überfülle und Kompliziertheit der Auf- 
gaben läßt den Einzelnen verzagen, da er den Eindruck hat, den Anfor- 
derungen nicht gewachsen zu sein. Er findet wenig Hilfe beim Obern und 
auch wenig Hilfe bei den Mitbrüdern derselben Kommunität, die sehr oft 
auf einem ganz anderen Feld arbeiten. 

In dieser Situation läßt sich gewiß von einer Krise der Autorität spre- 
chen. Sie äußert sich jedoch kaum darin, daß nicht mehr gehorcht wird. Es 
ist eher so, daß die Amtsträger Scheu haben zu befehlen, weil sie sich mit 
Recht dabei überfordert vorkommen. Sie überlassen die Entscheidungen 
gern dem Einzelnen, der sich dann ebenfalls überfordert fühlt. Beide Sei- 
ten wissen oder spüren, daß ein Befehlen und Gehorchen im alten Stil 
heute nicht mehr möglich ist, daß aber eine neue Form der Ausübung der 
Autorität noch nicht gefunden ist. Die Infragestellung der Autorität ist 
also weniger - besser gesagt: keineswegs - auf einen Mangel an Bereit- 
schaft zum Gehorsam zurückzuführen. 

Am stärksten zeigt sich die Unsicherheit aller in den grundsätzlichen 
Fragen des Lebensstiles, der Ausbildung des Nachwuchses und des Ver- 
ständnisses dessen, was der Orden überhaupt ist. Gerade hierbei bahnen 
sich glücklicherweise seit einigen Jahren Wege an, die diese Strukturkrise 
zu überwinden trachten. Dank der großen Freiheit, die in diesem Punkt - 
oft in Gegensatz zur Ordenssatzung oder zumindest zu ihrem Buchstaben - 
gewährt wird, sind überall in den Provinzen des Ordens Kommissionen, 
Konferenzen, Arbeitskreise und Symposien eingerichtet worden, in denen 
über die anstehenden Fragen diskutiert wird und Vorschläge ausgearbeitet 
werden. 

Es fragt sich, ob ein solches Vorgehen nicht ein Anzeichen dafür ist, wie 
künftig in der Gesellschaft Jesu die Entscheidungsfindung in einem neuen 
Zusammenspiel von Autorität und Gemeinschaft vonstatten gehen könnte. 

II. Kritik an der Tradition 

Manche fordern ausdrücklich, daß demokratische Elemente in den Orden 
eingeführt werden. Sie argumentieren damit, daß die monarchische Form 
des Regierens, charakterisiert durch das alleinige Entscheidungsrecht des 
Obern, zeitbedingt war und von dem allgemeinen Trend zur Zentralisie- 
rung in Staat und Verwaltung her verstanden werden müsse, der um die 



Demokratie in der Gesellschaft Jesu? 447 

Mitte des 16. Jahrhunderts einsetzte und später in der absolutistischen 
Regierungspraxis seine volle Ausprägung fand - wofür Ignatius vielleicht 
einer der großen Vorläufer war. 

Tatsächlich war das alleinige Entscheidungsrecht des Obern, das nur 
durch die Einrichtung von Konsuiten als Beratungsgremien beschränkt 
war, ganz im Stil der •Kabinettspolitik" des 17. und 18. Jahrhunderts, v/o 
•der Fürst mit seinen Räten" nach einer Beratung die Entscheidung traf. 
Ein guter Fürst sollte zwar nichts ohne sein Kabinett tun, aber die Funk- 
tion der Räte bestand nicht darin, die Untertanen zu repräsentieren, son- 
dern dem Fürsten durch Sachverstand zu helfen, auf Grund der Sachlage 
eine vernünftige Lösung der anstehenden Probleme zu finden. Den Unter- 
tanen wurden dabei nicht nur die Gründe für die getroffenen Entschei- 
dungen vorenthalten, sondern auch die für eine Urteilsbildung nötigen 
Informationen. Diese wurden als •arcana imperii" betrachtet und nur den 
mit der Entscheidungsfindung unmittelbar Befaßten zugänglich gemacht. 
Jedes Mitreden anderer wurde abgetan als das ungebührliche •Räsonie- 
ren" von Leuten, die als inkompetent anzusehen wären, da sie nicht wüß- 
ten, was eigentlich gespielt wurde. 

Wenn sich auch diese Elemente der absolutistischen Kabinettspolitik in 
der Regierungspraxis des Ordens wiederfinden, so erhebt sich doch die 
Frage, ob diese Praxis die einzige genuine Form jesuitischer Regierung ist 
oder ob hier nicht nur einer von mehreren in den Konstitutionen enthalte- 
nen Ansätzen auf Grund der Zeitumstände zu einer allzu ausschließlichen, 
alles andere überwuchernden Geltung gelangt ist. M. a. W.: Ist die exklu- 
siv •monarchische" Struktur der Gesellschaft Jesu die einzig legitime, 
wenn man im Rahmen der Ordenstradition und der von ihr gegebenen 
Ansatzpunkte bleiben will? Oder gibt es auch Elemente in der Tradition, 
die eine Einführung demokratischer Strukturen erlauben? 

Wenn man zurückblickt auf das, was gemeinhin als die Regierungs- 
praxis des Jesuitenordens verstanden wird, so erscheint es aussichtslos, 
eine •demokratische" Komponente in die genuine Struktur des Ordens 
einbauen zu wollen, ohne den Sinn der Konstitutionen und anderer Aus- 
sagen des hl. Ignatius zu verdrehen. Eine Befragung der Tradition zeigt 
jedoch Bauelemente in der Ordensverfassung, die vielleicht nicht •demo- 
kratisch" im heutigen Sinn genannt werden können, die aber doch ein An- 
zeichen dafür sind, daß der Orden als eine Gemeinschaft von verantwort- 
lichen und eigenständigen Personen gedacht war. 

Ein genauer Blick auf das Institut der • Generalkongregation", der höch- 
sten gesetzgebenden Körperschaft des Ordens, die in der Tat eine gewisse 
-wenn auch letztlich begrenzte - •demokratische" Rolle spielt, macht dies 
deutlich. Die Entstehungsgeschichte der Generalkongregation zeigt näm- 



Heinrich Krauss 448 

lieh, daß sie keineswegs in Anlehnung an die Institution der General- 
kapitel anderer Orden als bloße Korrektur und Ergänzung neben den 
selbständig und souverän entscheidenden Autoritätsorganen stehend ge- 
dacht wurde, sondern daß sie die Fortsetzung dessen sein sollte, was die 
•deliberatio primorum Patrum" in den allerersten Anfängen des Ordens 
war. Eine neuere Untersuchung glaubt nachweisen zu können, daß sich 
das Institut der Generalkongregation aus den verschiedenen Phasen die- 
ser Überlegung der ersten Gefährten entwickelt habe. Daraus ergäbe sich: 

Die Generalkongregation beruhte auf dem Grundsatz, daß alle Mit- 
brüder an allen wichtigen Entscheidungen des Ordens partizipieren soll- 
ten (das Problem der sogenannten Koadjutoren kann hier unberücksichtigt 
bleiben, da sie ursprünglich nur als •Hilfskräfte" gedacht waren). Die Ein- 
schränkung der Teilnahme auf die zur Generalkongregation Berufenen 
hatte rein praktische Gründe, da die Anwesenden jeweils so entscheiden 
sollten, als ob sie die ganze Gesellschaft Jesu wären, d. h. als Repräsen- 
tation •in globo" und nicht als Repräsentation einzelner regionaler Teile 
oder gar von Strömungen innerhalb der Gesellschaft. Der General, der in 
der Zwischenzeit zwischen den Generalkongregationen für die ordentli- 
chen Geschäfte zuständig war, sollte diese in ständigem Kontakt mit der 
Gesamtgesellschaft führen - sei es brieflich, sei es durch Gespäche mit de- 
nen, die nach Rom kamen - und damit in Übereinstimmung mit dem Wil- 
len der Mitglieder des Ordens3. 

Ob es tatsächlich stimmt, daß so weitgehende ständige Mitberatungs- und 
Mitspracherechte in der ursprünglichen Intention des hl. Ignatius lagen, 
mag bei dem doch recht autoritativen Temperament des Ordensgründers 
dahingestellt bleiben. Sie sind jedenfalls wenig zum Tragen gekommen. 
Sicher dürfte jedoch sein, daß Ignatius dem Gemeinschaftscharakter des 
Ordens größte Bedeutung beigemessen hat. 

Diese Sicht erklärt auch den Ort der Generalkongregation im Gesamt- 
gefüge der Ordenssatzung. Von ihr ist die Rede im VIII. Teil der Kon- 
stitutionen, der davon handelt, wie angesichts der geographischen Zer- 
streuung seiner Mitglieder die wechselseitige Verbindung aller mit dem 
Haupt und untereinander aufrechterhalten werden kann. Dabei wird ein- 
gangs (Const. Nr. 655) die Einteilung des zu behandelnden Themas klar 
angegeben: •Es wird zunächst gesprochen von dem, was zur geistigen Ein- 
heit beiträgt; dann von dem, was die Einheit der Personen in Kongrega- 
tionen und Zusammenkünften betrifft; und zwar wird hinsichtlich der gei- 
stigen Einheit einiges von seiten der Untergebenen, einiges von Seiten der 
Obern und einiges von beiden Seiten Hilfe sein." 

3 Vgl. hierzu die Untersuchung von Jozef de Roeck SJ, La   Genise de la Congregation 
Generale, in: Archivum Historicum SJ, XXXVI (1967), 267 ff. 



Demokratie in der Gesellschaft Jesu? 449 

Der VIII. Teil der Konstitutionen ist aber nicht nur deshalb interessant, 
weil er die Rolle der Generalkongregation in ihrer Funktion für die Ein- 
heit des Ordens deutlich macht. Er zeigt auch in seinen anderen Bestim- 
mungen, wie sehr Ignatius den Orden nicht nur als eine Summe vieler 
Einzelner sah, die durch die Beziehung der je einzelnen zum Obern ein 
einheitlich funktionierendes Instrument wurde, sondern als eine Gemein- 
schaft, deren sämtliche Glieder in lebendigem Austausch miteinander 
standen. Das ständige, fast pedantisch wirkende Insistieren des Ordens- 
gründers auf dem Briefverkehr, der auch an dieser Stelle (Const. Nr. 673) 
erwähnt wird, ist dafür kennzeichnend. Aber selbst die Bestimmungen 
dieses Abschnittes der Konstitutionen über die einheitsbildende Wirkung 
des Gehorsams (Nr. 659), übersichtlicher Subordinationsverhältnisse (Nr. 
662), der Ausscheidung von Spaltern (Nr. 664) oder der notwendigen per- 
sönlichen Qualitäten des General (Nr. 666) stehen nicht etwa deshalb an 
dieser Stelle, weil Ignatius keine Gelegenheit vorübergehen lassen wollte, 
um von Gehorsam und Abhängigkeit zu reden. Sie sind vielmehr gedacht 
als Rahmen eines Systems von Relationen, eines Gefüges von personalen 
Beziehungen: •(Der Text) greift hier eine konstante Perspektive der Kon- 
stitutionen auf: alles ist über die Relation, die Beziehung, aufgebaut und 
jedes Mitglied des Ordens ist zunächst der Gesprächspartner eines an- 
dern"4. 

Weil Ignatius den Gehorsam als einen ständigen personalen Bezug 
zwischen Obern und Untergebenen und nicht als ein zwar zunächst frei- 
willig übernommenes, aber dann unpersönliches Machtverhältnis zwischen 
Herrschern und Untertanen verstanden wissen wollte, konnte Befehlen 
und Gehorchen von ihm als die entscheidende gemeinschaftsbildende Kraft 
konzipiert werden. Aber gerade auch weil ihm soviel an der •Auferbau- 
ung" der Gemeinschaft lag, darum war es durchaus systemgerecht, daß er 
die letzte und oberste Gewalt im Orden an die Gemeinschaft als solche 
übertrug. Das bis ins Extrem getriebene monarchische Strukturprinzip der 
alleinigen Entscheidungsgewalt des Generals und der von ihm abhängigen 
Obern in allen ordentlichen Geschäften wurde auf diese Weise mit dem 
- wenigstens grundsätzlich - ebenso extrem eingeführten demokratischen 
Strukturprinzip der alleinigen Zuständigkeit der Generalkongregation in 
allen wichtigeren und wesentlichen Fragen verknüpft - ein Balanceakt, 
der den dialektischen Fähigkeiten des Ordensgründers alle Ehre macht. 

4 Roustang/Courel, Constitutions de la Compagnie de JSsus, Paris 1966, II 99. Ähnlich 
Jozef de Roeck, Du Sens de la Congregation Generale, in: AHSJ XXXV (1966), 212 ff. - 
Im übrigen zeigt die obige Überlegung, daß die Konstitutionen einer gar nicht einfachen 
Exegese bedürfen, um nicht mißverstanden zu werden. Ihre meisterhafte Konstruktion 
erschließt sich nicht bei einer bloß flüchtigen Lektüre, die den •architektonischen Geist" 
(Nadal) des hl. Ignatius unberücksichtigt läßt. 



Heinrich Krauss 450 

Wie kam es nun dazu, daß die demokratische Komponente so wenig zur 
Auswirkung kam? Dafür ist sicher zum Teil der schon erwähnte allge- 
meine Zeitgeist der absolutistischen Umwelt schuld, der die monarchische 
Komponente zu sehr in den Blickpunkt brachte. Daneben gab es noch eine 
Reihe von Umständen, teilweise ganz praktischer Art, die zu einer Zurück- 
drängung des in der Generalkongregation liegenden demokratischen Ele- 
ments führten: 

Die Generalkongregationen fanden nur selten statt, so daß die Konti- 
nuität der Arbeit, die eine derartige Versammlung zu ihrer Funktions- 
fähigkeit braucht, zu wenig gewährleistet war. Jede neue Generalkongre- 
gation mußte erst wieder ihren Arbeitsrhythmus und die Vertrautheit mit 
den anstehenden Problemen finden, was dadurch stark behindert wurde, 
daß ihr immer wieder andere Mitglieder angehörten und (abgesehen von 
der letzten Generalkongregation) nur eine einzige Session stattfand5. 

Die die Generalkongregation neben der Wahl der Delegierten auch 
thematisch vorbereitenden Provinzkongregationen waren zu wenig reprä- 
sentativ, da in ihnen nur ein Teil der Ordensprovinz - in großen Ordens- 
provinzen zudem nur die ältere und älteste Generation • vertreten war 
und vorausgehende allgemeine Beratungen innerhalb der Provinz nicht 
stattfanden. Zwar hatte jeder Jesuit das Recht, Eingaben an die General- 
kongregation zu machen. Aber das war ein Recht des Einzelnen. Eine Dis- 
kussion der anstehenden Fragen und eine Formulierung von Wünschen 
durch Husgemeinschaften oder andere Gruppen war nicht statthaft, so 
daß sich eine öffentliche Meinung in den Ordensprovinzen nicht artikulie- 
ren konnte6. 

Die angeführten Mängel an Repräsentanz der Generalkongregation 
wurden mit der wachsenden Zahl der Ordensmitglieder noch verstärkt. 
Die Stelle einer solchen Institution in einem Verfassungssystem ist ja, 
selbst bei gleichlautenden Gesetzestexten, verschieden, je nachdem, ob die 
Gemeinschaft aus 300 oder 3000 oder gar 30 000 Mitgliedern besteht. 

Schließlich wäre noch ein weiterer Umstand zu nennen, der die Bedeu- 
tung der Generalkongregation stark reduzierte: Man sah den Bestand des 
Ordens in seiner Arbeitsweise und in seinem Lebensstil mit dem Tod der 

5 Wichtig ist, zu bedenken, daß eine gelegentliche und seltene Wahl oder Abstimmung 
nur sehr beschränkt einen echten Meinungsausdruck darstellt und eine Meinungsbildung 
erlaubt. Repräsentation und öffentliche Meinung müssen über einen längeren Zeitraum 
praktiziert werden. Erst dann wird es durch Korrektur und Gegenkorrektur möglich sein, 
eine einigermaßen adäquate Darstellung dessen, was die betreffende Gemeinschaft wirk- 
lich will, auszupendeln. 
6 Daß die Provinzkongregation keine besondere Rolle spielte, kam wohl daher, daß man 
den Orden als Ganzes sah und die Provinzeinteilung in diesen Anfangszeiten eine geringe 
Rolle spielte. Auch die Angst vor regionalen Spaltungstendenzen mag eine Ursache ge- 
wesen sein. 



Demokratie in der Gesellschaft Jesu? 451 

Gründergeneration als ein für allemal gegeben an. Mochten Ignatius und 
sein Freundeskreis in der •deliberatio primorum Patrum" auch in demo- 
kratischer Weise über alle grundlegenden Fragen miteinander diskutiert 
und gerungen haben, so schien späteren Generationen nur noch die Treue 
zu diesem ein für allemal erzielten Ergebnis aufgegeben. Die Rolle der 
Generalkongregation war damit im Grunde auf kleine Verbesserungen 
und Flickarbeiten beschränkt. Sie wurde außerdem noch dadurch ein- 
geengt, daß man schließlich sogar viel mehr Dinge für wesentlich und un- 
abänderlich hielt, als vielleicht notwendig gewesen wäre. 

Mit dieser Entwicklung war die demokratische Komponente, die im ur- 
sprünglichen Ansatz der Satzung der Gesellschaft Jesu durchaus ihren 
Platz und sogar eine entscheidende Funktion hatte, weitgehend ausgeschal- 
tet. Die Generalkongregation erschien bald eher als ein Obrigkeitsorgan 
neben den anderen und nicht als eine Repräsentation der Gesamtgesell- 
schaft. Ihre Beschlüsse wurden ähnlich gesehen wie andere Beschlüsse, die 
von oben kamen, und nicht als das Ergebnis eines Willensbildungsprozes- 
ses, der alle Mitglieder des Ordens als Gemeinschaft einbezogen hätte. 
Damit blieb als einziges Strukturelement des Ordens die monarchische 
Komponente übrig, die nur gemildert war durch das Recht des Einzelnen, 
den Obern Vorschläge zu machen oder gegen ihre Anordnungen Vorstel- 
lungen zu erheben. Die Inspirierung des sozialen Körpers des Ordens 
wurde damit als von oben kommend erfahren, teilweise von den General- 
kongregationen her, aber noch mehr vom General oder Provinzial oder 
Hausobern her. Die Autoritätsorgane wurden damit Herz und Gehirn 
des Ganzen, und es war nicht mehr die Gesamtheit der Mitglieder, die 
den Geist zu tragen und weiterzugeben hatte. 

Dieser historische Rückblick mag manchem als ein etwas verkrampfter 
Versuch erscheinen, für die Notwendigkeiten des 20. Jahrhunderts eine 
Rechtfertigung im 16. Jahrhundert zu finden. Es sei darum an dieser Stelle 
bereitwillig zugestanden, daß eine Einführung neuartiger Strukturen in 
den Orden nicht allein davon abhängig gemacht werden darf, ob dies der 
Tradition entspricht oder nicht. Gegebenenfalls muß dann, wenn die Not 
drängt, auch Neues versucht werden. 

Wenn trotzdem die Frage nach der Tradition gestellt wurde, so des- 
halb, weil es stets gefährlich ist, ein neues Bauelement in ein Gebäude 
einzufügen, ohne sich vorher über das Ausmaß der Änderungen, die das 
mit sich bringen könnte, im klaren zu sein. Zeigt sich, wie hier unterstellt 
wird, daß das einzufügende Bauelement eigentlich gar nicht so fremd ist, 
so kann dies eine Bestätigung dafür sein, daß die Tradition meist reicher 
ist, als man zunächst glauben möchte. 

Bei der Rückbesinnung auf den Aussagegehalt alter Texte wie der Kon- 



Heinrich Krauss 452 

stitutionen des hl. Ignatius darf man sich in einem solchen Zusammen- 
hang allerdings nicht damit begnügen, mit historischer Akribie darzustel- 
len, was damals vom Autor ausdrücklich gemeint war. Es kommt vielmehr 
auch darauf an, die Texte im Licht all der Erfahrungen, die mit ihnen 
seither gemacht wurden, neu zu lesen und dabei das Wesentliche vom 
Zeitbedingten, das nur anfanghaft und vielleicht unzulänglich Gesagte 
von den reiferen und damit eindeutiger formulierten Ansichten zu schei- 
den. Oft wird man auch Ansätze, die aus den damaligen Umständen ver- 
kümmert blieben, für die heutige Zeit fruchtbar machen, und man wird 
Auswucherungen, die sich heute als schädlich erweisen, beschneiden müs- 
sen. Jeder Zeit muß das Recht zugestanden werden, auf diese Weise ein 
neues Bild von der Tradition zu gewinnen, ohne dieser dabei im eigent- 
lichen Sinne untreu zu werden. Dies gilt gewiß auch vom Verhältnis des 
monarchischen zum demokratischen Strukturelement in der Ordensverfas- 
sung der Gesellschaft Jesu, das immer wieder neu zu bestimmen ist. 

III. Möglichkeiten einer demokratischen Neustrukturierung 

Wenn man nun fragt, wie und wieweit die demokratische Komponente in 
der Gesellschaft Jesu konkret aktiviert werden könnte, indem man der 
Gemeinschaft der Ordensmitglieder eine echte Mitsprache- und Entschei- 
dungsrolle zuerkennt, so muß man sich vor apriorischen Antworten hüten 
und vor allem auch davor, ein neues, zwar reformiertes, aber doch in sich 
geschlossenes System bauen zu wollen. Man muß wohl noch lange experi- 
mentieren und wird auch dann nur Strukturen schaffen können, die so 
gestaltet sind, daß von innen her ihre ständige Weiterentwicklung und 
ständige Revision institutionell gesichert ist. Die Naivität früherer Zeit- 
alter7, die in einem mehr statischen Geschichtsdenken Satzungen und Ver- 
fassungen für die Jahrhunderte entwerfen zu können glaubten, ist uns 
heute versagt. 

Nach diesen Reserven sei es aber doch erlaubt, einige Hinweise zu geben, 
wie eine •Demokratisierung" des Ordens aussehen könnte. 

1. Der Schritt zur Übertragung einer echten Mitsprache- und Entschei- 
dungsrolle an die Gemeinschaft stellt den Orden vor schwierige Fragen 
der Neugestaltung seiner Struktur. Eine bloß informelle Bereitschaft und 
Praxis des Aufeinanderhörens und des Abhörens durch die Obern bleibt 
allzu leicht im Unverbindlichen stecken. Der Dialog der Mitbrüder unter- 
einander und der Dialog zwischen Obern und Gemeinschaft muß bewußt 
7 Dies gilt vor allem für die Vulgarisierungen, die aus dem allgemeinen Zeitdenken ka- 
men. Der Vorwurf der Naivität trifft am wenigsten auf einen Ignatius (oder Nadal) zu. 
Der Stil der Gesetzgebung und sonstiger Anordnungen in der Gründerzeit des Ordens ist 
von einschränkenden Absicherungen geradezu geprägt und drückt darin eine ständige 
Bereitschaft zum Offenlassen künftiger Entwicklungen aus, die durchaus modern anmutet. 



Demokratie in der Gesellschaft Jesu? 453 

institutionalisiert werden, um echt und vor allem wirksam in Gang zu 
kommen. Voraussetzung dafür ist aber eine neue Konzeption der Gliede- 
rung einer Provinz. Die Häuser, besonders die sehr großen, aber auch die 
einzelnen Arbeitsbereiche in den Provinzen sind in der bisherigen Struk- 
tur weitgehend dialogunfähig. Die neue Gliederung müßte nicht nur nach 
den Lebensgemeinschaften (den •Kommunitäten") oder nach regionalen 
Räumen (für die u. U. mehrere Kommunitäten zuständig sein können), 
sondern auch nach besonderen Arbeitsbereichen (z. B. Studentenseelsorge, 
Jugendarbeit usw.) erfolgen. Hierdurch könnten die Mitbrüder in besse- 
ren Kontakt sowohl miteinander als auch mit dem Provinzial treten. Es 
wäre eine wichtige Ergänzung der Einrichtung der Hausvisitationen, bei 
denen der Provinzial nur den jeweiligen lokalen Kommunitäten gegen- 
übertrat, wenn er regelmäßig mit den Patres der einzelnen Arbeits- 
bereiche sich treffen könnte, um über ihre Anliegen und Wünsche sich 
beraten lassen. 

2. Horizontale und vertikale Information, Diskussion und gemeinsame 
Meinungsbildung sind allererste Voraussetzungen für eine Beteiligung 
der Gemeinschaft. Die eigentliche Problematik einer echten Demokratisie- 
rung ist dabei noch offengeblieben, nämlich ob die Obern letztlich die 
alleinigen Entscheidungsinstanzen bleiben sollen oder ob andere Gremien 
über Beratung und Mitsprache hinaus auch echte Entscheidungsbefugnisse 
erhalten können und sollen. 

Das Wort •Demokratisierung" darf in diesem Zusammenhang nicht er- 
schrecken. Es bedeutet nicht einfachhin, daß alles und jedes durch Wahlen 
und Abstimmungen geregelt werden müßte. Das wäre eine allzu formali- 
stische und mechanistische Verkürzung des Demokratiebegriffes8. Demo- 
kratie bedeutet ein Mitentscheidungsrecht aller in der Gemeinschaft und 
ein Recht aller zur Beratung und Mitsprache bei den Maßnahmen der 
Autorität. Das Mitentscheidungsrecht wird sich zwar immer wieder auch 
in Wahlen und Abstimmungen ausdrücken müssen, wenn es echt und 
wirksam sein soll. Das Ausmaß und der Ort solcher Prozeduren kann und 
muß jedoch durchaus auch von der Frage ihrer Effizienz für die Verwirk- 
lichung der Ziele der betreffenden Gemeinschaft bestimmt werden. Was 
das Recht zur Beratung und Mitsprache angeht, so setzt es zwar die Bil- 
dung einer echten öffentlichen Meinung voraus, die nur durch entspre- 
chende Information in genügender Weise entstehen kann. Auch hier ist 
jedoch eine gewisse Grenze gesetzt durch den Zwang zur Effizienz, der 

6 Der Soziologe Richard F. Behrendt bezeichnet Demokratie als •diejenige Gesellschafts- 
form, welche die Beteiligung der größtmöglichen Zahl der Mitglieder eines Sozialgebildes 
an seiner Gestaltung und an seinen Errungenschaften durch Mitberatung, Mitentscheidung 
und Ausführung des Beschlossenen ermöglicht" (Soziale Strategie für Entwicklungsländer, 
Frankfurt/Main 1955, S. 520). 



Heinrich Krauss 454 

die Diskussion und den Informationsaustausch immer wieder begrenzen 
muß, damit rechtzeitig zu einer Entscheidung gelangt werden kann. Zur 
Abgrenzung im einzelnen könnte man vielleicht von folgenden zwei Prin- 
zipien ausgehen: 

Je mehr eine Entscheidung den personellen konkreten Einsatz Einzel- 
ner betrifft, um so weniger kann darüber innerhalb einer Gemeinschaft 
abgestimmt werden. Hier müßten zwar auch die Kommunitäten und Ar- 
beitsbereiche gehört werden, die letzte Entscheidung müßte aber zwischen 
der Autorität und dem unmittelbar Betroffenen erfolgen. Es kann z.B. 
die Bestimmung für bestimmte Werke und Orte oder die Bestimmung 
lokaler Oberer nicht einem demokratischen Entscheidungsprozeß überlas- 
sen werden, wenn die Schlagkraft und Effizienz des Einsatzes nicht leiden 
soll. Dies übrigens auch zum Schütze des Einzelnen, der durch Entschei- 
dungen der Gemeinschaft zerrieben werden könnte, da erfahrungsgemäß 
der funktionale Aspekt des Gehorsams durch die notwendig stärkere Be- 
tonung der Sachlichkeit in den Gremien der Fachleute und Arbeitsgemein- 
schaften leicht ausschließlich dominieren kann und persönliche Rücksicht- 
nahme kaum möglich wird, besonders wenn sie von Umständen gefordert 
wird, die nicht allgemein bekannt sind oder bekanntgemacht werden kön- 
nen. Eine •gubernatio paterna" - die NB etwas ganz anderes als eine 
paternalistische Regierung ist! - muß weiterhin möglich sein. 

Je größer jedoch die Reichweite der Entscheidungen ist, um so größer 
muß die Beteiligung der Betroffenen sein. General- und Provinzkongre- 
gation hätten hier ihren Ort. Eine Neugestaltung des Ordens in Arbeits- 
weise und Lebensstil, sein •aggiornamento", kann letztlich nur von der 
demokratischen Komponente ausgehen. Sie kann nicht autoritativ von den 
Amtsträgern her bewirkt werden. Schon die Frage etwa, was heute Gesell- 
schaft Jesu ist oder sein soll9, kann nur durch eine Absprache der heute 
im Orden befindlichen Mitglieder geklärt werden. Die Generalkongrega- 
tion, die nach dem Recht der Gesellschaft dazu allein befugt ist, ist jedoch 
- wie bereits gezeigt wurde - in ihrer bisherigen Struktur zu sehr ein Or- 
gan, das •von oben" her einwirken will. Die Ergebnisse ihrer Arbeit sind 
nicht genügend aus der Gesamtgesellschaft gewachsen und werden darum 
von dieser erfahrungsgemäß in einer echten •acceptio legis" nicht wirklich 
angenommen. 

9 Hier ist nicht an eine definitorische Wesensbestimmung oder globale Beschreibung des 
•Jesuiten" zu denken. So kann diese Frage nicht adäquat beantwortet werden. Was jedoch 
immer wieder möglich und sinnvoll und gerade heute nötig ist, sind Grenzziehungen ganz 
konkreter Art, in denen man sich zwischen mehreren, an sich durchaus akzeptablen Alter- 
nativen in Apostolat, Lebensform und Regierungsstil, für eine davon entscheidet, wenn 
und soweit nur dadurch das Ausmaß an Einheit gewahrt bleiben kann, das zum Bestehen 
des Ordens nötig ist. 



Demokratie in der Gesellschaft Jesu? 455 

Die Beschlüsse einer Generalkongregation müßten aus einem stetigen 
Prozeß von Überlegungen und Vorschlägen erwachsen, der auf den ver- 
schiedenen Ebenen der Ordensgemeinschaft, angefangen von der unter- 
sten Ebene, in der ganzen Gesellschaft zwischen den einzelnen General- 
kongregationen stattfindet. Nur dann würden sie ihrerseits wieder in den 
Orden, bis in die untersten Gremien, hineinwirken können, und die Gene- 
ralkongregation würde nicht mehr als ein Obrigkeitsorgan neben anderen 
erlebt, sondern als ein Ausfluß des Willens des Gesamtordens. 

Dasselbe wird auch gelten müssen für viele der Entscheidungen, die in 
den einzelnen Provinzen (oder Gruppen von Provinzen) anstehen, sei es, 
daß Arbeitsweise und Lebensstil aufgrund der besonderen Verhältnisse 
eines Landes genauer konkretisiert werden müssen, sei es aber auch in 
Fragen der konkreten Ausrichtung des Apostolates in einem Lande. Hier 
könnte man vielleicht auch das Institut der Provinzkongregation stärker 
zur Geltung bringen, als dies bisher der Fall ist, und ihm neue Aufgaben 
neben der Vorbereitung der Generalkongregation zuweisen. Auch prak- 
tische Fragen von weitreichender und langfristiger Bedeutung, wie z. B. 
Übernahme oder Aufgabe von Häusern oder Werken, regionale Richtli- 
nien für Lebensstil, Finanzfragen u. dergl., könnten durchaus den Provinz- 
kongregationen zur (mehrheitlichen) Entscheidung überlassen werden. 

Ein solcher Modus der Vorbereitung der Generalkongregation und die 
Übertragung eines erweiterten Aufgabenkreises an die Provinzkongrega- 
tionen, wie dies hier vorgeschlagen wird, wäre nur der Ausbau und die 
Weiterführung eines schon in den Konstitutionen bestehenden Ansatzes. 
Die Verfassungsstruktur des Ordens würde zwar in wesentlichen Tenden- 
zen korrigiert, sie brauchte aber nicht grundlegend geändert werden. Letz- 
teres gilt erst recht von den übrigen in diesem Abschnitt des Aufsatzes 
erwähnten Gremien und Arbeitsgemeinschaften, da diesen eine eigent- 
liche Entscheidungsfunktion nicht übertragen wird. Sie sind jene durch 
die modernen Verkehrs- und Kommunikationsmittel möglich gewordene 
Ausgestaltung des •Systems personaler Beziehungen" zwischen Obern und 
Untergebenen wie auch zwischen allen Ordensmitgliedern, das Ignatius 
durch den Briefwechsel gewährleisten wollte10. 

3. Eine verschieden gestufte Form von Beratung, Mitsprache und Ent- 
scheidung verlangt eine klare Bestimmung der besonderen Eigenart der 

10 Das bisher geltende Prinzip, daß es in den einzelnen Kommunitäten oder Gruppen des 
Ordens keine •Kapitel", d. h. beschließende Versammlungen, geben soll (Epitome 732 § 3: 
Capitulum conventuale in Societate non est), wird also von diesen Gedankengängen nicht 
tangiert. Und selbst der Vorschlag einer Erweiterung der Befugnisse der Provinzkongre- 
gation liefe in der hier vorgebrachten Form lediglich hinaus auf eine Art von regionaler 
Ergänzung der Generalkongregation in ihrer Funktion als Darstellung der Einheit des 
Ordens. 



Heinrich Krauss 456 

jeweiligen Gremien. Es ist erfreulich, daß in den letzten Jahren ein großer 
Fortschritt im wechselseitigen Dialog und in der Beteiligung aller zu ver- 
zeichnen ist. Die Provinzsymposien, die Bildung verschiedener Kommis- 
sionen für Planung der apostolischen Arbeiten, für Studien- und Ausbil- 
dungsfragen, die Erweiterung der Haus- und Provinzkonsuite, die Bil- 
dung von Vertretungen der Studierenden sind dafür ein Beispiel. Man 
hat jedoch den Eindruck, daß dies alles in seinen Folgen für die Regie- 
rungsstruktur der Provinzen nicht immer genügend überlegt wurde. Ein 
länger andauernder Wildwuchs könnte zu Frustrationen führen, wenn 
Gremien den Eindruck gewinnen, daß die Frucht ihrer Beratungen un- 
berücksichtigt bleibt, oder auch wenn einzelne Gremien ein solches Ge- 
wicht erlangen, daß sie zu einer Art Nebenregierung werden. Dem kann 
nur gesteuert werden durch eine deutliche Zuordnung der Beratungsgre- 
mien zu den Entscheidungsinstanzen und durch eine reifliche Überlegung, 
welche Gremien durch Wahl zustande kommen sollen. Zwar müßte dafür 
gesorgt werden, daß auch die Beratungsgremien in ihrer Zusammenset- 
zung nicht in Widerspruch zum Wunsch und Willen der Gemeinschaft 
geraten. Trotzdem wäre es wohl falsch, die Bestellung aller Kommissio- 
nen und Konsuite durch allgemeine Wahlen herbeiführen zu wollen. 

Für die Zusammensetzung von Kommissionen, die für Sachfragen er- 
richtet werden, müssen in erster Linie, wenn auch nicht ausschließlich, die 
Sachverständigen des betreffenden Bereichs gehört werden. Für die Zu- 
sammensetzung von Konsuiten, d. h. von Gremien zur unmittelbaren und 
ständigen Beratung der Obern, sollte deren Meinung maßgebend sein11. 
Denn wenn den Obern ein Bereich der Initiative und der freien verant- 
wortlichen Entscheidung verbleiben soll, so brauchen sie von ihnen selbst 
mitausgewählte Berater, mit denen sie vertrauensvoll und offen die an- 
stehenden Fragen durchsprechen können. Nimmt man ihnen dafür den 
institutionellen und allen sichtbaren Rahmen, so riskiert man das Gegen- 
teil des angezielten Erfolges, nämlich, daß die Beratung der Obern infor- 
mell und damit weniger kontrollierbar erfolgt. Die Beteiligung aller 
durch die Wahl von Vertretern und die Entscheidung durch Abstimmung 
hat ihren Ort eher in den Gremien, durch die die Gemeinschaft als solche 
in dem ihr zugestandenen Bereich nicht nur berät, sondern beschließt. Da- 
für könnten die Institute der Provinzkongregation und der Generalkon- 
gregation Ansatzpunkte bieten, wenn sie, wie schon angedeutet, entspre- 
chend neugestaltet und ausgebaut werden. 

Soweit die Hinweise, wie eine •Demokratisierung" des Ordens etwa 

11 In nicht zu großen Kommunitäten oder Arbeitsteams dürften allerdings die Konsuite 
künftig durch die beratende Versammlung aller Mitglieder ersetzt oder doch ergänzt wer- 
den. 



Demokratie in der Gesellschaft Jesu? 457 

aussehen könnte. Ihre Vorläufigkeit, auf die eingangs dieses Abschnittes 
bereits hingewiesen wurde, sei hier nochmals betont. 

Wie immer aber die Ausgestaltung im einzelnen aussehen würde, die 
Willensbildung und der Prozeß der Entscheidungsfindung im Orden 
wären zweifellos komplizierter als früher. Das ist kein Argument gegen 
solche Vorschläge. Ein soziales Gebilde ist nicht notwendig dann am 
besten für die Erfüllung seiner Aufgaben gerüstet, wenn es schematisch 
einfach und übersichtlich konstruiert ist. Ein apostolischer Orden, der in 
der modernen Welt tätig sein will, muß imstande sein, seine Aktionen 
und Reaktionen auf die ganze Kompliziertheit seiner Umwelt einzustel- 
len. Er muß auf eine solche Herausforderung gegebenenfalls mit ebenso 
komplexen Strukturen der Willensbildung und Entscheidungsfindung 
antworten. Dies gibt noch zu einigen Bemerkungen Anlaß: 

Es muß rechtzeitig bedacht werden, wie verhindert werden kann, daß 
eine derartige Aktivierung eines ständigen Prozesses der Überlegung in 
kleineren Einheiten nicht den Zerfall des Ordens in spirituell oder regio- 
nal allzu verschiedene Gruppen mit sich bringt. Selbst von offensichtlichen 
Irrwegen einmal abgesehen, gibt es stets Alternativen für die Fortent- 
wicklung der Tradition, die in sich genommen vielleicht durchaus legitim 
und der Tradition gemäß sind, die aber nicht alle gleichzeitig adoptiert 
werden können, wenn sie einander ausschließen. Die Übernahme spirituel- 
ler Strömungen aus dem ständig fortschreitenden Leben der Kirche und 
die Anpassung an regionale Verhältnisse kann ohne Gefahr für die Ein- 
heit des Ganzen einer Provinz oder des Ordens nur geschehen, wenn ein 
ständiger Kontakt und eine wechselseitige Information aller überlegenden 
Gruppen und Gremien in einer Provinz und in allen Provinzen der Ge- 
sellschaft gewährleistet ist. Gerade hier kann sich die Sorge des Obern für 
die Einheit bewähren, nicht durch Dekretieren und Befehlen, sondern 
durch die Vorsorge dafür, daß solche Kontakte entstehen und die Infor- 
mationen fließen. 

Neue und komplexere Strukturen der Willensbildung und Entschei- 
dungsfindung im Orden durch die Zwischenschaltung einer Vielzahl von 
Beratungs- und Mitsprachegremien sind aber mehr als eine bloße von 
außen diktierte Notwendigkeit, die zwar hingenommen, aber doch als Be- 
drohung empfunden werden muß. Sie sind auch echte Chance, zu besseren 
Entscheidungen zu kommen. Die Vorstellung, daß mehrere in einem ge- 
meinsamen Denkprozeß zu Ergebnissen kommen, die von einem Einzel- 
nen allein nicht in der gleichen Weise hätten erzielt werden können, mag 
unseren individualistischen Gewohnheiten entgegenlaufen oder gar uto- 
pisch erscheinen. In den Naturwissenschaften etwa ist es aber nicht mehr 
außergewöhnlich, daß bestimmte Forschungsergebnisse oder Denkmodeile 



Heinrich Krauss 458 

nur noch von einem Team gemeinsam erarbeitet werden können. Das 
•Überlegen in Gemeinschaft" wird vielleicht in Zukunft eine größere 
Rolle spielen als man heute noch ahnen kann und seine Praxis sollte von 
uns rechtzeitig geübt und benutzt werden. 

Und noch ein Letztes darf darum nicht übersehen werden. Die Mitsorge 
und Mitbestimmung aller bei den Entscheidungen der Häuser, der Ar- 
beitsbereiche, der Provinz und des gesamten Ordens verlangt vom Einzel- 
nen ein gehöriges Maß an Bereitschaft, die dafür nötige Zeit und Mühe 
aufzuwenden und aus der Rolle des (meist) kritisierenden oder (selten) 
applaudierenden Zuschauers herauszutreten. Es wird viele Sitzungn, Ta- 
gungen und Symposien geben. Fast jeder wird sich für mehrere Kommis- 
sionen, Beiräte oder Arbeitsgemeinschaften zur Verfügung stellen müssen. 
Seine Dialogfähigkeit wird dabei oft auf eine harte Probe gestellt sein. 
Die dafür aufgewendete Zeit wird ihm bei der Überlastung durch seine 
eigene Arbeit oft als Vergeudung erscheinen. Und doch ist dies der Preis, 
den jeder unweigerlich zu zahlen bereit sein muß, der die Mitverantwor- 
tung und Mitbeteiligung aller an den Entscheidungen fordert. Zum Trost 
sei aber hier die Hoffnung ausgesprochen, daß die aufgewendete Zeit und 
Mühe am Ende doch kompensiert werden könnte: wenn die Dinge, die 
dem Einzelnen am Herzen liegen, offen und am geeigneten Ort vorge- 
bracht werden können, wird er sich weniger frustriert fühlen, und es wird 
ein besseres Klima in der Gemeinschaft herrschen. Seine eigene Arbeit 
wird davon nur profitieren! 

IV. Rechtverstandene Demokratie 

Der im vorausgehenden Abschnitt geäußerte Gedanke, daß eine offene 
Diskussion der Meinungen und eine Entscheidungsfindung durch die Mit- 
sprache aller nicht notwendig zur Anarchie führen muß, sondern sogar 
geeignet sein kann, eine größere innere Einheit und einen wirksameren 
apostolischen Einsatz des Ordens herbeizuführen12, wäre vielleicht auch 
imstande, zu einer positiveren Einstellung gegenüber der Demokratie bei- 
zutragen. Leider betrachtet man in kirchlichen Kreisen aus übergroßer 
Sorge für den Bestand der Autorität1* jedes Eingehen auf Demokratisie- 
12 Das Motiv für eine Demokratisierung des Ordens darf jedoch nicht allein in einer Ver- 
stärkung seiner Schlagkraft und Effizienz oder in der Wiedergewinnung einer lebendigen 
und aktiven Einheit des Ordens als Gemeinschaft gesucht werden. Ebensosehr muß die 
Neustrukturierung und der damit notwendige Gestaltwandel des Gehorsams aus dem 
Bestreben kommen, der Mündigkeit der Ordensleute als Christen und der Achtung vor 
ihrem Gewissen mehr und besser Rechnung zu tragen. Vgl. Anm. 1. 
13 Diese Sorge ist nicht in sich schon unchristlich. Jesus selbst war nicht nur •Bruder" der 
Menschen, sondern hat auch Autorität in Anspruch genommen. Wo es also in der Kirche 
und in christlichen Vergemeinschaftungen institutionelle Autorität gibt, ist diese als Dar- 
stellung und Zeichen dieser Autorität Christi in ihrem Bestand - wenn auch nicht in all 
ihren historischen Formen - durchaus legitim. 



Demokratie in der Gesellschaft Jesu? 459 

rungswünsche noch allzuoft als ein bloßes Zugeständnis an die mensch- 
liche Schwäche. Man sieht darin eine zwar notwendige, aber letztlich doch 
bedauerliche Anpassung an den augenblicklichen Zeitgeist, durch die im 
Grunde ein eigentlich religiöses Verhalten gegenüber Gott nur erschwert 
und verhindert wird. Dem liegen aber eine Reihe von Mißverständnissen 
zugrunde, auf die noch eingegangen werden soll. 

Nicht selten hört man die Ablehnung demokratischer Institutionen für 
den kirchlichen Bereich damit begründet, daß die Kirche aufgrund ihrer 
göttlichen Stiftung anderen Baugesetzen unterworfen sei als der Staat und 
die anderen natürlichen Gemeinschaften. Dabei wird in der Argumenta- 
tion oft zunächst eine bestimmte, in den Traktaten über Sozialethik stets 
als falsch bezeichnete Vorstellung von Demokratie hier plötzlich als gege- 
ben zugrundegelegt und hernach mit Recht gezeigt, daß sie auf die Kirche 
nicht angewandt werden kann. Gewiß gibt es diese utopische Auffassung 
von Demokratie: Sie verwirft jede Form von eigenständiger Autorität. Sie 
sieht in dieser nur eine die Einzelnen erdrückende Herrschaft und sie will 
deshalb nur noch die unmittelbare Selbstregierung der Gesamtheit der 
Einzelnen gelten lassen. Die dafür etwa doch notwendigen Organe sind 
nur als Mittel und Instrument gesehen, um die Beschlüsse dieser Selbst- 
regierung herbeizuführen und auszuführen, ohne daß ihnen - und das ist 
für diese Auffassung typisch - ein eigener Standpunkt und eine eigen- 
ständige Überzeugung zugebilligt würde. 

Zwar darf diese Vorstellung von Demokratie nicht allzu leicht abgetan 
werden, denn in ihr steckt eine fundamentale Wahrheit, nämlich, daß alle 
Amtsträger für das Wohl der Gemeinschaft da sind und daß dies ihre ein- 
zige Rechtfertigung ist, daß außerdem die Gemeinschaft selbst bei der 
Entscheidungsfmdung aktiv werden muß, soll das, was ausgeführt wird, 
ihre eigene Tat sein. Eine radikale Ablehnung jeder echten institutionel- 
len Autorität ist jedoch nicht notwendig mit dem Demokratiebegriff ver- 
bunden. Sie ist eher die übermäßige Reaktion gegen eine traditionelle 
Vorstellung von der Autorität, nach der die Autoritätsorgane allein die 
Entscheidungen der Gemeinschaft zu bestimmen haben und die Gemein- 
schaft nur so etwas wie die Materie ist, der sie die von ihnen für richtig 
gehaltene Form aufzudrücken haben. Diese von oft sehr ehrenhaften und 
gewissenhaften Leuten vertretene Auffassung von der Rolle der Autorität 
ist ebenso einseitig wie die Auffassung der Vertreter der utopischen 
Demokratie. 

In Wirklichkeit kommt keine etwas komplizierte Gemeinschaft mit dif- 
ferenzierten Zielen ohne ein Organ aus, das die übergeordneten Ziele 



Heinrich Krauss 460 

vertritt und für ihre Verwirklichung sorgt14. Dieses Organ muß aktiv und 
mit eigener Initiative bei der Entscheidungsfindung mitwirken und die 
Gesichtspunkte der Allgemeinheit gegenüber den partikulären Gesichts- 
punkten der Einzelnen zur Geltung bringen. Das Verhältnis der Autorität 
zu den Einzelnen und zur Gemeinschaft ist dann in der gesunden Demo- 
kratie eine ständige Konfrontierung zweier Standpunkte, aus der heraus 
die Entscheidung wachsen muß. Das Autoritätsorgan, selbst wenn es ge- 
wählt worden ist, ist kein bloßes Instrument, dessen die Einzelnen sich 
beliebig bedienen können15. Und die Einzelnen sind keine unpersönliche 
Materie, mit der die Autorität nach ihrer Vorstellung umgehen kann. 

Die Prozedur dieser Konfrontierung von Autorität und Gemeinschaft 
kann auf vielerlei Art geregelt sein. Sie kann - entweder grundsätzlich 
oder nach Sachbereichen verschieden - der einen oder der anderen Seite 
das ausschlaggebende Gewicht zuweisen. Stets muß jedoch, soll das Ver- 
hältnis einer Gemeinschaft zur Autorität gesund bleiben, gewährleistet 
sein, daß keine der beiden Seiten in ihrer Einsicht und in ihrem Willen 
von der anderen vergewaltigt wird. Dies gilt selbst dort, wo das Autori- 
tätsorgan in seiner Amtsführung vom Willen der Untergebenen nicht un- 

14 Audi in der unmittelbaren Selbstbestimmung durch die Gesamtheit, in der sog. direkten 
Demokratie, wird sich •Autorität" bemerkbar machen: Stets werden einige mit Anträgen 
und Forderungen zum Wohle aller hervor- und der Gesamtheit eigenständig gegenüber- 
treten müssen, soll die betreffende Gemeinschaft nicht stagnieren. Nur ist hier die Auto- 
rität nicht in bestimmten Personen institutionalisiert, die •von Amts wegen" mit der 
Wahrnehmung dieser Rolle betraut werden. Die Frage, ob letzteres geschehen soll oder 
unterlassen werden kann, kann erst im Blick auf die Funktionsfähigkeit des betreffenden 
Verbandes beantwortet werden, welche von seiner Größe, seinen Aufgaben und sonstigen 
Umständen abhängt. Es ist die Illusion der •utopischen Demokratie", diesen Sachverhalt 
zu übersehen und zu meinen, die Bestellung von bestimmten Organen, die der Gesamtheit 
eigenständig gegenüberstehen, sei in sich schon etwas Schlechtes, wenn es auch richtig ist, 
daß solche Organe wegen der Gefahr des Mißbrauches der aufgetragenen Rolle besonders 
zu kontrollieren sind. 
15 Das - und das allein - kann gemeint sein, wenn gesagt wird, daß die Autorität •von 
Gott" kommt. Mit der Art und Weise der Bestellung des Amtsorgans hat diese Redeweise 
nichts zu tun: Ein erblicher König ist nicht mehr •von Gottes Gnaden" als ein auf wenige 
Jahre von allen Bürgern gewählter Präsident. Auch für die Kirche dürfte wohl kein 
anderes Verhältnis zwischen Autorität und Gesamtheit zu konzipieren sein, wobei aller- 
dings hinzugefügt werden muß, daß die Autoritätsträger (charismatischer wie hierarchi- 
scher Art) die Inspiration für ihr Reden und Tun von Christus her empfangen müssen 
und die Amtsträger in sakramentaler Kontinuität zum Ursprung der Kirche in Jesus 
Christus zu stehen haben. Wenn es im holländischen Katechismus heißt: •Die Auferbauung 
der Gemeinschaft geht aus von den Bevollmächtigten, die der Herr bestellt hat. Diese 
Auferbauung wird nicht durch die Gemeinschaft bewirkt, sondern wird ihr geschenkt. Das 
ist der tiefste Sinn der Autorität in der Kirche... Was uns Menschen miteinander ver- 
bindet, ist ein Geschenk Christi, nicht unser Werk allein" (s. 163), so wird mit der •Ge- 
schenkhaftigkeit" weder ein dialektischer Bezug zwischen Autoritätsorganen und Gesamt- 
heit der Glaubenden ausgeschlossen, noch wird etwas vorweggenommen über die Art und 
Weise der Bestellung der Amtsträger oder über den konstitutionellen Rahmen, in dem sie 
reden und handeln. 



Demokratie in der Gesellschaft, Jesu? 461 

mittelbar, d. h. durch Abstimmungen, determiniert werden kann. Aber es 
gilt ebenso auch dort, wo das Autoritätsorgan dem Willen der Gemein- 
schaft in seiner Amtsführung unmittelbar Rechnung tragen muß. Die mo- 
dernen demokratischen Staats Verfassungen sind in ihrem meist sehr kom- 
plizierten Mechanismus ein Ausdruck für diese Sachlage. 

Es ist nicht einzusehen, warum unter diesen Voraussetzungen nicht auch 
in der Kirche und in einem religiösen Orden von Demokratie gesprochen 
werden könnte. Wie dies innerhalb der Kirche im einzelnen zu verstehen 
wäre, mag hier offen bleiben. In den Orden dürfte es jedenfalls keinerlei 
grundsätzliche Schwierigkeiten bieten16. Sie waren von jeher von einem 
•charismatischen Konstitutionalismus" bestimmt, der sich aus der Tatsache 
ergab, daß der Ordensgehorsam stets ein Gehorsam unter einer Regel 
war, die Recht und Pflichten der Autorität sowie die Mitspracherechte der 
Untergebenen genau festlegte und damit Obere und Untergebene ge- 
meinsam der Führung des Geistes unterwarf17. 

Diese Möglichkeit eines Wirkens des Heiligen Geistes auch über demo- 
kratische Strukturen ist durchaus real gemeint. Schon der heilige Benedikt 
sagt in seiner Regel: •Daß aber alle zur Beratung hinzugezogen werden, 
bestimmen wir deshalb, weil der Herr oft einem Jüngeren offenbart, was 
das Beste ist" (III, 3). Die letzte Generalkongregation des Jesuitenordens 
hat diesen Gedanken in ihrem •Dekret über das gemeinschaftliche Leben" 
ebenfalls herausgestellt. Es heißt dort ausdrücklich: •. .. Dieser gegensei- 
tige Austausch oder Dialog zwischen Obern und den Mitbrüdern, sei es im 
Einzelgespräch oder auf der Ebene der Kommunität, ist deshalb von ganz 
übernatürlicher Bedeutung, weil er ein Mittel ist, den göttlichen Willen 
zu erforschen, sowohl für die brüderliche Gemeinschaft wie auch für die 
apostolische Tat"18. 

Der Gedanke eines Wirkens des Heiligen Geistes auch durch die Wil- 
lensbildung der Gemeinschaft widerstreitet einem traditionellen Ideal 
vom Ordensgehorsam, das gerade in der Unterwerfung des Willens unter 
einen Obern das Eigentliche des Gehorsams sah und der Vermittlung des 

16 Die Frage des spezifisch jesuitischen Papstgehorsams mußte hier und bei den sonstigen 
Überlegungen dieses Aufsatzes außer Betracht bleiben. Zum Problem des Papstgehorsams 
vgl. das Buch von J. G. Gerhartz, •Insuper promitto". Die feierlichen Sondergelübde 
katholischer Orden. Rom 1966, S. 273-279. 
17 Vgl. hierzu den Abschnitt •Charismatischer Gehorsam" in dem Beitrag des Verfassers 
•Zur zeitgemäßen Anpassung des Ordensgehorsams", in: GuL 39 (1966), 252 ff. 
18 Deutsche Ausgabe der Dekrete der 31. Generalkongregation SJ, 1967, als Manuskript 
gedruckt (Dekret über das gemeinschaftliche Leben und die religiöse Disziplin), S. 92. - 
Das Ordensdekret des Zweiten Vatikanischen Konzils bietet ebenfalls viele Ansätze zu 
einer stärkeren Betonung des demokratischen Elements in den Orden: Art. IV und XIV 
sowie Ausführungsbestimmungen Art. I, II, IV, XVIII. Vgl. hierzu auch Alfons Fehrin- 
ger, Satzungsreform - Überlegungen zu methodischen und juristischen Problemen bei der 
Erneuerung des Ordenslebens, Friedberg bei Augsburg 21968. 



Heinrich Krauss 452 

Willens Gottes durch den Obern eine besondere Wirksamkeit für das Fin- 
den des Willens Gottes zusprach. Richtig an dieser Auffassung ist sicher, 
daß der Einzelne vom Geist nicht nur direkt und unmittelbar geführt 
wird, sondern stets auch durch die Vermittlung von anderen Menschen 
und durch die Eingliederung in die Gemeinschaft. J. G. Gerhartz SJ hat 
kürzlich am Beispiel des hl. Ignatius sehr schön aufgezeigt19, wie Ignatius 
sich zunächst fast ausschließlich persönlich, individuell vom Geist leiten 
ließ, dann aber von diesem Geist Schritt für Schritt zur immer stärkeren 
Einordnung in die Kirche geführt wurde. Daß er dann sehr stark, wenn 
auch keineswegs ausschließlich, die Vermittlung des Willens Gottes durch 
die Menschen in der Vermittlung durch Obere sehen zu müssen glaubte, 
war aber doch wohl nur zeitbedingt. Religiöser Gehorsam liegt ja zu- 
allererst in der Zurückdrängung der eigenen Willkür bei der Entschei- 
dungsfindung20. Dabei dürfte es zweitrangig sein, ob die nötige mensch- 
liche Vermittlung durch einen Obern, durch ein Sachverständigengremium 
oder durch den Spruch der Gemeinschaft geschieht. Und selbst dort, wo 
eine Unterwerfung der eigenen Einsicht und des eigenen Willens (und 
nicht nur eine Zurückdrängung der Willkür) am Platze ist, etwa um die 
äußere Ordnung der Gemeinschaft nicht ohne wirkliche Not zu beein- 
trächtigen, ist der Gehorsam unter den Willen vieler nicht leichter und 
nicht weniger verdienstlich, um in der alten Terminologie zu bleiben, als 
der Gehorsam unter den Willen eines einzigen. 

Unter diesen Perspektiven verändert sich die Fragestellung. Man sollte 
in der Kirche und im Orden nicht fragen, wieviel an Demokratie ist not- 
gedrungen zuzugestehen, um noch einigermaßen up-to-date angesehen zu 
werden. Man sollte vielmehr fragen, wie wäre heute Demokratie mög- 
lichst weitgehend zu verwirklichen, vielleicht sogar zeichenhaft in An- 
näherung an Formen und Ausprägungen, die - wie etwa das •Räte- 
system" - anderswo als utopisch angesehen werden müssen, weil in Staat, 
Wirtschaft und Gesellschaft die menschliche Unzulänglichkeit dies noch 
verhindert. Wenn die Glieder eines großen Ordens es fertig brächten, 
auch nur ein wenig in dieser Richtung zu realisieren und vorzuleben, dann 
würde man wieder glauben, daß es •jenseitige Menschen" sind. Jenseitig 
nicht deshalb, weil sie hinter ihrer Zeit zurück sind oder außerhalb ihrer 
Probleme stehen, sondern jenseitig deshalb, weil sie die geheimsten Sehn- 
süchte und Wünsche der Menschen aufgegriffen haben und versuchen, 
schon in dieser Welt wenigstens anfanghaft das zu verwirklichen, was in 
seiner Fülle der Menschheit durch Gott erst noch geschenkt werden soll: 
die brüderliche Einheit in Jesus Christus. 

19 Gerhartz SJ, Vom •Geist des Ursprungs" der Gesellschaft Jesu, in: GuL41 (1968) 245 ff. 
20 Vgl. hierzu auch den Abschnitt •Gehorsam als Kreuzesnachfolge" in dem schon zitierten 
Artikel des Verfassers in GuL 39 (1966). 




