
Im Spiegel der Zeit 465 

Ein Versuch •geistlicher Übungen" 

Seit einigen Jahren wird lebhaft über Theorie und Praxis •geistlicher Übungen" 
diskutiert. Im Folgenden soll zu diesem Gespräch etwas beigetragen werden, was 
ich in den vergangenen sieben Jahren probiert habe. Es handelt sich um •Tage 
der Besinnung" oder eben •geistlicher Übungen", die ich mit Studenten bzw. jun- 
gen Akademikern gehalten habe. Gewiß gibt es viele ähnliche Versuche seit ge- 
raumer Zeit. Der hier mitgeteilte kann vielleicht trotzdem die eine oder andere 
Anregung geben und vor allem die grundlegende Frage neu beleuchten, wie man 
den gestörten Bezug zwischen dem Alltag des christlichen Lebens und der weithin 
üblichen Form der Exerzitien heilen könne. 

Für die Übungen standen jeweils zweieinhalb oder dreieinhalb Tage zur Ver- 
fügung. Ausgangspunkte der Überlegungen waren, 
a) in möglichst viele Arten von Übungen und damit in die reiche Tradition geist- 
lichen Tuns einzuführen, und 
b) diese Übungen in möglichst engem Bezug zur normalen Situation des Lebens 
anzulegen. Es sollten Tage des gemeinsamen Bedenkens, des Miteinander-Ubens, 
des Austauschs und gemeinsamen Lebens sein. Wir haben bewußt darauf ver- 
zichtet, das eigentliche Ziel der Ignatianischen Exerzitien, die •Wahl" oder •Ent- 
scheidung", thematisch zu machen und wenigstens auf diese Weise zum Ausdruck 
gebracht, daß wir etwas davon Unterschiedenes probieren wollten, ohne natür- 
lich für den Einzelnen die Möglichkeit neuer Entscheidung für Gott auszuschlie- 
ßen. 

Zunächst kam es auf Vielfalt an, die zur Anregung dienen sollte. •Wer vieles 
bringt, wird jedem etwas bringen." Wir verzichteten auf das durchgehende Still- 
schweigen und wollten bewußt einen sinnvollen Rhythmus von Schweigen und 
Reden üben, durch den das eine wie das andere gewinnen könnte. Von einer 
Tischlesung sind wir bald abgekommen und haben dafür das Gespräch gewählt, 
das Gemeinschaft ausdrückt und bildet, die Nähe zum anderen und seine Kennt- 
nis fördert und in die Tage ein auflockerndes Element bringt. Gemeinsames Ge- 
spräch war ferner vorgesehen für die Vorbereitung der Eucharistie am Morgen, 
ein Schriftgespräch am Nachmittag und ein Erfahrungsaustausch am Abend. 
Schwerpunkte waren je eine Meditation am Vormittag und eine besondere 
Übung am Nachmittag. Gemeinsam sollte das getan werden, was auch sonst ge- 
meinsam geschieht (Gottesdienst, Mahlzeiten, Gespräch). Alles andere wurde den 
einzelnen überlassen, da auch in der normalen Situation jeder auf sich gestellt 
ist (Abendgebet, Morgengebet, Meditation, Lesen). 

Im einzelnen verliefen die Tage nach folgender Ordnung: Nach einer Einfüh- 
rung am Abend der Ankunft über den Sinn der Tage, nach Vorstellung, Verstän- 
digung über ein gemeinsames, von allen mitgetragenes Wollen, wurde der Tag 
bald beschlossen, um zur Ruhe zu kommen und ausreichend Schlaf zu haben. Der 
Morgen begann mit gemeinsamer Besprechung der Eucharistiefeier, Verteilung 
der Dienste usw. und der Feier der Eucharistie. Nach dem Frühstück wurde die 



Im Spiegel der Zeit 466 

Einführung in die Meditation gegeben. Wir hielten uns streng an die Ordnung 
des Exerzitienbuches, so daß der Vormittag mit dieser ersten Hauptübung aus- 
gefüllt war. Nach dem Mittagessen und ausreichender Pause versammelten wir 
uns zu einem Schriftgespräch (Dauer: 45 Minuten). Danach wurde wieder eine 
Einführung für die Übung am Nachmittag gegeben, die alle wieder allein hiel- 
ten. Vor dem Abendbrot Versammlung zu einem •Abendlob" in schlichter Form 
(Psalm, Lied u. ä., meditatives mündliches Gebet, inneres Gebet). Nach dem 
Abendbrot fand ein Austausch von etwa 30 Minuten statt, bei dem Fragen ge- 
stellt, Beobachtungen ausgetauscht und weitere Möglichkeiten erwogen wurden. 
Er sollte vor allem dazu dienen, die Blockierung und Scheu zu durchbrechen, die 
weithin gegenüber dem Gespräch über Fragen des Glaubens und geistlichen Le- 
bens bestehen. Der Rest des Abends (bis etwa 21 Uhr) wurde mit Anhören von 
Schallplatten ausgefüllt, um auch diese Möglichkeit aufzuschließen. In diesen Ta- 
gen waren es anspruchsvolle Texte und musikalische Darbietungen, wie die Psal- 
men und das Markusevangelium in der Übersetzung von Fridolin Stier, die 
•Biblischen Gesänge" der Magdalith (Ghristophorus-Verlag) u. ä. Am Schluß 
des Abends standen Hinweise für das Abend- und Morgengebet und eine kurze 
Bildbetrachtung. Am eindrucksvollsten waren die Kreuzwegbilder von Josef 
Hegenbarth. Die Tage schlössen Sonntagmittag nach dem Mittagsmahl. Danach 
fand wieder ein kurzer Austausch über die Tage, auch über Änderungs- und Ver- 
besserungswünsche, statt. 

Nun einige Bemerkungen zu den einzelnen •Übungen". Wir haben unterschie- 
den zwischen dem Morgen- und Abendgebet im thematischen Sinn und einem 
einzelnen Gedanken oder Gebetswort unmittelbar vor dem Einschlafen bzw. nach 
dem Aufwachen. Für Morgen- und Abendgebet wurden schlichte Formen, aber 
anspruchsvolle Texte empfohlen und kurz erläutert, wie das Vaterunser, das Te 
Deum, das Gloria, einzelne Psalmen. Auf die Erschließung von Psalmversen und 
ganzen Psalmen haben wir besondere Mühe gewandt. Als Gedanken unmittel- 
bar vor der Nachtruhe wurden Kurzgebete genannt, wie: •Vater, in deine Hände 
empfehle ich mein Leben". Und für den Morgen: •Vater, ich komme, deinen 
Willen zu tun". Oder einfach: •Ja, Vater". Teilnehmer, die ein Jahr später wie- 
derkamen, sagten mir, daß sie dieses •Gebet" beim Aufwachen das ganze Jahr 
hindurch begleitet habe. Hier scheint eine fruchtbare Möglichkeit zu liegen, ange- 
sichts der fast durchgehenden Gefährdung eines ausführlicheren und geordneten 
Morgen- bzw. Abendgebetes. 

Einzelnes zur Eucharistiefeier und ihrer Vorbereitung kann hier übergangen 
werden, da heute vielfältige Versuche überall gemacht werden. Die Möglichkeit 
der Kelchkommunion in diesem Jahr hat wesentlich zur Vertiefung des Vollzugs 
der Eucharistie beigetragen. 

Die Vorbereitung der ersten Meditation mußte ausführlicher sein, um die 
Grundgedanken nach dem Exerzitienbuch zu erläutern und den Stoff vorzulegen. 
Wir haben uns an die einzelnen Anweisungen von Ignatius gehalten, die vor 
allem eine Stunde der eigenen Meditation vorsehen, die Körperhaltung ins Belie- 
ben stellen, aber Wert auf das Alleinsein legen und mancherlei praktische und 
psychologisch richtige Ratschläge geben. Von den 60 Minuten haben wir nichts 



Im Spiegel der Zeit 467 

abgezweigt. Zu meinem Erstaunen haben alle Teilnehmer, die durchweg in die- 
ser Form ungeübt waren, diese Zeit eingehalten und zum größten Teil daran 
Freude gehabt. Als Stoff wurde ein neutestamentlicher Text genommen und für 
die Meditation aufgeschlossen. Die Darlegung erfolgte nach dem üblichen Schema 
der beiden Vorübungen, der Gliederung in •Punkte" und Anregungen des Kol- 
loquiums. Die erste Vorübung habe ich verändert und möchte das auch zur Dis- 
kussion stellen. Anthropologisch und exegetisch haben wir heute Bedenken, die 
•Vergegenwärtigung" einer biblischen Person und eines Geschehens so anzuset- 
zen, wie es Ignatius tat. Dafür habe ich versucht, in der ersten Vorübung einen 
existentiellen Ausgangspunkt zu finden, der einer Situation oder Erfahrung des 
Menschen entspricht und so unmittelbarer zur •Sache" oder •Aussage" des Textes 
hinführt (und nicht zur biographisch-psychologischen Vergegenwärtigung eines 
biblischen Geschehens). Die Auswahl der Texte richtete sich nicht nach dem Exer- 
zitienaufbau des Exerzitienbuches, da insgesamt nur drei solcher Meditationen 
möglich waren. Doch war eine innere Logik immer wirksam; die dritte Medi- 
tation wurde regelmäßig über einen Text aus Johannes gehalten. 

In einigen Kursen war die intensivste •Übung" mit dem stärksten Echo die ge- 
meinsame Lesung der Schrift. Absichtlich habe ich beim erstenmal den Jakobus- 
brief gewählt, einen uns wenig vertrauten, oft als etwas •hausbacken" verdäch- 
tigten Brief. Bis zu diesem Jahr blieben wir dabei, trotz des ständigen Wechsels 
der Teilnehmer. In sieben Jahren haben wir das erste Kapitel gelesen. Meist 
reichten ein oder zwei Verse. Das Gespräch ging sofort und direkt auf die •Sache" 
zu, die uns gesagt wird. Verstehenshilfen und exegetische Bemerkungen wurden 
am Rand steuernd vermerkt. Die •Gegenwärtigkeit" des Textes war meist voll- 
kommen, ohne besondere •Übersetzungsschwierigkeiten" oder die Notwendig- 
keit von •Anwendungen". Vielen wurde klar, daß ein christliches Leben ohne 
ständigen Umgang mit der Schrift, möglichst im Gespräch mit anderen, nicht 
möglich ist. 

Am problematischsten waren mir von Anfang an und sind es heute noch mehr 
die Übungen am Nachmittag. Es sollte auch hier die normale Situation aufgefan- 
gen werden. An zwei Nachmittagen sollte jeder einen •Spaziergang" machen, 
das eine Mal mit der Anregung des Jesusgebetes, das andere Mal in schlichter 
menschlicher •Solidarität" und Geborgenheit in der Schöpfung. Das Jesusgebet 
wurde kurz erläutert in seiner Struktur, seinem Gehalt, seiner geschichtlichen 
Bedeutung. Die Verbindung von Atmungsrhythmus, Bewegungsrhythmus und 
Gebet wurde dargestellt. Neben dem Rosenkranz hat gewiß das Jesusgebet seit 
den Anregungen nach dem 1. Weltkrieg (R. Guardini, H. Schürmann u. a.) man- 
chem geholfen, im •immerwährenden" Gebet und in der Verbindung mit Gott zu 
bleiben, auch den Tag hindurch. Die Fragen, die neuerdings kritisch geäußert 
werden, spiegelten sich auch in dem unterschiedlichen Echo der Teilnehmer wider. 
Vielleicht ist dieses Gebet nur möglich in einer östlichen Geisteshaltung und in 
der radikalen Form, wie sie das •russische Pilgerleben" beschreibt. Psychologische 
und anthropologische Bedenken sind gewiß nicht leicht abzuschütteln (vgl. H. 
Bacht, Das •Jesus-Gebet" • seine Geschichte und seine Problematik, in •Geist 
und Leben", 24 [1951], 326•338). Doch ergab sich aus mancherlei Gesprächen, 



Im Spiegel der Zeit 468 

daß der eine oder andere für sich in diesem Gebet einen Weg fand, wenn es auch 
nicht im Sinne der orientalischen Tradition der Weg allein sein dürfte. 

Die zweite Nachmittagsübung war einfacher. Auf einem Spaziergang (allein) 
sollte bewußt vollzogen werden, was vor allem dem Großstädter leicht verloren- 
geht, aber zur Gesundheit unseres Lebens unentbehrlich ist: das schlichte Da- 
sein in der Welt und Schöpfung und unter den Menschen. Die Erfahrung der 
Schöpfungswirklichkeit, der wir zugehören, muß bewußt in Erinnerung gerufen 
werden. Die Verbundenheit mit der •Welt", in der wir sind und dessen Teil wir 
sind, die Freude an den Farben und Formen, das offene und freie Wahrnehmen 
von Bäumen, Wiesen, Blumen, Häusern. Dazu kommt das Leben als Mensch 
unter den Menschen, in Distanz und Solidarität. Was uns täglich aufgegeben ist, 
ganz dabei und darin zu sein, ohne sich jedoch zu verlieren und vom Sog des 
Milieus treiben zu lassen, in Sammlung, Bei-sich-Sein und doch wach und hell- 
hörig unter den Menschen sein, das muß eigens bewußt gemacht und •geübt" 
werden. Dadurch geschieht mühelos manche Lösung auch innerer Verspannungen. 

Zur Abendgestaltung wäre noch zu erwähnen, daß das •geistliche Gespräch" 
sehr behutsam und taktvoll geschehen muß. Alles kommt darauf an, daß die Be- 
reitschaft zum Reden miteinander von selbst erwacht, keine ängstliche Qual oder 
künstliche Atmosphäre entsteht. Im Pneuma sollten Christen über diese Fragen 
so freimütig und selbstverständlich reden können wie über alles andere auch. 
Das Gespräch war nur locker zeitlich begrenzt, manchmal dauerte es zwanzig 
Minuten, manchmal eine Stunde. Das Gelingen ist immer ein Geschenk, abhän- 
gig von vielen Faktoren, auch von der Zusammensetzung der Teilnehmer. Doch 
manchmal wurde dieses Geschenk zuteil. Sehr intensiv war das Hören der Mu- 
sik bzw. biblischer Texte. Manche Teile mußten zwei- oder gar dreimal wieder- 
holt werden. Einmal blieb eine kleine Gruppe zurück, um das ganze Markus- 
evangelium noch zu hören, nachdem vorher gemeinsam nur ein Teil vorgetragen 
worden war. 

Dieser Versuch, über den hier kurz berichtet wurde, hat manche Entdeckungen 
gebracht, die ich zum Schluß eben andeuten will. Das Interesse und die Freude 
an solchen •Übungen" ist sehr groß, größer, als wir oft annehmen. Für die Be- 
reitschaft, sich dafür Zeit zu nehmen und auch einen inneren Einsatz zu machen, 
gilt das ebenso. Von den bisherigen (etwa 130) Teilnehmern hatten nur zwei in 
früheren Jahren an Exerzitien im gebräuchlichen Sinn teilgenommen! Einige 
machten diese Übungen zwei- bis dreimal, je nach einem Jahr, wieder mit. Sie 
erzählten z. T., daß sie mühelos an das anknüpfen konnten, was sie im Jahre 
vorher erfahren und getan hatten. So stark haben diese Tage das Jahr hindurch 
in der Tiefe gewirkt, daß mit der Erinnerung auch die Erfahrung sofort wieder 
auflebte. Die Intensität der Begegnung mit dem Wort der Schrift, mit Gott und 
untereinander scheint • soweit wir hier überhaupt reden können • nicht gerin- 
ger zu sein als bei vielen Exerzitien herkömmlicher Art. Alle Chancen liegen 
vor allem darin, die Schrift aufzuschließen und zum Leuchten zu bringen. Meist 
entstand bereits nach einem Tag jene gelöste und zugleich gesammelte Atmo- 
sphäre, die zum Gewinnen des Abstands, der Freiheit des Hörens und der Wach- 
heit für den anderen nötig ist. Die Fröhlichkeit am Ende war das schönste Zei- 



Einübung und Weisung 469 

dien dafür. Der Kreis der Teilnehmer sollte ziemlich homogen sein, wenn auch 
in unseren Versuchen keineswegs alle vorher miteinander bekannt waren. Das 
gleiche Milieu, die gleichen Fragen, ähnliche Berufe und Lebenssituationen för- 
dern die Fruchtbarkeit. Sicher werden in den kommenden Jahren noch viele und 
vielleicht bessere Versuche gemacht werden müssen. Die Möglichkeiten sind kaum 
begrenzbar. Zur Zeit denken wir an eine noch kommunikativere Form, zu der mög- 
lichst viele der Laien oder gar alle etwas Eigenes beitragen. In den gegenwärti- 
gen Bedrängnissen, dem Klagen über •Glaubensschwund" und •Krisen" sollten 
wir solche Zeichen der Hoffnung sehen und mutig nach neuen Wegen suchen. 
Der Geist Gottes ist ein Geist der Fülle und Vielfalt; unsere Phantasie und 
Freude am Entdecken sollten auf ihn eingehen. 

Wolf gang Trilling, Leipzig 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Propheten - Weihnacht 

Meditation über Isaias 9,1-6 

Ein Kind ist uns geboren, ein Sohn ist uns geschenkt 

Ist die Geburt eines Kindes schon ein Grund zur Freude? Nicht unbedingt! War- 
um so kritisch? Nun, es gibt Gründe dafür. Die hungernden Kinder in Biafra und 
anderswo. Raumnot und Existenzkampf bei uns und vielerorts. Zu viele Men- 
schen, zu viele Kinder. Und wer sorgt für dieses Kind? Wer reicht ihm die Nah- 
rung, wer pflegt es? Wer zahlt seine Bildung? Wird sich das lohnen? Wird es 
ein nutzbringendes Glied der Gesellschaft sein? Einer der befiehlt, oder einer, der 
Befehle ausführt? Welchen Weg wird es gehen? Was wird es sein? 

Kein Zweifel, so kann man fragen, ja man darf es und muß es vielleicht. Die 
eine oder andere Frage, sie stellt sich gewiß. Aber alle zusammen sind nur die 
eine Hälfte des Geburtstages, gewissermaßen seine Nachtseite. Die andere Seite, 
sie ist auch da. Es ist die Seite, die Isaias sieht (V. 1), das aufgehende Licht, das 
jede Geburt mit sich bringt und Freude vermittelt. Ein wenig von dieser Freude 
verspürt man wohl überall, trotz Kindergeschrei, wo es heißt: neues Leben ist ge- 
boren. Man freut sich bei jeder Geburt, so könnte man mit dem Propheten sagen, 
wie man sich freut in der Ernte, wie man jubelt beim Beuteverteilen (V. 2). 

Aber Geburt in der Nacht oder Geburt bei Tag, Licht bringt sie mit, Dunkel- 
heit auch, und so bleibt die Frage. Für uns, nicht für Isaias. Denn er sieht ein be- 
sonderes, ein großes und strahlendes Licht. Daß auch wir es sehen könnten, das 
ist hier die Bitte! 




