Von den Ginsen Kierkegaards ...

Eine katholische Zwischenbilanz®
Walter Kern SJ, Pullach bei Miinchen

Kierkegaard! erfand die folgende Geschichte, und vielleicht hat er sie an
einem 1. Januar erfunden. Gesetzt den Fall, so schreibt er, die Génse
konnten sprechen, so wiirden sie gewif} auch ihre eigenen Gottesdienste hal-
ten; sie kimen jeden Sonntag zusammen, und ein Génserich wiirde predi-
gen. Der wesentliche Inhalt seiner Predigt wére etwa dieser: Schaut, was
fur eine hohe Bestimmung haben doch die Ganse, was fir ein hohes
Ziel hat ihnen der Schopfer gesetzt! Mit ihren Schwingen kénnen sie
in entfernte Linder, an gesegnete Gestade fliegen, wo sie eigentlich
zu Hause sind. Zu uberaus Groflem sind sie berufen... Die Ginse
saflen ganz still und unbeweglich, zu den schonsten Stellen der Pre-
digt wiirden sie ein wenig mit dem Kopf nicken und nach dem Gottesdienst
noch ein bifichen dariiber schnattern. Aber eines, eines wiirden sie in ihrem
gesunden, guten Werktagsverstand ganz bestimmt nie und nimmer tun:
sie wiirden nicht fliegen. Denn das wissen sie ganz genau: daf} eine Gans
nicht zum Fliegen da ist, und daf}, wiirde sie recht hoch hinaus wollen da-
bei, dies ein boses Ende nahme. Fliegen also wiirden die Génse nicht. Sie
wiirden es nicht einmal versuchen, ihre Fligel zu rithren. Das nicht. Und
so kdmen sie Sonntag um Sonntag zur Predigt; still und unbeweglich, nik-
kend, schnatternd — und nicht fliegend. So bis an ihr Lebensende. Und auch
die Geschichte ist damit zu Ende.— Was haben Kierkegaards Ganse mit dem
Beginn eines neuen Jahres zu tun?

Der Jahresbeginn gilt verstindlicherweise als Anlafl des Riickblicks und
der Vorschau. Man zieht Bilanz. Bilanz zu ziehen ist nun gewil} eines je-
den hochst personliches Geschift. Und es ist dabei nicht abwegig, sondern
gar unumginglich, den rechten Ausgleich zu bedenken zwischen den ver-
schiedenen Dimensionen, Bereichen, Umkreisen des eigenen Lebens und
Wirkens: zwischen Familie, Beruf, politischem Engagement, sozialer Ver-
antwortung und schlieflich auch dem religios-kirchlichen Sektor. Nur
tiber diesen letztgenannten Lebensbereich soll hier etwas gesagt werden
auf eine allgemeine Weise. Es sollen Koordinaten eingezogen werden,
welche die Orientierung erleichtern in der Situation der katholischen Kir-
che heute — heute, d. h. hinter 1968 zurtick und wohl auch tiber 1969 hinaus,
in der ,nachkonziliaren Ara“. Diese Entwicklungstendenzen in unserer

* Der ,Sitz im Leben® dieser Seiten: Predigt in St. Michael Minchen, am 1. 1. 1969.
1 Nach W. Lowrie, Das Leben Soren Kierkegaards, Disseldorf-Kéln 1955, 208.



Walter Kern 2

Kirche fihren nun aber zuriick zu den — Géansen Kierkegaards. Denn es
mochte scheinen, daf die Ganse des Kirchenbetriebs — mit denen der herbe
Kritiker der dénischen lutherischen Landeskirche seiner Zeit (um 1850)
Vorsteher und Kirchenvolk verglich —, dal diese Ganse heute nicht mehr
so unbeweglich stille sitzen, kopfnicken und ein wenig schnattern, sondern
dafl sie zu fliegen versuchen. Sie regen ihre Flugel! Zwar ist der Flug der
Kirche unserer Zeit nicht der eines kithnen Adlers. Aber die Fliigel des
kirchlichen Gefliigels rithren sich. In Flugrichtung groflerer Freiheit und
stirkerer Gemeinschaft. Das sind die beiden Entwicklungstendenzen in der
katholischen Kirche von heute, die der Orientierung dienen sollen.

Dafl die katholische Kirche im Aufbruch zu mehr Freiheit begriffen ist,
1af3t sich an dem einen oder andern Faktum ablesen. Wer unbedingt nicht
per Sarg zur Grube fahren will, kann fir Feuerbestattung optieren. Nie-
mand ist mehr vonseiten der Kirchenbehérde festgelegt auf die katholische
Bekenntnisschule oder auf eine bestimmte politische Partei. Fiir die Messe
stehen vier verschiedene Formulierungen des Kanons zur Wahl. Groflere
Unabhiangigkeit der Kirchenpresse wird diskutiert. Der nichtkatholische
Partner der ,Mischehe® mufl nicht mehr zu Zugestindnissen gedriangt
werden, die er gegen sein Gewissen gerichtet empfindet. Und die deutschen
Bischofe, wie auch die Bischéfe anderer Linder, haben in der Auseinan-
dersetzung um die Geburtenkontrolle der Gewissensentscheidung der Ehe-
partner das letzte Wort zuerkannt. Beachtliche Wandlungen zeigen sich
hier — aber sind dies, genau besehen, nicht eher nur kieine Eruptionen der
neuen christlichenFreiheit? Ist nicht bedeutsamer ein unterstrémiger Klima-
wechsel? Unsere Kirche erkennt sich als legitimen Raum, als angestamm-
ten Ort der Freiheit. Man kann nicht Christ sein, ohne sich zur Freiheit
Jesu Christi zu bekennen. Sie bekundet: dafl Gott, der uns nicht braucht
und ,nichts von uns hat“, keine Willkiirlasten auf die Schultern des Men-
schen legt, dafl er nichts will als, ganz banal, das Gluck des Menschen.
Seine Gebote haben nur das zum Ziel, daf der Mensch besser, tiefer, voller zu
sich selber finde, in Gemeinschaft mit seinesgleichen. Paulus verkiindet mit
dem wunderbaren Wort von Gal 5, 1: ,Zur Freiheit hat uns Christus be-
freit®. Er hat befreit den Heiden von der Knechtschaft der Naturkrifte und
Schicksalsméchte, denen er sich aberglaubisch ausgeliefert wihnte. Er hat
den Juden (und das ist der Vergleichsfall fir die neue innerkirchliche
Freiheit) befreit vom lastenden Ballast der tausendundeins Gesetze, Vor-
schriften, Weisungen, betreffend heilige Zeiten — Tage, Monate, Jahre,
betreffend Speisen und Getrinke (vgl. Gal 4, 10; Kol 2, 16-23). Wie sehr
menschlich hat unsere Kirche solchem Religionswesen in Gesetzeswerk im
Gang der Jahrhunderte Tribut gezollt, und wie not-wendig ist der Riick-
ruf in die Freiheit des Evangeliums!



Von den Génsen Kierkegaards . .. 3

Corruptio optimi pessima. Freiheit — Libertdt und Liberalitdt — kann
ausarten in Libertinismus. In Freidenkerei, ,freies Leben®, ,freie Liebe®.
In Willkiir, Ungebundenheit, in den Pharisdismus der eigenen Laune und
des Eigensinns. Sie kann Manipulation werden. Auch Revolutionédre kon-
nen recht repressiv sein. Das neutestamentliche Korrektiv gegen die Ent-
artung christlich-paulinischer Freiheit gibt die Theologie des Matthaus
von dem steilen Weg und der engen Tir, die zum Reich Gottes fithren
(Mt 7, 13f.); und der 1. Johannesbrief kontert das laxistische Miflver-
stindnis des augustinischen ,Ama et fac quod vis (Liebe — und tu, was
du willst)“ mit dem unerbittlichen Kriterium der Liebe zu Gott: dem Hal-
ten seiner Gebote (1 Jo 5, 3). Aber wir kénnen bei Paulus selber bleiben.
Die Frohbotschaft des Galaterbriefs mahnt im selben Atemzug: ,Ihr seid
zur Freiheit berufen, Briidder — nur miflbraucht die Freiheit nicht als einen
Anlaf zur Selbstsucht, sondern dient einander in Liebe. Denn das ganze
Gesetz findet seine Erfiillung in dem einen Gebot: ,Du sollst deinen Néch-
sten lieben wie dich selbst!* Wenn ihr euch aber gegenseitig beifit und frefit,
so seht zu, daBl ihr euch nicht ganz verschlingt® (Gal 5, 13). — Die Freiheit
selber tendiert zur Gemeinschaft.

Mehr Gemeinschafl: das ist die zweite Koordinate zur Situationsorien-
tierung. Auf allen Ebenen kirchlicher Leitung werden neue institutionelle
Formen wirksamerer Gemeinsamkeit gesucht. Was die Bischofssynode
(auf den nichsten Herbst zum zweiten Mal einberufen) fiir den Papst,
sind Priester- und Seelsorgerite fiir die Bischofe?, Gemeinderite fiir die
Pfarrer. Das Mitsprache- und Mitbestimmungsrecht der Laien wird aus-
gebaut. Vieles scheint hier leider noch mehr Hoffnung der Zukuntft als
Praxis der Gegenwart zu sein. Es geht darum, den Fachverstand einzu-
schleusen, der gegeniiber den zunehmend schwieriger werdenden Fragen
notwendig ist; denn ein Mann kann nur fiir eine Sache, nicht fiir 27 Dinge
wirklich kompetent sein®. Es geht darum, dafl Urteilsbildung und Wabhr-
heitsfindung sich méglichst allseitig-umsichtig vollzichen, im Hin und Her
des Dialogs, in der Auseinandersetzung der Diskussion. Von unten her
,durchwachsen®, soll sich 6ffentliche Meinung in der Kirche bilden, die
ihr Gewicht hat. Gemeinschaft ist nur moglich, wenn die Vielheit in der
Einheit gewahrt wird, die Pluralitit den Landessitten gemafer liturgi-
scher Riten, die Pluralitit den kulturellen Traditionen entsprechender
Auslegungen des Glaubens in Theologie und Verkiindigung. — Der Zug

2 Vgl.: ***, Raischlag an Bischofe, in: Wort und Wahrheit 23 (1968) 483-491.

3 P. Arrupe, Christlicher Glaube und Missionstitigkeit [Vortrag Rom 17.4.1968], in:
Priester und Mission (1968), 223: ,Haben nimlich die Priester und Ordensleute eine
Standesgnade zum Predigen und Unterrichten, so haben sie auch — ich mdchte fast sagen ~
eine grofle Standesungnade, sobald sie sich in technische und finanzielle Fragen einlassen.
Jeder versuche das zu sein, was er sein soll.*



Walter Kern 4

zur Gemeinschaft entspricht dem Wesen der Kirche. Sie ist Volk Gottes.
Leib, dessen Glieder je ihre eigene, jeweils notwendige Funktion erfiillen.
Wie eben einer fihig ist, zu lehren oder zu predigen, oder geeignet zur
Leitung oder geneigt zu selbstlosem sozialem Dienst. Und kein Glied
kann zum andern sagen — nicht Hand zum Fuf}, nicht Auge zum Ohr —: Du
bist nicht vornehm genug; du hast nichts zu vermelden. Vielmehr sollen
die geringer scheinenden Dienste mit besonderer Ehre bedacht werden
(1 Kor 2; R6m 12). Gott kennt kein Ansehen der Person. Die naturhaften
oder geschichtlich gewordenen Unterschiede zwischen Menschen — ob Jude
oder Heide, Grieche oder Barbar, Mann oder Frau, Herr oder Sklave —sind
in entscheidendem Sinn relativiert: vor Gott, dem einen Vater und Schopfer
aller; durch Jesus Christus, den einen Bruder und Erloser aller (Gal 3, 28;
Eph 2). Die aber zu einem Amt in der Kirche bestellt sind, sind ,nicht die
Herren eures Glaubens, sondern die Diener eurer Freude® (2 Kor 1, 24).
Auch die neue Gemeinschaft in der Kirche ist von Gefahr bedroht. Sie
kann entarten in Demokratismus, der Wahrheit schlechthin zur Funktion
von Mehrheitsbeschlissen degradiert (allerdings: ob ein Gremium eine
Behauptung fiir genligend begriindet erachtet, dartiber ldft sich abstim-
men!); oder der die Ubertragung von Vollmacht durchweg von unten her
bewerkstelligen mdchte und so den Amtspriester zum Volksbeauftragten
deklariert (dafl dagegen die Empfinger der Vollmacht von oben durch
‘Wahl von unten designiert werden, scheint biblisch und theologisch unbe-
denklich!). Gemeinsamkeit ist nicht Gleichmacherei. Sie ist kein Blanko-
scheck zum Untertauchen in Verantwortungsscheu. Gemeinschaft verweist
ihrerseits zuriick auf Freiheit in Verantwortung und Unterscheidung.
Mehr Freiheit — mehr Gemeinschafi: Mufl das ein Plidoyer fir Pro-
gressismus sein? Nein. Denn Freiheit und Gemeinschaft bedeuten Grund-
werte des Christlichen, diesseits der Fronten. Man kann nicht Freiheit fur
sich und die eigenen Gesinnungsgenossen beanspruchen und sie den ande-
ren vorenthalten. Freiheit ist unteilbar. Voltaire sagte einem Gegner, er
halte dessen Meinung zwar fiir falsch, jedoch fiir dessen Freiheit, sie zu
auflern, werde er sich ridern oder vierteilen lassen oder dergleichen. Ge-
meinschaft gar fordert von ihrem Wesen her Riicksicht auf den Anders-
denkenden, Anderswollenden; Umsicht in die Runde der Meinungen, An-
triebe, Aufgaben. Auch war schon zu sehen, daf} Freiheit (mit der Gefahr
des Sich-Durchsetzens) und Gemeinschaft (mit der Gefahr, die Dinge trei-
ben zu lassen wie eh und je) sich wechselweise korrigieren und gegen Kor-
ruption abschirmen. Wer aber die Gegenwerte zu Freiheit und Gemein-
schaft, Selbstverantwortung und Unterscheidung auch fiir Werte hilt,
ndmlich Ordnung, bindende Leitung, Gehorsam, Disziplin: dem ist nicht
zu widersprechen; denn das sind Werte. Und selbst iiber die Frage der



Von dern Gainsen Kierkegaards . .. 5

Vorrangigkeit der einen Wertegruppe vor der anderen, hier und heute,
wird man nicht mit Fanatismus rechten. Auch die Gegenmeinung, selbst
wenn sie, rigoros vertreten, falsch wire, kann eine niitzliche, ja notwen-
dige Ausgleichsfunktion ausiiben. Wer wollte schon darauf beharren, alles
ganz genau und unverbriichlich zu wissen, ausschlieflich vom lautersten
Wollen getragen zu sein und eben fiir alles und jedes das Universalrezept
und die Patentlésung in der Tasche zu haben! Gottes Herz ist grofer als
unser Herz; seine Gedanken sind nicht unsere Gedanken, und seine Wege
nicht unsere Wege (1 Jo 3, 20; Rom 11, 33 ff.). Gott schreibt auf krummen
Linien gerade. Die Géttlichkeit Gottes stiftet und schafft, ertragt und be-
wahrt die Menschlichkeit, Allzumenschlichkeit des Menschen. Der Gott
Jesu Christi stellt uns gehorig und heilsam in Senkel. Die einen und die
anderen. Uns die Progressiven und uns die Konservativen. Nein, ein Pla-
doyer fiir eine von zwei Seiten war hier nicht zu halten. Trotzdem kann
man mit guten Griinden davon iiberzeugt sein, es sei heute schoner, be-
rechtigter und verpflichtender, katholisch zu sein, als es dies vor tausend
Jahren oder vor hundert Jahren oder vor zehn Jahren war*.

Dieser Uberzeugung allerdings scheint das weit verbreitete Unbehagen
mit den Dingen, wie sie stehen und gehen in unserer Kirche, zu widerspre-
chen. Ist dieses Unbehagen vielleicht, so ist zum Schlufl zu fragen, ein Rei-
ter-vom-Bodensee-Effekt? Die Ballade ist schnell resiimiert: Der Reiter
galoppiert in der Eile der Ddmmerung iiber den zugefrorenen See, ohne
gewahr zu werden, dafl der Ritt iiber todliche Abgriinde geht. Am retten-
den Ufer erst kommt ihm das zu Bewufitsein. Vom Schrecken gefallt, stiirzt
er tot zu Boden. Die Anwendung: Lafit uns etwa gerade der Aufbruch der
Kirche zu neuem Leben, der uns froh machen sollte ob seiner Verheiflun-
gen, erschreckend die Augen aufgehen iiber die Grofie der Gefahr, die
hinter uns liegt und die bestand in der Immobilitit der Traditionen und
Institutionen? Ist die von daher uns itberkommene Belastung der Grund
fir das grassierende Unbehagen? Aber — der Reiter vom Bodensee war
schon am rettenden Ufer angelangt. Sind wir es? Und wire der Boden-
seereiter, so sei die Geschichte zuriickgesponnen, mitten auf dem See sich
der Gefahr bewuft geworden, hitte er, der der vergangenen Gefahr er-
schlaffend erlag, der gegenwirtigen Gefahr nicht alle Fasern des Lebens-
willens, der Rettungshoffnung entgegengespannt? Das aber ist unsere
Situation in der Kirche Jesu Christi heute. Wir sind mitten auf dem Weg.
Zwischen Gefahr und Rettung. Die Ganse Kierkegaards beginnen ihre
Fliigel zu bewegen.

4 Vgl. W. Kern, ,,Gott wird von einer gliubigen und aufgeklirten Gesellschafl mehr ver-
herrlicht .. .“, in: GuL 38 (1965) 1-6.





