Vom Beten heute

Karl Rahner SJ, Miinster i. W. / Miinchen

Sie haben mir fir diese kleine Konferenz! verschiedene Themen vorge-
schlagen, und aus diesen habe ich mir die Frage nach der Einheit von litur-
gischem Beten und privater Frommigkeit ausgewéhlt. Das Thema ist an
sich unter den vorgeschlagenen Themen gar nicht das modernste und auf-
regendste. Aber ich meine, es ist und bleibt fiir das Ordensleben, wie auch
fur das religiose Leben iiberhaupt, immer neu und aktuell.

Das Problem, wie man den feierlichen Kult der Kirche so vollziehen
kénne, daf in gleicher Weise den Erfordernissen der heiligen Kulthand-
lung wie auch dem eigentlich inneren, personlichen und religiésen Leben
des Einzelnen Geniige getan wird, hat von alters her seine Fragen und
Schwierigkeiten, und zwar hauptséchlich psychologischer Art. Diese Schwie-
rigkeiten sind uns allen aus unserem Ordensleben bekannt. Sie werden
immer aufs neue zu itberwinden sein. Es ist klar, daf} es keinen Kult gibt,
der Gott gefallen kann, aufler es wird in diesem Kult wirklich das eigene
Herz dem ewigen Gott dargebracht. Es ist weiter selbstverstandlich, daf}
personliches Beten eines Christen, der in der Kirche lebt und sich nie als
isolierten Individualisten verstehen kann, immer auch wieder einmiinden
muf} in den Kult der Kirche, in die Gemeinschaft der Eucharistiefeier, in
die Aktualisierung jener Gemeinschaft, aus der wir leben, des Leibes Chri-
sti, in dem wir alle verbunden und alle Glieder sind.

Von da aus sind zunéchst einmal — so schwer die Aufgabe, beides zu ver-
einigen, im Alltag immer wieder sein wird — keine uniiberwindlichen
Schwierigkeiten fiir dieses Problem gegeben. Aber wir leben heute in einer
Zeit, in der eine neue, sehr tiefgreifende, epochale Not zu diesem alten
Problem hinzugekommen ist. Dieses Problem betrifft, wenn man genau
zusieht, das liturgische Beten und die private Frommigkeit in einem. Und
wenn man das bedenkt, wird dieses Thema, das mir aufgegeben worden
ist, vielleicht doch noch einmal von einer ganz anderen Seite her aktuell.
Einfach ausgedriickt konnte man sagen: Wir leben in einer Zeit, in der
die private Frommigkeit schwer wird und von daher das liturgische Beten.
Friher hatte man vielleicht den Eindruck, diese beiden Wirklichkeiten
unseres christlichen Ordenslebens stiinden untereinander und gegeneinan-
der in einer gewissen Konkurrenz. Das bleibt natiirlich bestehen. Und diese

1 Dieser Vortrag wurde am 6. 12. 1968 vor den Benediktinerinnen der Abtei vom Heiligen
Kreuz, Herstelle (Weser), gehalten und ist fir die Veroffentlichung leicht tiberarbeitet.



Vom Beten heute 7

erste, psychologisch zu nennende Schwierigkeit, die ich eben andeutete, wird
deshalb auch hente immer wieder zu iiberwinden sein. Aber heute ist das
private und das liturgische Gebet von einer gemeinsamen Gefahr bedroht.
Diese Tatsache macht das alte Problem in einer gewissen Weise sowohl
schwieriger wie auch in anderer Hinsicht wieder leichter. Dieser heute auf-
tretenden, beinahe todlichen Gefahr gegeniiber sind liturgisches Gebet und
private Frommigkeit in einer viel urspriinglicheren und selbstverstandli-
cheren Weise wieder miteinander verbunden; sie sind verschwistert, um
dieser einen letzten todlichen Gefahr gegeniiber bestehen zu konnen.

Die Gefahr, die ich meine, verbirgt sich heute in der Frage: Kénnen wir
iiberhaupt noch beten? Hat Gebet iiberhaupt noch einen Sinn? Es gibt
heute auch schon unter Christen die Ansicht, nach der man eigentlich gar
nicht beten kann, sondern vielleicht im besten Fall noch ,vor Gott“, wie
man zu sagen pflegt, seines Bruders und seiner Schwester sich erinnert. Es
gibt heute Tendenzen, die meinen, wenn es iberhaupt so etwas wie Gott
gibt, daf dieser eigentlich nicht der ist, der in einem personalen Verhaltnis
als unser innerstes, letztes, wahrstes, personlich anredbares Du angespro-
chen werden kann. Selbst wenn wir Tendenzen wie die sogenannte Gott-
ist-tot-Theologie einmal beiseite lassen, so ist mindestens die Gefahr ge-
geben, daf} auch dort, wo man einen solchen letzten, unbeschreibbaren, un-
aussagbaren, ewigen Grund und Abgrund aller Wirklichkeiten sachlicher
und personaler Art anerkennt, doch der Eindruck vorherrscht, man kénne
ihn nicht anreden, man kénne zu ihm in einem wirklichen Sinne gar nicht
beten; Gebet sei die mythologische Erscheinungsform einer menschlichen
Wirklichkeit, die sich im Grunde genommen nur auf den Nachsten bezieht.
So wie die Gefahr besteht, dal man Religion in politische Aktivitit auf-
l6st, das Verhiltnis zu Gott ,entmythologisiert” und in Zwischenmensch-
lichkeit iibersetzt, so ist natiirlich auch schon die Gefahr da, dafl man gar
nicht mehr weifl, was Beten heifit, dafl man meint, so etwas nicht mehr
vollziehen zu kénnen. Gebet erscheint dann als eine merkwiirdige Art der
Introversion, als eine Flucht aus der Wirklichkeit des Lebens und seiner
Aufgaben. Man hat dann den Eindruck, Gebet, das — denken Sie an das
Vaterunser — Gott irgendwelche bestimmte Dinge vortragt und sein Ein-
greifen in dieser Welt erwartet, gebe es gar nicht, da Gott nicht der ist, der,
gleichsam von auflen eingreifend, sich einen eigenen Platz innerhalb der
Welt verschafft, sondern der, der in unendlicher Ferne als der blofie Hori-
zont alles menschlichen Tuns wie abwesend-anwesend existiert und von
dem hochstens geschwiegen werden kann, wenn er nicht unterdessen iber-
haupt schon gestorben ist.

Es gibt heute eine ganz bestimmte Entsakralisierungstendenz und Kult-
feindlichkeit. Alles Gebet, alles in diesem Sinne Transzendente, wird einer



Karl Rahner 8

»ldeologiekritik® unterworfen, in der man alle diese Phinomene psycho-
logisch, tiefenpsychologisch usw. aufzulbsen sucht als Auswirkungen
einer letzten unbewiltigten Daseinsangst des Menschen, als Projektionen,
die als die des Menschen selbst zeigen, dafi er sich noch nicht verstanden
und befreit hat. Da, meine ich, liegt heute der tiefste Grund fiir die Bedro-
hung des liturgischen wie auch des privaten Gebetes.

Diese Schwierigkeit, die vielleicht noch nicht so ganz (Gott sei Dank noch
nicht!) alle Klausurmauern iiberstiegen hat, ist aber eine Schwierigkeit,
unter der jeder Mensch von heute in irgendeiner Weise leidet. Ob dieses
Gefihl des Unvermégens, Gott anreden zu konnen, schon ganz deutlich
geworden ist im einzelnen personlichen Leben, wie sich ein solches Unbe-
hagen mischt und koexistierend ist mit ganz anderen religicsen Traditio-
nen, in denen und aus denen wir leben, ist noch einmal eine andere Frage.
Aber wir sollten uns durchaus niichtern und sachlich eingestehen, daf} es
heute auch bei uns so etwas gibt.

Wenn wir trotzdem beten kénnen, wenn wir es trotzdem gern tun und
das Gebet in unserem Leben vielleicht als eine Selbstverstindlichkeit be-
trachten, wenn wir vielleicht doch immer und iiberall bei Gott sind, vor
seinen Augen wandeln, in einer letzten Selbstverstdndlichkeit ihn anre-
den, nicht das Gefihl haben, das Schweigen Gottes verschlucke unsere
Worte, wenn wir das Empfinden haben, in Gott, in seiner real uns umfas-
senden Licbe geborgen zu sein — kurz, wenn wir trotzdem Menschen des
Gebetes sind, dann missen wir gerade angesichts dieser radikalen Be-
drohtheit des ausdriicklich Religiosen in uns sagen, daff das, was wir leben,
nicht selbstverstiandlich, sondern Gottes Gnade ist, die wir pflegen, bewah-
ren und entfalten missen.

Die Schwierigkeit ist letztlich nur zu tberwinden, wenn wir sie ehrlich
eingestehen und zugeben, dafl in ihr wirklich etwas gesehen wird, was wir
vielleicht in einer vulgéren liturgischen oder privaten Frommigkeit zu
tibersehen pflegen. Man kénnte wohl zwei wesentliche Wahrheiten in die-
ser das liturgische und das private Gebetsleben bedrohenden Gefahr an-
erkennen. Und man sollte diese Wahrheiten deutlich sehen, weil sie, recht
verstanden, unser religioses Leben nicht zerstoren, sondern ihm erst einen
letzten Tiefgang und auch eine der Zeit entsprechende Giiltigkeit verlei-
hen.

Die erste Wahrheit, die hinter dieser drohenden Gefahr steht, ist die
Tatsache, daf Gott nicht irgendetwas neben anderen Dingen ist, sondern
ihr letzter, urspriinglicher, unumfafibarer Grund. Natiirlich: Wenn wir ein
konkretes, einfaches, selbstverstindliches, vom Evangelium, vom Beten
Jesu her gendhrtes religioses Leben fithren, dann ist Gott eine unmittel-
bare, real gegebene, selbstverstindliche Wirklichkeit. Wir sagen ,Du®, wir



Vom Beten heute 9

sagen ,Vater unser im Himmel“. Wir denken auch manchmal zu sehr in
Einheit mit ,Gott“ an den erhohten Herrn. Wir sprechen, wir beten und
wir rufen an, wir sagen Dank, wir tragen diesem lebendigen Du unsere
Wiinsche, unsere Sorgen, unsere Kiimmernisse vor. Das ist alles nur zu be-
rechtigt und wahr und ist die selig-naive Selbstverstandlichkeit unseres
religiosen Lebens.

Aber wenn wir allmihlich merken, daf dieser Gott eben doch nicht nur
irgendein bestimmtes Wesen, ein bestimmtes konkretes Du unmittelbar
neben allem anderen, das wir erfahren, ist, wenn wir merken, dafl Gott
wirklich unsagbar ist, unbegreiflich, gleichsam nirgends festgelegt werden
kann, nicht ein bestimmter Ort im Koordinatensystem unserer Begriffe
und unserer Erfahrungen ist, daf er sich immer wieder den Rechnungen
unseres Lebens entzieht, dal wir ihn nicht einsetzen konnen in unser Kal-
kiil, dafl wir ihn nicht manipulieren kénnen, dafl unser Gebet niemals so
etwas ist wie ein menschliches gegenseitiges Insistieren auf unserem Wil-
len, bis wir unseren Willen bekommen haben, wenn wir merken, dafl man
Gott gleichsam nur unter schweigender Anbetung des unsagbaren, heili-
gen, unbegreiflichen Geheimnisses hat, wenn man merkt, daf Gott nur
dort anwesend ist, wo wir gleichsam alles, was aufler ihm ist, in einem un-
endlichen Sprung {iberspringen, wenn wir merken, dafl man mit Gott nur
auf eine gottliche Weise umgehen kann, wenn wir merken, dafl man dann
erst im letzten betet, wenn man dieses Schweigen, in dem wir verstummen,
in dem wir nichts mehr wissen, in dem gleichsam nur noch eine unendliche
Wiiste und Leere des Sich-selbst-genommen-seins unter uns und um uns
herum sich ausbreitet, anerkennt und den Mut hat, in dieses uns gleichsam
verschlingende Schweigen hinein zu sagen ,Vater unser”, dann, meine
ich, geht uns aus dem, was den Menschen von heute den Mut nimmt, zu
beten, erst eigentlich das letate wahre Wesen des Gebetes auf.

Die zweite Wahrheit, die hinter dieser Entsakralisierungstendenz steckt,
ist die fiir das Christentum wirklich wesentliche Tatsache, dafl Gott mit
seiner Gnade, das heifit mit seiner persdnlichsten Selbstmitteilung, dber-
all ist, nur nicht dort, wo das letzte radikale Nein der Schuld, der Selbst-
verschliefung gegen Gott gesprochen wird. Das Christentum kennt in
einem letzten Sinn kein templum, keinen sakralen Bezirk, in dem Gott
allein und ausschlieflich anzutreffen wire. In einem letzten Verstand
kennt das Christentum keine profane Welt, die gottleer wire und inner-
halb deren es einen ausgesparten Bereich gibe, in den man eintreten
miisse, um Gott zu finden. Es gibt den in diesem letzten Sinn ausgespar-
ten Bezirk des Kultes, des expliziten Gebetes, der mystischen Kontempla-
tion in einem solchen Sinn nicht, daf nur dort Gott sei und sonst nirgends.



Karl Rahner 10

Gottes Selbstmitteilung ist der letzte Grund sogar seiner Schopfung. Und
in dem, was wir seinen allgemeinen Heilswillen nennen, hat er sich schon
in alle Bezirke, in alle Dimensionen, in alle Wirklichkeiten unseres Da-
seins hineingegeben. Uberall, wo die letzte Wahrheit einer Wirklichkeit
erreicht wird, ob wir mit dem Nichsten geduldig sind, ob wir die Unbe-
greiflichkeit des Daseins tragen, ob wir das scheinbar Profanste an Er-
kenntnis in der Wissenschaft, an Leistung in der Technik wollen und als
Menschen frei tun: dieser geistige Selbstvollzug ist auch dort, wo er abso-
lut profan zu sein scheint, schon immer durchgebrochen in die Gnade Got-
tes hinein.

Das heifit, in einfachen, schlichten, beinahe katechismusmifiigen Wor-
ten gesagt: Uberall dort, wo ein Mensch in verantwortlicher Freiheit seine
Pflicht dem Nachsten gegeniiber tut, sich ihm gegeniiber selbstlos, getreu,
tapfer, ehrlich erweist, ist dieser sein personlicher, freier, sittlicher Selbst-
vollzug, der sich am gesamten Material der Welt und der menschlichen
Aufgaben vollziehen kann und muf}, getragen von der iibernatiirlichen
Gnade Gottes, in der — wegen Christus — Gott mit seiner eigenen Selbst-
mitteilung sich uns zuwendet und deswegen allem, was der Mensch in Frei-
heit tut (aufler dort, wo er sich in der Siinde Gott verschliefit), eine letzte
Finalitit, eine letzte innere Entelechie und Dynamik auf das Leben des
dreifaltigen Gottes gibt. Und zwar nicht nur dort, wo wir ausdriicklich
»Gott* sagen, nicht nur dort, wo wir reflex und explizit eine von Gott ge-
gebene gesetzliche Norm oder so etwas Ahnliches zu erfiillen suchen. Gott
ist, weil er der Gott der gnadenhaften Selbstmitteilung an die Welt tuber-
haupt ist, weil er die Welt, wo sie sich nicht in Freiheit versagt, zu seiner
eigenen Geschichte (man konnte vielleicht sogar sagen, wenn man das nicht
pantheistisch mifiversteht), zu seinem Leib gemacht hat, éiberall als die
Gnade der Welt. Und in diesem Sinn gibt es wirklich fiir den Christen
keinen sakralen Bereich, der auch die Grenze fiir Gott wire. Es gibt in die-
sem letzten Sinn kein Haus, in dem er wohnt, aufler die Welt als ganze
selber. Diese fundamentale Wahrheit ist eine ganz selbstverstindliche
christliche Wahrheit. In unserem normalen religiosen Leben haben wir,
obwohl wir das eben Gesagte theoretisch wohl nicht bestreiten, immer noch
den gegenteiligen Eindruck. Wir sagen (in sich natiirlich mit Recht): Die
Sakramente sind die Ereignisse der Gnade, und héren dann stillschwei-
gend den nachsten Satz hinzu: und auflerhalb dieser Sakramente gibt es
so etwas wie ein Gnadenereignis Gottes nicht. Das ist im Grund genom-
men nicht wahr und ist unchristlich. Wir sagen: Wir konnen Gott anreden
im Gebet, im heiligen Kult der Kirche. Das ist wahr. Und im gleichen
Augenblick denken wir hinzu: und wenn wir nicht gerade beten, dann
haben wir nichts mit Gott zu tun. Das ist eine Hiresie.



Vom Beten heute 11

Das ist die zweite Wahrheit jener Entsakralisierungstendenz von heute,
die wir mutig ergreifen miissen in dem Bewufltsein, dafl dadurch weder
privates noch liturgisches Leben im letzten bedroht wird, sondern von die-
sen Wahrheiten her erst eigentlich zum eigenen vollen Leben kommt. Wir
miissen uns gleichsam entschlossen auf den Boden der Schwierigkeit selber
stellen, miissen sie mutig anpacken, ihr ins Auge sehen, ihre Wahrheit er-
kennen und von dort her uns deutlich werden lassen, warum privates und
liturgisches Gebet (und zwar letztlich dann in einer Einheit) gerade von
da herkommen. Wieso kommt von diesen Voraussetzungen her gerade das
private und das liturgische Beten zu seinem eigentlichen Wesen? Wenn
doch Gott als der (nennen wir ihn einmal so!) Transzendente nirgends ist
und wenn er als der sich der Welt als ganzer in Selbstmitteilung Gebende
eigentlich déiberall ist?

Zunichst miissen wir uns einmal ganz niichtern und einfach vom All-
tag her sagen: Es st iiberhaupt so, dafl das Letzte des Menschen immer und
iiberall dasein, alles Einzelne, alles Kleine und Grofle durchwalten muf}
und dennoch eben selber hervorkommen, sich gleichsam inkarnieren, sich
objektivieren mufl. — Zwei sind in Liebe verbunden, und zwar immer und
iiberall im grauen Alltag. Und sie sagen sich doch auch einmal ein aus-
driickliches Wort der Liebe. Sie lassen ihre innerste Verbundenheit in ein
Wort, in ein Zeichen, in eine Geste, in einen Blick hervortreten. — Der
Mensch kann sein Innerstes nur in seiner Leibhaftigkeit vollziehen. Der
Mensch ist der, der zwar immer mehr weif, als er in Worten sagen kann,
und doch eben das Unsagbare in stammelnden Worten auszusagen versu-
chen mufl. Und was sich so im einzelnen privaten Leben begibt, das gibt
es auch in der Geschichte der Menschheit selber als ganzer. Die Geschichte
der Welt, ihre Geistesgeschichte, ihre Kulturgeschichte, all das, was
Menschheit und Menschheitsgeschichte bedeutet, ist im Grunde eben die
Geschichte dieser gnadenhaften Selbstmitteilung des absoluten und tran-
szendenten Gottes. Und in dieser Geschichte, die als ganze (wenn ich noch
einmal so sagen darf) der Leib und die Geschichte Gottes ist, mufl es not-
wendigerweise bestimmte Ereignisse geben, in denen dieses letzte, beinahe
diffus verbreitete gottliche Leben im Grunde aller Wirklichkeit gleichsam
hervortritt, leibhaftig wird, ausdriicklich ausgesprochen wird, im Wort
(kénnen wir jetzt ruhig gleich sagen), im Sakrament, im Kult, in der Ge-
meinschaft der Menschen erscheint und leibhaftige Gestalt bekommt. Das
gehort zum Leben und zum Wesen des Menschen. Dieses gleichsam polar
gespannte Hin und Her zwischen einem Uberall-wesen des Letzten und
Tiefsten des Menschen und der Ausdriicklichkeit dieses Letzten ist erst der
ganze Mensch.

Diese beiden Seiten eines menschlichen Lebens sind nicht einfach ein



Karl Rahner 12

starres System, sondern je nach individueller Berufung, nach Lebensge-
schichte, Epoche usw. selber noch einmal ein lebendiges, eine Geschichte
habendes Verhiltnis. Aber es muf} im letzten immer beides da sein. Und
es gibt solche raumzeitlich, punktformig fixierten Ereignisse, durch die
hindurch jenes ganze, allgemeine, iiberall gegebene Leben Gottes in der
Welt so in Erscheinung tritt, dafl damit auch offenbar wird, daf} diese
Selbstzusage Gottes-an-die-Welt-immer-und-iiberall wirklich unwider-
ruflich und in diesem Sinn , eschatologisch® geworden ist. Das ist gegeben
in Jesus Christus, seinem Kreuz und seiner Auferstehung. Da ist Gott
gleichsam nicht von auflen in die Welt eingetreten, sondern hat sich die
innerste go6ttliche Lebenskraft, die Gott selbst in seiner Welt sein wollte, so
in die Leibhaftigkeit der raumzeitlichen Geschichte hinein-inkarniert, daf
da nun das Zeichen und die Erscheinung davon gegeben ist, dafl diese gott-
liche Selbstmitteilung reuelos ist, sich durchsetzt, siegreich ist und siegreich
sein wird. Und ohne diese Erscheinung der Wirklichkeit Gottes-in-der
Welt-uiberall, ohne diese Erscheinung an diesem bestimmten Punkt kénn-
ten wir nicht wissen und wire auch nicht gegeben, dafl diese Selbstzusage
Gottes-an-die-Welt-immer-und-iiberall endgiiltig, reuelos, siegreich ist,
die Welt wirklich im Innersten schon gerettet und ins Heil gesetzt hat.

Im Liturgiedekret des Zweiten Vatikanums heifit es von der Liturgie, sie
sei ,der Hohepunkt, dem das Tun der Kirche zustrebt, und zugleich die
Quelle, aus der all ihre Kraft stromt* (Art. 10). Sie wissen ja, dafl das
Zweite Vatikanische Konzil auch sonst die Liturgie als den Hohepunkt
des christlichen Lebens preist. Nun, wir wollen wahrhaftig diesem Preis
des Konzils fiir die Liturgie nichts abmarkten und ihn nicht gleichsam
skeptisch verdiinnen. Aber, zunichst einmal sei gesagt: Wenn wir in der
Eucharistie den Leib des Herrn empfangen, und dabei das Unterpfand des
ewigen Lebens, dann ist es nicht in einer modisch modernistischen, heute
im Schwange seienden Theologie, sondern auch nach der ganz normalen
traditionellen theologischen Uberlieferung doch so, daf die Wirkung die-
ses Sakramentes, ndmlich die pneumatische Einheit mit Gott in Jesus Chri-
stus und seiner Gnade, unter Umstinden sich radikaler in unserem Leben
dort ereignet, wo kein Sakrament ist.

Zunichst einmal gehort die ganze Liturgie streng als solche, das heifit
in dem, was sie von anderen dhristlichen Vollziigen unterscheidet, der Di-
mension des Zeichens, des in diesem Sinn ,Sakramentalen, an; und die
Dimension des durch das Zeichen Bezeichneten ist, so sehr sie eine innere
Verbindung mit dem Zeichen selber hat, doch eine andere Dimension. Das
»Sakrament® (sacramentum) und die durch das Sakrament ,bezeichnete
Sache“ (res sacramenti) sind nun einmal nicht einfach identisch, und es ist
durchaus moglich, dafl die durch das Sakrament bezeichnete ,Sache®, Got-



Vom Beten heute 18

tes Selbstmitteilung, sich unter Umstinden an einem Punkt unseres Lebens
in einer radikaleren, endgiiltigeren, siegreicheren, eschatologischeren
Weise ereignet als gerade im Sakrament und im Kult der Liturgie. Dort,
wo es dem Menschen in einer Situation, die Gott verfigt und nicht wir, ge-
lingt, in einer letzten Weise sein ganzes Wesen selbstlos abzugeben in das
unendliche, unsagbare Geheimnis Gottes hinein, sich fallen zu lassen in
diesen Abgrund Gottes, der eben auch der Abgrund des Todes Jesu ist,
dort — unter Umstinden in der radikal selbstlosen Begegnung mit dem
Néchsten — ist der Hohepunkt der eigentlichen, durch das Sakrament ver-
mittelten Wirklichkeit. Es ist durchaus méglich, dafl dieses letzte, tiber un-
ser Verhaltnis zn Gott entscheidende Ereignis sich gerade auch unter der
unmittelbar jetzt gegebenen kultischen Feier begibt; aber es steht nir-
gends geschrieben, dafl das notwendig sich gerade da ereignet. Das weif§
man nicht! Wenn die kleine heilige Theresia vom Kinde Jesu auch sicher
sehr andichtig die heilige Kommunion empfangen hat, so ist vielleicht
das letzte Ereignis dieses Lebens, die radikale Selbstauslieferung an Gott,
wohl doch erst geschehen, wo sie die beinahe bis zur Verzweiflung trei-
bende Finsternis ihres langsamen Sterbens an Lungenschwindsucht ertra-
gen hat, oder auch vielleicht dort, wo eine dumme Mitschwester sie in der
Waschkiiche anspritzt, weil sie sie nicht leiden konnte, und sie das mit
einem freundlichen Licheln hingenommen hat. Wenn wir verstehen, was
es heiflt: Gott ist tiberall, wo wir uns selber wagen, mit seiner Gnade da,
vorausgesetzt, dafl wir nicht nein sagen zu ihm, dann ist (in dem Sinne der
res sacramenti) das ganze Leben heilige Liturgie, eine Liturgie, die wir zu
feiern haben in der vielleicht erbarmlichen Alltdglichkeit unseres Lebens.
Und das, was wir mit Recht als ausgegrenzten, ausgezeichneten, kultisch
gestalteten Bezirk unseres Lebens, als eigentliche Liturgie bezeichnen, das
ist in das In-Erscheinung-treten, das Ausdriicklich- und Inkarnatorisch-
werden jener verborgenen, geheimnisvollen Liturgie, die wir in der
scheinbaren Profanitit des Lebens feiern miissen.

Insofern natiirlich das spezifisch Liturgische als Sakrament (im Unter-
schied zu der durch das Sakrament bezeichneten Sache, die im ganzen Le-
ben geschieht) eben das wirksame Zeichen dessen ist, was den innersten
Grund unseres Daseins durch die Selbstmitteilung Gottes ausmacht, hat
natiirlich diese Liturgie fiir den Christen eine besondere Bedeutung und
gehdrt zu seinem Leben. — Genauso wie Gottes heilige Gnade vom An-
fang der Weltgeschichte an als die innere Entelechie schon immer gegeben
war und sich so gerade in der Inkarnation des ewigen Logos im Kreuz und
im Tod in die Welt hineinbegab, dafl sie, Gnade Gottes genannt, in der
Welt auch diese leibhaftige Greifbarkeit bekam, so drangt selbstverstind-
lich unser innerstes vergéttlichtes Leben immer wieder in die Liturgie



Karl Rahner 14

hinein. Und deswegen hat die Liturgie genauso wie das private Beten, das
ja im Grunde genommen vor derselben Schwierigkeit steht (ohne daf} ich
das noch langer ausfiihren will), ihre unersetzliche Bedeutung im Leben
eines Christen.

Ich habe nicht mehr viel Zeit. Ich mochte nur noch einige Schlufifolge-
rungen und Randbemerkungen zu dem bisher Gesagten machen. Meistens
vertreten wir die Liturgie als den heiligen Ort der Anwesenheit Gottes,
als Gottes Tempel, als das Allerheiligste, wo wir mit Gnade erfiillt wer-
den, um natiirlich dann von da auszugehen in die Welt, um sie zu heiligen
und mit Gnade zu durchdringen. Das ist durchaus eine legitime Perspek-
tive; in ihr konnen wir das Verhiltnis von Liturgie und weltlichem Tun
sehen. Aber ich meine, wir kdnnen nach dem, was wir eben zu sagen ver-
suchten, ebenso die umgekehrt laufende Perspektive sehen. Das ist natiir-
lich dem normalen, wirklich lebendigen Christen im Grunde selbstver-
stindlich. Aber es ist vielleicht doch gut, dafl man sich das ab und zu ein-
mal reflex sagt.

Was meine ich? Wenn jemand bedriickt ist von dem Anwesen des To-
des in seinem Leben, wenn er von innen spiirt, wie vieles Enttauschung,
Finsternis, Ungeklartes und Armseliges ist, wie er innerlich bedroht ist,
und wenn er dann weiterdenkt an all das Sterben in Vietnam, in Biafra,
an all die Ungerechtigkeit der Welt, an all ihre entsetzliche Finsternis, und
wenn er dann (nur ein Beispiel! Es gdbe natiirlich auch auf der positiven
Seite dhnliches) denkt: Darin leidet eigentlich Gott, seine Gnade, leidet
Jesus bis zum Ende der Weltgeschichte, da hingt er eigentlich noch real in
mir, in meinem erbarmlichen Leben, in der Fiirchterlichkeit dieser Welt
am Kreuz, da leidet er real seinen Tod aus; wenn dieser Christ denkt und
hort: Immer noch ruft es durch die ganze Welt, selbst wo sie es nicht reflex
weifl: ,Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen®, wenn er da
aus diesem fiirchterlichen Durcheinander, Weltgeschichte genannt, heraus-
hort: ,Vater, in deine Hiande empfehle ich meinen Geist!“, wenn er also
so wirklich von innen her das Schicksal der Welt in sich selbst und drau-
flen in der ganzen Welt und Menschheitsgeschichte als reales Schicksal
(man kann wirklich so sagen!) von Gott, seiner Selbstmitteilung, seiner
Gnade, auch Jesu, erlebt, der ja nach Matthaus 25 wirklich in jedem Bru-
der und in jeder Schwester gegeben ist, und wenn er dann so in den
Tempelbezirk der Liturgie eintritt, das Mysterium feiert, in dem der Tod
des Herrn verkiindet wird, dann erfahrt er innerlich, wie das, was jetzt
im Abendmahl des Herrn geschieht, nicht eigentlich ein sakraler Bezirk
ist, in den man hineintritt aus einer profanen Welt, sondern das Ereignis
ist, in das in einer letzten — vielleicht schon sogar selig-schonen — Weise all
das zur unmittelbaren Selbstgegebenheit kommt, was wir sonst in der so-



Vom Beten heute 15

genannten profanen Welt leben. Und ich meine, wenn wir so gleichsam
von Gott und seiner Gnade und von der gottlichen Tiefe und Radikalitat
der Welt, als einer schon im Innersten leidend-vergottlichten herkommen,
dann wird die Liturgie nicht mehr den Eindruck erwecken, auch nicht ein-
mal mehr in der Gefahr sein, den Eindruck zu erwecken, wir wiirden da
in irgendeine ideologische Sphire von Unwirklichkeit fliehen und die Welt
draufen lassen, wir wiirden vor der Wahl stehen, entweder die Realitat
der Welt zu sehen oder uns in diese ideologische Sphire zu fliichten. Nein,
Liturgie wird dann das Zu-sich-selber-Kommen, das ausdriickliche Ins-
Wort- und Ins-Zeichen-gebrachte-Leben der realsten, fiirchterlichsten und
wunderbarsten Wirklichkeit selbst. Wir gehen dann gleichsam nicht nur
beladen mit der Gnade Gottes von der Liturgie zuridk in eine gottlose
Welt, sondern kommen aus einer gotterfiillten Welt in eine Sphare, in der
das, was sonst verdeckt ist, was verdringt werden kann, was nicht deut-
lich ist, was oft deswegen auch nicht radikal angenommen ist, sein Zu-sich-
selber-Kommen findet.

Und schlieRlich muf natiirlich, wenn wir auf ein konkretes Ordensleben
blicken, noch eine Bemerkung hinzugefiigt werden. Ich habe schon vorhin
gesagt, das Verhiltnis des ausdriicklich Kultischen, ins Wort Gefafiten,
Sakralen einerseits und des gleichsam anonym Vergottlichten der Welt
anderseits sei kein statisches Verhiltnis, sondern dieses Verhiltnis sel-
ber habe eine Geschichte. Dieses Verhiltnis ist je in einer anderen ,Do-
sierung® (wenn man so sagen darf) dem Einzelnen von Gott zugemessen.
Und von daher ist nun doch auch noch folgendes zu sagen: Die Ausdriick-
lichkeit, die Ins-Wort-, In-den-Kult-Gefafitheit dessen, was jeder Mensch
erlebt, kann eine besondere Aufgabe bestimmter Menschen sein. Wir le-
ben, meine ich, heute (eigentlich schon seit der Reformationszeit) mit einer
merkwiirdigen Idee, ndmlich, dafl das eigentlich Christliche in der gleichen
Weise bei allen Menschen vollzogen werden miisse. Weil Kontemplation
zum christlichen Leben gehort — so hat man den Eindruck —, miisse sie
irgendwo in einer ideologischen Fiktion jedem in gleicher Weise zuge-
schrieben werden; weil Weltauftrag, Weltverbesserung, weil politisches
Engagement, weil Weltverklirung zum Christenleben als solchem gehére,
miiiten sie in der gleichen Weise in jedem Christenleben gegeben sein;
sonst sei dieses Leben nicht authentisch, nicht wahrhaft christlich usw. Das
ist aber im Grunde genommen eine fixe Idee, in der der Hochmut des Men-
schen sich selber etwas vormacht. Jeder Christ hat seine eigene Aufgabe.
Und das Christliche schlechthin wird durch die Kirche als Ganzes verwirk-
licht. Natiirlich muf irgendwo in jedem Christen das Ganze des christ-
lichen Lebens da sein. Auch wenn Sie kontemplative Benediktinerinnen
sind, haben Sie eine Gemeinschaft, haben Sie zu arbeiten, sorgen und lei-



Karl Rahner 16

den Sie mit den Kiimmernissen dieser Welt und so weiter. Selbstverstind-
lich gibt es also auch bei IThnen eine echte Weltzugewandtheit Thres Le-
bens, und ein Jesuit, der in der Weltgeschichte herumfunktioniert, mufl
natiirlich auch beten. Aber in dem Augenblick, wo man nun meint, in je-
dem Leben miisse das Ganze des christlichen Lebens in derselben Aus-
driicklichkeit und Intensitit realisiert werden, kommt nichts heraus als
eine Nivellierung. Jeder will alles machen, und keiner macht dann das,
was er macht, wirklich richtig.

In der Kirche und im Leibe Christi hat jeder seine bestimmte Funktion
und seinen bestimmten Auftrag. Wir alle miissen Christen sein und sonst
gar nichts; aber eben das bedeutet fiir den Einzelnen, daf er in Selbst-
bescheidenheit seinen Auftrag vollbringen mufl und gar nicht so tun mufi,
als ob alles, was in der Welt und in der Kirche an Christentum realisiert
wird, in der gleichen Intensitdt, Deutlichkeit und Leibhaftigkeit auch in
seinem Leben geschehen miisse. Und in einer Zeit, wo man sich gar nicht
mehr getraut, Gott selbst anzureden, wo er uns scheinbar so fern ist (ob-
wohl er gerade durch diese Ferne uns erst aufgeht), muff es doch Men-
schen in der Kirche geben, die das nun einmal wirklich mit aller Intensi-
tit und Ausdriicklichkeit und mit einem radikalen Mut tun fiir sich und
andere. Man braucht dabei gar nicht das explizite Vorbild-geben und -de-
monstrieren und in diesem vielleicht sehr problematischen Sinne ,Zeug-
nis-geben® heranzuziehen, um das verstehen zu kénnen. Es muff Men-
schen geben, die beten, privat und liturgisch, in dieser Einheit, im Ange-
sicht der Bedrohung, die heute dieser einen Wirklichkeit des Betens ge-
geniibersteht, einer Bedrohung, die aber im Grunde genommen eben erst
das wahre Verstidndnis des privaten und des liturgischen Gebetes ermog-
licht. So geprigtes Ordensleben hat auch heute seine grofle, radikale Be-
deutung. Ob das viele sind oder wenige, ist doch im letzten firr den, der
diesen Beruf hat, gleichgiiltig. Er rennt janicht inseinem Ordensberuf einer
Herde nach, sondern trifft eine letzte personliche Entscheidung, die er auch
dann durchhalten kann, wenn so etwas heute keine besonders attraktive
Mode ist. Dann sind wir vielleicht gerade die, die ihr Leben wirklich aus
der innersten Mitte ihrer Glaubensentscheidung leben kénnen. Und ein
solches Leben des ausdriicklichen Gebetes, des Kultes, der Kontemplation,
der Entsagung, der schlichten Christlichkeit dazu, — das ist auch heute ein
Beruf, den es in der Kirche geben mufS. Und wenn uns Gott dazu berufen
hat, dann konnen wir uns doch unbefangen freuen, wenn er andere zu
etwas anderem berufen hat, was es im Leibe Christi auch als Funktion
geben mufl. Und wir sagen: Jeder von uns tut das, was Gott ihm aufge-
tragen hat, und 14t den andern seinen Weg gehen und empfindet den
andern mit seinem Auftrag, mit seiner Berufung, mit seinem vielleicht



Ordensleben als kritische Diakonie 17

sehr sikularen Leben gar nicht als eine Bedrohung und eine Verneinung
des eigenen Lebens, und selbstverstdndlich umgekehrt auch nicht.

Ich will schlicht schlieflen und sagen, daf} ich Ihnen eine ungebrochene,
selbstverstindliche, frohliche Liebe zu Threm Beruf, der Gemeinschaft von
Menschen in Jesus Christus, der Gemeinschaft des Gebetes, der Arbeit, der
christlichen Alltdglichkeit so, wie es der heilige Benedikt vermutlich ur-
spriinglich gedacht hat, von Herzen wiinsche. Ich will mich nicht auf das
Glatteis der Geschichte in der Interpretation des heiligen Benedikt bege-
ben, aber ich meine: In diesem Threm gemeinschaftlichen Leben hat der
heilige Benedikt sich die Rolle der Liturgie wohl so gedacht: Er hat die
Liturgie als einen absolut selbstverstidndlichen Teil des christlichen Lebens
betrachtet und hat sich vermutlich nicht sehr spekulativ damit beschiftigt,
wie nun die einzelnen Momente eines christlichen benediktinischen Lebens
genauer sich zueinander verhalten. Das Ganze unseres Lebens ist christlich,
das heifit, von Gottes Gnade, von Gottes unbegreiflicher Gnade, von Got-
tes totender und lebendigmachender Gnade erfallt. Und gerade deswegen
gibt es, muf es geben Liturgie und privates Gebet in einem.

Ordensleben als kritische Diakonie

Corona Bamberg OSB, Herstelle

Unser Thema scheint nur zum Teil in die nachkonziliare Wesens- und
Neubesinnung der Orden zu passen*. Zum anderen Teil mag es Vorbehalt
auslosen, vielleicht sogar Unbehagen, und es hat keinen Sinn, weiterzu-
reden, ehe das Hemmende nicht wenigstens benannt ist. Es heftet sich an
das Beiwort ,kritisch®.

I. Was heifit hier: ,kritisch“?

Dafl Ordensleben Diakonie ist und also Dienst, zuerst und zuletzt und
nichts als dies, bedarf im Zeichen des Zweiten Vatikanums wohl keiner
Erlduterung. Aber wieso ,kritisch“? Kritisch fir wen? Fir die in Dienst
Genommenen — oder fiir diejenigen, denen der Dienst gilt? Wer wie die

* Dieser Vortrag wurde am 21. 9. 1968 auf einer Tagung der Katholischen Akademie in
Augsburg gehalten und ist fir den Drudk iiberarbeitet.





