
Vom Beten heute 

Karl Rahner SJ, Münster i. W. / München 

Sie haben mir für diese kleine Konferenz1 verschiedene Themen vorge- 
schlagen, und aus diesen habe ich mir die Frage nach der Einheit von litur- 
gischem Beten und privater Frömmigkeit ausgewählt. Das Thema ist an 
sich unter den vorgeschlagenen Themen gar nicht das modernste und auf- 
regendste. Aber ich meine, es ist und bleibt für das Ordensleben, wie auch 
für das religiöse Leben überhaupt, immer neu und aktuell. 

Das Problem, wie man den feierlichen Kult der Kirche so vollziehen 
könne, daß in gleicher Weise den Erfordernissen der heiligen Kulthand- 
lung wie auch dem eigentlich inneren, persönlichen und religiösen Leben 
des Einzelnen Genüge getan wird, hat von alters her seine Fragen und 
Schwierigkeiten, und zwar hauptsächlich psychologischer Art. Diese Schwie- 
rigkeiten sind uns allen aus unserem Ordensleben bekannt. Sie werden 
immer aufs neue zu überwinden sein. Es ist klar, daß es keinen Kult gibt, 
der Gott gefallen kann, außer es wird in diesem Kult wirklich das eigene 
Herz dem ewigen Gott dargebracht. Es ist weiter selbstverständlich, daß 
persönliches Beten eines Christen, der in der Kirche lebt und sich nie als 
isolierten Individualisten verstehen kann, immer auch wieder einmünden 
muß in den Kult der Kirche, in die Gemeinschaft der Eucharistiefeier, in 
die Aktualisierung jener Gemeinschaft, aus der wir leben, des Leibes Chri- 
sti, in dem wir alle verbunden und alle Glieder sind. 

Von da aus sind zunächst einmal - so schwer die Aufgabe, beides zu ver- 
einigen, im Alltag immer wieder sein wird - keine unüberwindlichen 
Schwierigkeiten für dieses Problem gegeben. Aber wir leben heute in einer 
Zeit, in der eine neue, sehr tiefgreifende, epochale Not zu diesem alten 
Problem hinzugekommen ist. Dieses Problem betrifft, wenn man genau 
zusieht, das liturgische Beten und die private Frömmigkeit in einem. Und 
wenn man das bedenkt, wird dieses Thema, das mir aufgegeben worden 
ist, vielleicht doch noch einmal von einer ganz anderen Seite her aktuell. 
Einfach ausgedrückt könnte man sagen: Wir leben in einer Zeit, in der 
die private Frömmigkeit schwer wird und von daher das liturgische Beten. 
Früher hatte man vielleicht den Eindruck, diese beiden Wirklichkeiten 
unseres christlichen Ordenslebens stünden untereinander und gegeneinan- 
der in einer gewissen Konkurrenz. Das bleibt natürlich bestehen. Und diese 

1 Dieser Vortrag wurde am 6. 12. 1968 vor den Benediktinerinnen der Abtei vom Heiligen 
Kreuz, Herstelle (Weser), gehalten und ist für die Veröffentlichung leicht überarbeitet. 



Vom Beten heute 

erste, psychologisch zu nennende Schwierigkeit, die ich eben andeutete, wird 
deshalb auch heute immer wieder zu überwinden sein. Aber heute ist das 
private und das liturgische Gebet von einer gemeinsamen Gefahr bedroht. 

Diese Tatsache macht das alte Problem in einer gewissen Weise sowohl 
schwieriger wie auch in anderer Hinsicht wieder leichter. Dieser heute auf- 
tretenden, beinahe tödlichen Gefahr gegenüber sind liturgisches Gebet und 
private Frömmigkeit in einer viel ursprünglicheren und selbstverständli- 
cheren Weise wieder miteinander verbunden; sie sind verschwistert, um 
dieser einen letzten tödlichen Gefahr gegenüber bestehen zu können. 

Die Gefahr, die ich meine, verbirgt sich heute in der Frage: Können wir 
überhaupt noch beten? Hat Gebet überhaupt noch einen Sinn? Es gibt 
heute auch schon unter Christen die Ansicht, nach der man eigentlich gar 
nicht beten kann, sondern vielleicht im besten Fall noch •vor Gott", wie 
man zu sagen pflegt, seines Bruders und seiner Schwester sich erinnert. Es 
gibt heute Tendenzen, die meinen, wenn es überhaupt so etwas wie Gott 
gibt, daß dieser eigentlich nicht der ist, der in einem personalen Verhältnis 
als unser innerstes, letztes, wahrstes, persönlich anredbares Du angespro- 
chen werden kann. Selbst wenn wir Tendenzen wie die sogenannte Gott- 
ist-tot-Theologie einmal beiseite lassen, so ist mindestens die Gefahr ge- 
geben, daß auch dort, wo man einen solchen letzten, unbeschreibbaren, un- 
aussagbaren, ewigen Grund und Abgrund aller Wirklichkeiten sachlicher 
und personaler Art anerkennt, doch der Eindruck vorherrscht, man könne 
ihn nicht anreden, man könne zu ihm in einem wirklichen Sinne gar nicht 
beten; Gebet sei die mythologische Erscheinungsform einer menschlichen 
Wirklichkeit, die sich im Grunde genommen nur auf den Nächsten bezieht. 
So wie die Gefahr besteht, daß man Religion in politische Aktivität auf- 
löst, das Verhältnis zu Gott • entmythologisiert" und in Zwischenmensch- 
lichkeit übersetzt, so ist natürlich auch schon die Gefahr da, daß man gar 
nicht mehr weiß, was Beten heißt, daß man meint, so etwas nicht mehr 
vollziehen zu können. Gebet erscheint dann als eine merkwürdige Art der 
Introversion, als eine Flucht aus der Wirklichkeit des Lebens und seiner 
Aufgaben. Man hat dann den Eindruck, Gebet, das - denken Sie an das 
Vaterunser - Gott irgendwelche bestimmte Dinge vorträgt und sein Ein- 
greifen in dieser Welt erwartet, gebe es gar nicht, da Gott nicht der ist, der, 
gleichsam von außen eingreifend, sich einen eigenen Platz innerhalb der 
Welt verschafft, sondern der, der in unendlicher Ferne als der bloße Hori- 
zont alles menschlichen Tuns wie abwesend-anwesend existiert und von 
dem höchstens geschwiegen werden kann, wenn er nicht unterdessen über- 
haupt schon gestorben ist. 

Es gibt heute eine ganz bestimmte Entsakralisierungstendenz und Kult- 
feindlichkeit. Alles Gebet, alles in diesem Sinne Transzendente, wird einer 



Karl Rahner 8 

•Ideologiekritik" unterworfen, in der man alle diese Phänomene psycho- 
logisch, tiefenpsychologisch usw. aufzulösen sucht als Auswirkungen 
einer letzten unbewältigten Daseinsangst des Menschen, als Projektionen, 
die als die des Menschen selbst zeigen, daß er sich noch nicht verstanden 
und befreit hat. Da, meine ich, liegt heute der tiefste Grund für die Bedro- 
hung des liturgischen wie auch des privaten Gebetes. 

Diese Schwierigkeit, die vielleicht noch nicht so ganz (Gott sei Dank noch 
nicht!) alle Klausurmauern überstiegen hat, ist aber eine Schwierigkeit, 
unter der jeder Mensch von heute in irgendeiner Weise leidet. Ob dieses 
Gefühl des Unvermögens, Gott anreden zu können, schon ganz deutlich 
geworden ist im einzelnen persönlichen Leben, wie sich ein solches Unbe- 
hagen mischt und koexistierend ist mit ganz anderen religiösen Traditio- 
nen, in denen und aus denen wir leben, ist noch einmal eine andere Frage. 
Aber wir sollten uns durchaus nüchtern und sachlich eingestehen, daß es 
heute auch bei uns so etwas gibt. 

Wenn wir trotzdem beten können, wenn wir es trotzdem gern tun und 
das Gebet in unserem Leben vielleicht als eine Selbstverständlichkeit be- 
trachten, wenn wir vielleicht doch immer und überall bei Gott sind, vor 
seinen Augen wandeln, in einer letzten Selbstverständlichkeit ihn anre- 
den, nicht das Gefühl haben, das Schweigen Gottes verschlucke unsere 
Worte, wenn wir das Empfinden haben, in Gott, in seiner real uns umfas- 
senden Liebe geborgen zu sein - kurz, wenn wir trotzdem Menschen des 
Gebetes sind, dann müssen wir gerade angesichts dieser radikalen Be- 
drohtheit des ausdrücklich Religiösen in uns sagen, daß das, was wir leben, 
nicht selbstverständlich, sondern Gottes Gnade ist, die wir pflegen, bewah- 
ren und entfalten müssen. 

Die Schwierigkeit ist letztlich nur zu überwinden, wenn wir sie ehrlich 
eingestehen und zugeben, daß in ihr wirklich etwas gesehen wird, was wir 
vielleicht in einer vulgären liturgischen oder privaten Frömmigkeit zu 
übersehen pflegen. Man könnte wohl zwei wesentliche Wahrheiten in die- 
ser das liturgische und das private Gebetsleben bedrohenden Gefahr an- 
erkennen. Und man sollte diese Wahrheiten deutlich sehen, weil sie, recht 
verstanden, unser religiöses Leben nicht zerstören, sondern ihm erst einen 
letzten Tiefgang und auch eine der Zeit entsprechende Gültigkeit verlei- 
hen. 

Die erste Wahrheit, die hinter dieser drohenden Gefahr steht, ist die 
Tatsache, daß Gott nicht irgendetwas neben anderen Dingen ist, sondern 
ihr letzter, ursprünglicher, unumfaßbarer Grund. Natürlich: Wenn wir ein 
konkretes, einfaches, selbstverständliches, vom Evangelium, vom Beten 
Jesu her genährtes religiöses Leben führen, dann ist Gott eine unmittel- 
bare, real gegebene, selbstverständliche Wirklichkeit. Wir sagen •Du", wir 



Vom Beten heute 

sagen •Vater unser im Himmer. Wir denken auch manchmal zu sehr in 
Einheit mit •Gott" an den erhöhten Herrn. Wir sprechen, wir beten und 
wir rufen an, wir sagen Dank, wir tragen diesem lebendigen Du unsere 
Wünsche, unsere Sorgen, unsere Kümmernisse vor. Das ist alles nur zu be- 
rechtigt und wahr und ist die selig-naive Selbstverständlichkeit unseres 

religiösen Lebens. 

Aber wenn wir allmählich merken, daß dieser Gott eben doch nicht nur 
irgendein bestimmtes Wesen, ein bestimmtes konkretes Du unmittelbar 
neben allem anderen, das wir erfahren, ist, wenn wir merken, daß Gott 
wirklich unsagbar ist, unbegreiflich, gleichsam nirgends festgelegt werden 
kann, nicht ein bestimmter Ort im Koordinatensystem unserer Begriffe 
und unserer Erfahrungen ist, daß er sich immer wieder den Rechnungen 
unseres Lebens entzieht, daß wir ihn nicht einsetzen können in unser Kal- 
kül, daß wir ihn nicht manipulieren können, daß unser Gebet niemals so 
etwas ist wie ein menschliches gegenseitiges Insistieren auf unserem Wil- 
len, bis wir unseren Willen bekommen haben, wenn wir merken, daß man 
Gott gleichsam nur unter schweigender Anbetung des unsagbaren, heili- 
gen, unbegreiflichen Geheimnisses hat, wenn man merkt, daß Gott nur 
dort anwesend ist, wo wir gleichsam alles, was außer ihm ist, in einem un- 
endlichen Sprung überspringen, wenn wir merken, daß man mit Gott nur 
auf eine göttliche Weise umgehen kann, wenn wir merken, daß man dann 
erst im letzten betet, wenn man dieses Schweigen, in dem wir verstummen, 
in dem wir nichts mehr wissen, in dem gleichsam nur noch eine unendliche 
Wüste und Leere des Sich-selbst-genommen-seins unter uns und um uns 
herum sich ausbreitet, anerkennt und den Mut hat, in dieses uns gleichsam 
verschlingende Schweigen hinein zu sagen •Vater unser", dann, meine 
ich, geht uns aus dem, was den Menschen von heute den Mut nimmt, zu 
beten, erst eigentlich das letzte wahre Wesen des Gebetes auf. 

Die zweite Wahrheit, die hinter dieser Entsakralisierungstendenz steckt, 
ist die für das Christentum wirklich wesentliche Tatsache, daß Gott mit 
seiner Gnade, das heißt mit seiner persönlichsten Selbstmitteilung, über- 
all ist, nur nicht dort, wo das letzte radikale Nein der Schuld, der Selbst- 
verschließung gegen Gott gesprochen wird. Das Christentum kennt in 
einem letzten Sinn kein templum, keinen sakralen Bezirk, in dem Gott 
allein und ausschließlich anzutreffen wäre. In einem letzten Verstand 
kennt das Christentum keine profane Welt, die gottleer wäre und inner- 
halb deren es einen ausgesparten Bereich gäbe, in den man eintreten 
müsse, um Gott zu finden. Es gibt den in diesem letzten Sinn ausgespar- 
ten Bezirk des Kultes, des expliziten Gebetes, der mystischen Kontempla- 
tion in einem solchen Sinn nicht, daß nur dort Gott sei und sonst nirgends. 



Karl Rahner 10 

Gottes Selbstraitttihing ist der letzte Grund sogar seiner Schöpfung. Und 
in dem, was wir seinen allgemeinen Heilswillen nennen, hat er sich schon 
in alle Bezirke, in alle Dimensionen, in alle Wirklichkeiten unseres Da- 
seins hineingegeben. Überall, wo die letzte Wahrheit einer Wirklichkeit 
erreicht wird, ob wir mit dem Nächsten geduldig sind, ob wir die Unbe- 
greiflichkeit des Daseins tragen, ob wir das scheinbar Profanste an Er- 
kenntnis in der Wissenschaft, an Leistung in der Technik wollen und als 
Menschen frei tun: dieser geistige Selbstvollzug ist auch dort, wo er abso- 
lut profan zu sein scheint, schon immer durchgebrochen in die Gnade Got- 
tes hinein. 

Das heißt, in einfachen, schlichten, beinahe katechismusmäßigen Wor- 
ten gesagt: Überall dort, wo ein Mensch in verantwortlicher Freiheit seine 
Pflicht dem Nächsten gegenüber tut, sich ihm gegenüber selbstlos, getreu, 
tapfer, ehrlich erweist, ist dieser sein persönlicher, freier, sittlicher Selbst- 
vollzug, der sich am gesamten Material der Welt und der menschlichen 
Aufgaben vollziehen kann und muß, getragen von der übernatürlichen 
Gnade Gottes, in der - wegen Christus - Gott mit seiner eigenen Selbst- 
mitteilung sich uns zuwendet und deswegen allem, was der Mensch in Frei- 
heit tut (außer dort, wo er sich in der Sünde Gott verschließt), eine letzte 
Finalität, eine letzte innere Entelechie und Dynamik auf das Leben des 
dreifaltigen Gottes gibt. Und zwar nicht nur dort, wo wir ausdrücklich 
•Gott" sagen, nicht nur dort, wo wir reflex und explizit eine von Gott ge- 
gebene gesetzliche Norm oder so etwas Ähnliches zu erfüllen suchen. Gott 
ist, weil er der Gott der gnadenhaften Selbstmitteilung an die Welt über- 
haupt ist, weil er die Welt, wo sie sich nicht in Freiheit versagt, zu seiner 
eigenen Geschichte (man könnte vielleicht sogar sagen, wenn man das nicht 
pantheistisch mißversteht), zu seinem Leib gemacht hat, überall als die 
Gnade der Welt. Und in diesem Sinn gibt es wirklich für den Christen 
keinen sakralen Bereich, der auch die Grenze für Gott wäre. Es gibt in die- 
sem letzten Sinn kein Haus, in dem er wohnt, außer die Welt als ganze 
selber. Diese fundamentale Wahrheit ist eine ganz selbstverständliche 
christliche Wahrheit. In unserem normalen religiösen Leben haben wir, 
obwohl wir das eben Gesagte theoretisch wohl nicht bestreiten, immer noch 
den gegenteiligen Eindruck. Wir sagen (in sich natürlich mit Recht): Die 
Sakramente sind die Ereignisse der Gnade, und hören dann stillschwei- 
gend den nächsten Satz hinzu: und außerhalb dieser Sakramente gibt es 
so etwas wie ein Gnadenereignis Gottes nicht. Das ist im Grund genom- 
men nicht wahr und ist unchristlich. Wir sagen: Wir können Gott anreden 
im Gebet, im heiligen Kult der Kirche. Das ist wahr. Und im gleichen 
Augenblick denken wir hinzu: und wenn wir nicht gerade beten, dann 
haben wir nichts mit Gott zu tun. Das ist eine Häresie. 



Vom Beten heute *' 

Das ist die zweite Wahrheit jener Entsakralisierungstendenz von heute, 
die wir mutig ergreifen müssen in dem Bewußtsein, daß dadurch weder 
privates noch liturgisches Leben im letzten bedroht wird, sondern von die- 
sen Wahrheiten her erst eigentlich zum eigenen vollen Leben kommt. Wir 
müssen uns gleichsam entschlossen auf den Boden der Schwierigkeit selber 
stellen, müssen sie mutig anpacken, ihr ins Auge sehen, ihre Wahrheit er- 
kennen und von dort her uns deutlich werden lassen, warum privates und 
liturgisches Gebet (und zwar letztlich dann in einer Einheit) gerade von 
da herkommen. Wieso kommt von diesen Voraussetzungen her gerade das 
private und das liturgische Beten zu seinem eigentlichen Wesen? Wenn 
doch Gott als der (nennen wir ihn einmal so!) Transzendente nirgends ist 
und wenn er als der sich der Welt als ganzer in Selbstmitteilung Gebende 

eigentlich überall ist? 
Zunächst müssen wir uns einmal ganz nüchtern und einfach vom All- 

tag her sagen: Es ist überhaupt so, daß das Letzte des Menschen immer und 
überall dasein, alles Einzelne, alles Kleine und Große durchwalten muß 
und dennoch eben selber hervorkommen, sich gleichsam inkarnieren, sich 
objektivieren muß. - Zwei sind in Liebe verbunden, und zwar immer und 
überall im grauen Alltag. Und sie sagen sich doch auch einmal ein aus- 
drückliches Wort der Liebe. Sie lassen ihre innerste Verbundenheit in ein 
Wort, in ein Zeichen, in eine Geste, in einen Blick hervortreten. - Der 
Mensch kann sein Innerstes nur in seiner Leibhaftigkeit vollziehen. Der 
Mensch ist der, der zwar immer mehr weiß, als er in Worten sagen kann, 
und doch eben das Unsagbare in stammelnden Worten auszusagen versu- 
chen muß. Und was sich so im einzelnen privaten Leben begibt, das gibt 
es auch in der Geschichte der Menschheit selber als ganzer. Die Geschichte 
der Welt, ihre Geistesgeschichte, ihre Kulturgeschichte, all das, was 
Menschheit und Menschheitsgeschichte bedeutet, ist im Grunde eben die 
Geschichte dieser gnadenhaften Selbstmitteilung des absoluten und tran- 
szendenten Gottes. Und in dieser Geschichte, die als ganze (wenn ich noch 
einmal so sagen darf) der Leib und die Geschichte Gottes ist, muß es not- 
wendigerweise bestimmte Ereignisse geben, in denen dieses letzte, beinahe 
diffus verbreitete göttliche Leben im Grunde aller Wirklichkeit gleichsam 
hervortritt, leibhaftig wird, ausdrücklich ausgesprochen wird, im Wort 
(können wir jetzt ruhig gleich sagen), im Sakrament, im Kult, in der Ge- 
meinschaft der Menschen erscheint und leibhaftige Gestalt bekommt. Das 
gehört zum Leben und zum Wesen des Menschen. Dieses gleichsam polar 
gespannte Hin und Her zwischen einem Uberall-wesen des Letzten und 
Tiefsten des Menschen und der Ausdrücklichkeit dieses Letzten ist erst der 

ganze Mensch. 
Diese beiden Seiten eines menschlichen Lebens sind nicht einfach ein 



Karl Rahner 12 

starres System, sondern je nach individueller Berufung, nach Lebensge- 
schichte, Epoche usw. selber noch einmal ein lebendiges, eine Geschichte 
habendes Verhältnis. Aber es muß im letzten immer beides da sein. Und 
es gibt solche raumzeitlich, punktförmig fixierten Ereignisse, durch die 
hindurch jenes ganze, allgemeine, überall gegebene Leben Gottes in der 
Welt so in Erscheinung tritt, daß damit auch offenbar wird, daß diese 
Selbstzusage Gottes-an-die-Welt-immer-und-überall wirklich unwider- 
ruflich und in diesem Sinn •eschatologisch" geworden ist. Das ist gegeben 
in Jesus Christus, seinem Kreuz und seiner Auferstehung. Da ist Gott 
gleichsam nicht von außen in die Welt eingetreten, sondern hat sich die 
innerste göttliche Lebenskraft, die Gott selbst in seiner Welt sein wollte, so 
in die Leibhaftigkeit der raumzeitlichen Geschichte hinein-inkarniert, daß 
da nun das Zeichen und die Erscheinung davon gegeben ist, daß diese gött- 
liche Selbstmitteilung reuelos ist, sich durchsetzt, siegreich ist und siegreich 
sein wird. Und ohne diese Erscheinung der Wirklichkeit Gottes-in-der 
Welt-überall, ohne diese Erscheinung an diesem bestimmten Punkt könn- 
ten wir nicht wissen und wäre auch nicht gegeben, daß diese Selbstzusage 
Gottes-an-die-Welt-immer-und-überall endgültig, reuelos, siegreich ist, 
die Welt wirklich im Innersten schon gerettet und ins Heil gesetzt hat. 

Im Liturgiedekret des Zweiten Vatikanums heißt es von der Liturgie, sie 
sei •der Höhepunkt, dem das Tun der Kirche zustrebt, und zugleich die 
Quelle, aus der all ihre Kraft strömt" (Art. 10). Sie wissen ja, daß das 
Zweite Vatikanische Konzil auch sonst die Liturgie als den Höhepunkt 
des christlichen Lebens preist. Nun, wir wollen wahrhaftig diesem Preis 
des Konzils für die Liturgie nichts abmarkten und ihn nicht gleichsam 
skeptisch verdünnen. Aber, zunächst einmal sei gesagt: Wenn wir in der 
Eucharistie den Leib des Herrn empfangen, und dabei das Unterpfand des 
ewigen Lebens, dann ist es nicht in einer modisch modernistischen, heute 
im Schwange seienden Theologie, sondern auch nach der ganz normalen 
traditionellen theologischen Überlieferung doch so, daß die Wirkung die- 
ses Sakramentes, nämlich die pneumatische Einheit mit Gott in Jesus Chri- 
stus und seiner Gnade, unter Umständen sich radikaler in unserem Leben 
dort ereignet, wo kein Sakrament ist. 

Zunächst einmal gehört die ganze Liturgie streng als solche, das heißt 
in dem, was sie von anderen christlichen Vollzügen unterscheidet, der Di- 
mension des Zeichens, des in diesem Sinn •Sakramentalen", an; und die 
Dimension des durch das Zeichen Bezeichneten ist, so sehr sie eine innere 
Verbindung mit dem Zeichen selber hat, doch eine andere Dimension. Das 
•Sakrament" (sacramentum) und die durch das Sakrament •bezeichnete 
Sache" (res sacramenti) sind nun einmal nicht einfach identisch, und es ist 
durchaus möglich, daß die durch das Sakrament bezeichnete •Sache", Got- 



Vom Beten heute 13 

tes Selbstmitteilung, sich unter Umständen an einem Punkt unseres Lebens 
in einer radikaleren, endgültigeren, siegreicheren, eschatologischeren 
Weise ereignet als gerade im Sakrament und im Kult der Liturgie. Dort, 
wo es dem Menschen in einer Situation, die Gott verfügt und nicht wir, ge- 
lingt, in einer letzten Weise sein ganzes Wesen selbstlos abzugeben in das 
unendliche, unsagbare Geheimnis Gottes hinein, sich fallen zu lassen in 
diesen Abgrund Gottes, der eben auch der Abgrund des Todes Jesu ist, 
dort - unter Umständen in der radikal selbstlosen Begegnung mit dem 
Nächsten - ist der Höhepunkt der eigentlichen, durch das Sakrament ver- 
mittelten Wirklichkeit. Es ist durchaus möglich, daß dieses letzte, über un- 
ser Verhältnis zu Gott entscheidende Ereignis sich gerade auch unter der 
unmittelbar jetzt gegebenen kultischen Feier begibt; aber es steht nir- 
gends geschrieben, daß das notwendig sich gerade da ereignet. Das weiß 
man nicht! Wenn die kleine heilige Theresia vom Kinde Jesu auch sicher 
sehr andächtig die heilige Kommunion empfangen hat, so ist vielleicht 
das letzte Ereignis dieses Lebens, die radikale Selbstauslieferung an Gott, 
wohl doch erst geschehen, wo sie die beinahe bis zur Verzweiflung trei- 
bende Finsternis ihres langsamen Sterbens an Lungenschwindsucht ertra- 
gen hat, oder auch vielleicht dort, wo eine dumme Mitschwester sie in der 
Waschküche anspritzt, weil sie sie nicht leiden konnte, und sie das mit 
einem freundlichen Lächeln hingenommen hat. Wenn wir verstehen, was 
es heißt: Gott ist überall, wo wir uns selber wagen, mit seiner Gnade da, 
vorausgesetzt, daß wir nicht nein sagen zu ihm, dann ist (in dem Sinne der 
res sacramenti) das ganze Leben heilige Liturgie, eine Liturgie, die wir zu 
feiern haben in der vielleicht erbärmlichen Alltäglichkeit unseres Lebens. 
Und das, was wir mit Recht als ausgegrenzten, ausgezeichneten, kultisch 
gestalteten Bezirk unseres Lebens, als eigentliche Liturgie bezeichnen, das 
ist in das In-Erscheinung-treten, das Ausdrücklich- und Inkarnatorisch- 
werden jener verborgenen, geheimnisvollen Liturgie, die wir in der 
scheinbaren Profanität des Lebens feiern müssen. 

Insofern natürlich das spezifisch Liturgische als Sakrament (im Unter- 
schied zu der durch das Sakrament bezeichneten Sache, die im ganzen Le- 
ben geschieht) eben das wirksame Zeichen dessen ist, was den innersten 
Grund unseres Daseins durch die Selbstmitteilung Gottes ausmacht, hat 
natürlich diese Liturgie für den Christen eine besondere Bedeutung und 
gehört zu seinem Leben. • Genauso wie Gottes heilige Gnade vom An- 
fang der Weltgeschichte an als die innere Entelechie schon immer gegeben 
war und sich so gerade in der Inkarnation des ewigen Logos im Kreuz und 
im Tod in die Welt hineinbegab, daß sie, Gnade Gottes genannt, in der 
Welt auch diese leibhaftige Greifbarkeit bekam, so drängt selbstverständ- 
lich unser innerstes vergöttlichtes Leben immer wieder in die Liturgie 



Karl Rahner 14 

hinein. Und deswegen hat die Liturgie genauso wie das private Beten, das 
ja im Grunde genommen vor derselben Schwierigkeit steht (ohne daß ich 
das noch länger ausführen will), ihre unersetzliche Bedeutung im Leben 
eines Christen. 

Ich habe nicht mehr viel Zeit. Ich möchte nur noch einige Schlußfolge- 
rungen und Randbemerkungen zu dem bisher Gesagten machen. Meistens 
vertreten wir die Liturgie als den heiligen Ort der Anwesenheit Gottes, 
als Gottes Tempel, als das Allerheiligste, wo wir mit Gnade erfüllt wer- 
den, um natürlich dann von da auszugehen in die Welt, um sie zu heiligen 
und mit Gnade zu durchdringen. Das ist durchaus eine legitime Perspek- 
tive; in ihr können wir das Verhältnis von Liturgie und weltlichem Tun 
sehen. Aber ich meine, wir können nach dem, was wir eben zu sagen ver- 
suchten, ebenso die umgekehrt laufende Perspektive sehen. Das ist natür- 
lich dem normalen, wirklich lebendigen Christen im Grunde selbstver- 
ständlich. Aber es ist vielleicht doch gut, daß man sich das ab und zu ein- 
mal reflex sagt. 

Was meine ich? Wenn jemand bedrückt ist von dem Anwesen des To- 
des in seinem Leben, wenn er von innen spürt, wie vieles Enttäuschung, 
Finsternis, Ungeklärtes und Armseliges ist, wie er innerlich bedroht ist, 
und wenn er dann weiterdenkt an all das Sterben in Vietnam, in Biafra, 
an all die Ungerechtigkeit der Welt, an all ihre entsetzliche Finsternis, und 
wenn er dann (nur ein Beispiel! Es gäbe natürlich auch auf der positiven 
Seite ähnliches) denkt: Darin leidet eigentlich Gott, seine Gnade, leidet 
Jesus bis zum Ende der Weltgeschichte, da hängt er eigentlich noch real in 
mir, in meinem erbärmlichen Leben, in der Fürchterlichkeit dieser Welt 
am Kreuz, da leidet er real seinen Tod aus; wenn dieser Christ denkt und 
hört: Immer noch ruft es durch die ganze Welt, selbst wo sie es nicht reflex 
weiß: •Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen", wenn er da 
aus diesem fürchterlichen Durcheinander, Weltgeschichte genannt, heraus- 
hört: •Vater, in deine Hände empfehle ich meinen Geist!", wenn er also 
so wirklich von innen her das Schicksal der Welt in sich selbst und drau- 
ßen in der ganzen Welt und Menschheitsgeschichte als reales Schicksal 
(man kann wirklich so sagen!) von Gott, seiner Selbstmitteilung, seiner 
Gnade, auch Jesu, erlebt, der ja nach Matthäus 25 wirklich in jedem Bru- 
der und in jeder Schwester gegeben ist, und wenn er dann so in den 
Tempelbezirk der Liturgie eintritt, das Mysterium feiert, in dem der Tod 
des Herrn verkündet wird, dann erfährt er innerlich, wie das, was jetzt 
im Abendmahl des Herrn geschieht, nicht eigentlich ein sakraler Bezirk 
ist, in den man hineintritt aus einer profanen Welt, sondern das Ereignis 
ist, in das in einer letzten - vielleicht schon sogar selig-schönen - Weise all 
das zur unmittelbaren Selbstgegebenheit kommt, was wir sonst in der so- 



Vom Beten heute ^ 

genannten profanen Welt leben. Und ich meine, wenn wir so gleichsam 
von Gott und seiner Gnade und von der göttlichen Tiefe und Radikalität 
der Welt, als einer schon im Innersten leidend-vergöttlichten herkommen, 
dann wird die Liturgie nicht mehr den Eindruck erwecken, auch nicht ein- 
mal mehr in der Gefahr sein, den Eindruck zu erwecken, wir würden da 
in irgendeine ideologische Sphäre von Unwirklichkeit fliehen und die Welt 
draußen lassen, wir würden vor der Wahl stehen, entweder die Realität 
der Welt zu sehen oder uns in diese ideologische Sphäre zu flüchten. Nein, 
Liturgie wird dann das Zu-sich-selber-Kommen, das ausdrückliche Ins- 
Wort- und Ins-Zeichen-gebrachte-Leben der realsten, fürchterlichsten und 
wunderbarsten Wirklichkeit selbst. Wir gehen dann gleichsam nicht nur 
beladen mit der Gnade Gottes von der Liturgie zurück in eine gottlose 
Welt, sondern kommen aus einer gotterfüllten Welt in eine Sphäre, in der 
das, was sonst verdeckt ist, was verdrängt werden kann, was nicht deut- 
lich ist, was oft deswegen auch nicht radikal angenommen ist, sein Zu-sich- 

selber-Kommen findet. 
Und schließlich muß natürlich, wenn wir auf ein konkretes Ordensleben 

blicken, noch eine Bemerkung hinzugefügt werden. Ich habe schon vorhin 
gesagt, das Verhältnis des ausdrücklich Kultischen, ins Wort Gefaßten, 
Sakralen einerseits und des gleichsam anonym Vergöttlichten der Welt 
anderseits sei kein statisches Verhältnis, sondern dieses Verhältnis sel- 
ber habe eine Geschichte. Dieses Verhältnis ist je in einer anderen •Do- 
sierung" (wenn man so sagen darf) dem Einzelnen von Gott zugemessen. 
Und von daher ist nun doch auch noch folgendes zu sagen: Die Ausdrück- 
lichkeit, die Ins-Wort-, In-den-Kult-Gefaßtheit dessen, was jeder Mensch 
erlebt, kann eine besondere Aufgabe bestimmter Menschen sein. Wir le- 
ben, meine ich, heute (eigentlich schon seit der Reformationszeit) mit einer 
merkwürdigen Idee, nämlich, daß das eigentlich Christliche in der gleichen 
Weise bei allen Menschen vollzogen werden müsse. Weil Kontemplation 
zum christlichen Leben gehört - so hat man den Eindruck -, müsse sie 
irgendwo in einer ideologischen Fiktion jedem in gleicher Weise zuge- 
schrieben werden; weil Weltauftrag, Weltverbesserung, weil politisches 
Engagement, weil Weltverklärung zum Christenleben als solchem gehöre, 
müßten sie in der gleichen Weise in jedem Christenleben gegeben sein; 
sonst sei dieses Leben nicht authentisch, nicht wahrhaft christlich usw. Das 
ist aber im Grunde genommen eine fixe Idee, in der der Hochmut des Men- 
schen sich selber etwas vormacht. Jeder Christ hat seine eigene Aufgabe. 
Und das Christliche schlechthin wird durch die Kirche als Ganzes verwirk- 
licht. Natürlich muß irgendwo in jedem Christen das Ganze des christ- 
lichen Lebens da sein. Auch wenn Sie kontemplative Benediktinerinnen 
sind, haben Sie eine Gemeinschaft, haben Sie zu arbeiten, sorgen und lei- 



Karl Rahner 16 

den Sie mit den Kümmernissen dieser Welt und so weiter. Selbstverständ- 
lich gibt es also auch bei Ihnen eine echte Weltzugewandtheit Ihres Le- 
bens, und ein Jesuit, der in der Weltgeschichte herumfunktioniert, muß 
natürlich auch beten. Aber in dem Augenblick, wo man nun meint, in je- 
dem Leben müsse das Ganze des christlichen Lebens in derselben Aus- 
drücklichkeit und Intensität realisiert werden, kommt nichts heraus als 
eine Nivellierung. Jeder will alles machen, und keiner macht dann das, 
was er macht, wirklich richtig. 

In der Kirche und im Leibe Christi hat jeder seine bestimmte Funktion 
und seinen bestimmten Auftrag. Wir alle müssen Christen sein und sonst 
gar nichts; aber eben das bedeutet für den Einzelnen, daß er in Selbst- 
bescheidenheit seinen Auftrag vollbringen muß und gar nicht so tun muß, 
als ob alles, was in der Welt und in der Kirche an Christentum realisiert 
wird, in der gleichen Intensität, Deutlichkeit und Leibhaftigkeit auch in 
seinem Leben geschehen müsse. Und in einer Zeit, wo man sich gar nicht 
mehr getraut, Gott selbst anzureden, wo er uns scheinbar so fern ist (ob- 
wohl er gerade durch diese Ferne uns erst aufgeht), muß es doch Men- 
schen in der Kirche geben, die das nun einmal wirklich mit aller Intensi- 
tät und Ausdrücklichkeit und mit einem radikalen Mut tun für sich und 
andere. Man braucht dabei gar nicht das explizite Vorbild-geben und -de- 
monstrieren und in diesem vielleicht sehr problematischen Sinne •Zeug- 
nis-geben" heranzuziehen, um das verstehen zu können. Es muß Men- 
schen geben, die beten, privat und liturgisch, in dieser Einheit, im Ange- 
sicht der Bedrohung, die heute dieser einen Wirklichkeit des Betens ge- 
genübersteht, einer Bedrohung, die aber im Grunde genommen eben erst 
das wahre Verständnis des privaten und des liturgischen Gebetes ermög- 
licht. So geprägtes Ordensleben hat auch heute seine große, radikale Be- 
deutung. Ob das viele sind oder wenige, ist doch im letzten für den, der 
diesen Beruf hat, gleichgültig. Er rennt j a nicht in seinem Ordensberuf einer 
Herde nach, sondern trifft eine letzte persönliche Entscheidung, die er auch 
dann durchhalten kann, wenn so etwas heute keine besonders attraktive 
Mode ist. Dann sind wir vielleicht gerade die, die ihr Leben wirklich aus 
der innersten Mitte ihrer Glaubensentscheidung leben können. Und ein 
solches Leben des ausdrücklichen Gebetes, des Kultes, der Kontemplation, 
der Entsagung, der schlichten Christlichkeit dazu, - das ist auch heute ein 
Beruf, den es in der Kirche geben muß. Und wenn uns Gott dazu berufen 
hat, dann können wir uns doch unbefangen freuen, wenn er andere zu 
etwas anderem berufen hat, was es im Leibe Christi auch als Funktion 
geben muß. Und wir sagen: Jeder von uns tut das, was Gott ihm aufge- 
tragen hat, und läßt den andern seinen Weg gehen und empfindet den 
andern mit seinem Auftrag, mit seiner Berufung, mit seinem vielleicht 



Ordensleben als kritische Diakonie 17 

sehr säkularen Leben gar nicht als eine Bedrohung und eine Verneinung 
des eigenen Lebens, und selbstverständlich umgekehrt auch nicht. 

Ich will schlicht schließen und sagen, daß ich Ihnen eine ungebrochene, 
selbstverständliche, fröhliche Liebe zu Ihrem Beruf, der Gemeinschaft von 
Menschen in Jesus Christus, der Gemeinschaft des Gebetes, der Arbeit, der 
christlichen Alltäglichkeit so, wie es der heilige Benedikt vermutlich ur- 
sprünglich gedacht hat, von Herzen wünsche. Ich will mich nicht auf das 
Glatteis der Geschichte in der Interpretation des heiligen Benedikt bege- 
ben, aber ich meine: In diesem Ihrem gemeinschaftlichen Leben hat der 
heilige Benedikt sich die Rolle der Liturgie wohl so gedacht: Er hat die 
Liturgie als einen absolut selbstverständlichen Teil des christlichen Lebens 
betrachtet und hat sich vermutlich nicht sehr spekulativ damit beschäftigt, 
wie nun die einzelnen Momente eines christlichen benediktinischen Lebens 
genauer sich zueinander verhalten. Das Ganze unseres Lebens ist christlich, 
das heißt, von Gottes Gnade, von Gottes unbegreiflicher Gnade, von Got- 
tes tötender und lebendigmachender Gnade erfüllt. Und gerade deswegen 
gibt es, muß es geben Liturgie und privates Gebet in einem. 

Ordensleben als kritische Diakonie 
Corona Bamberg OSB, Herstelle 

Unser Thema scheint nur zum Teil in die nachkonziliare Wesens- und 
Neubesinnung der Orden zu passen*. Zum anderen Teil mag es Vorbehalt 
auslösen, vielleicht sogar Unbehagen, und es hat keinen Sinn, weiterzu- 
reden, ehe das Hemmende nicht wenigstens benannt ist. Es heftet sich an 
das Beiwort •kritisch". 

I. Was heißt hier: •kritisch"? 

Daß Ordensleben Diakonie ist und also Dienst, zuerst und zuletzt und 
nichts als dies, bedarf im Zeichen des Zweiten Vatikanums wohl keiner 
Erläuterung. Aber wieso •kritisch"? Kritisch für wen? Für die in Dienst 
Genommenen - oder für diejenigen, denen der Dienst gilt? Wer wie die 

* Dieser Vortrag wurde am 21. 9.1968 auf einer Tagung der Katholischen Akademie in 
Augsburg gehalten und ist für den Druck überarbeitet. 




