
Literaturbericht °3 

Wie bedeutsam in den Augen Newmans diese Krankheit als eine Art Er- 

probung der Vollständigkeit, mit der er die Versuchung zur Sünde gegen 

das Licht überwunden hatte, war, zeigt die Sorge, mit der er diesen Bericht 

abfaßte und immer wieder durchsah. Am 31. 8. 1834 begann er ihn und 
setzte die Arbeit in Abständen fort: am 28. 12. 1834, am 1. 3. 1835, am 

6. 9. 1835, am 8. 3. 1840 und am 25. 3. 1840. Er sah ihn später noch einmal 

durch in den Jahren 1842, 1855, 1874 und 187656. 

LITERATURBERICHT 

Die Evangelisten als Schriftsteller 

Die neueste Methode der Evangelienforschung, die sogenannte redaktionsge- 
schichtliche Methode, steckt zwar noch in den Anfängen. Die inzwischen bekannt 
gewordenen Ergebnisse lassen jedoch erkennen, daß sie das besondere Interesse 
der spirituellen Theologie verdient hat. Mehr als andere exegetische Methoden 
hebt sie die spirituellen •Differenzen" zwischen den vier Evangelien ins Bewußt- 
sein und gibt so Anlaß zu allerlei Fragestellungen und Erkenntnissen, die bisher 
weitgehend auf spätere Perioden in der Geschichte der Theologie beschränkt 
schienen, in Wirklichkeit aber schon in neutestamentlicher Zeit aktuell sind. Ein 
erster fragmentarischer Einblick in neuere Werke der einschlägigen Literatur 
mag dazu anregen, selbst einmal auf die spezifischen Eigenaussagen der Evange- 
listen zu achten, um sich mehr und mehr über die Weite und Mannigfaltigkeit 
ihrer Christusbotschaft zu freuen. 

Standpunkte und Neigungen 

Die redaktionsgeschichtliche Methode will, wie der Warschauer Exeget K. Ro- 
maniuk im •Wegweiser in das Neue Testament"1 auf angenehm konkrete Weise 
erläutert, einfach die für jeden Evangelisten typische Theologie wiederentdecken. 
Deshalb untersucht sie systematisch jene Spurenelemente und Katalysatoren, die 
dem Material der Evangelien jeweils den eigenen Akzent geben. Auf diese Weise 
beginnt sich die persönliche geistige Physiognomie der Evangelisten zu enthül- 
len (56). Zweifel an der Berechtigung der Methode bestehen zunächst nicht. Es 

56 Newman, Selbst-Biographie, 151. 
1 Düsseldorf »1965, 55-76. 



Literaturbericht 64 

wäre wohl naiv, wie Romaniuk es nennt, •ein Geschichtswerk nur daraufhin zu 
befragen, was denn und wie denn alles geschehen sei" (57). Es ist doch mit gutem 
Grund anzunehmen, daß der Autor eine gewisse Richtung vertritt, daß er einen 
Standpunkt hat und bestimmte Absichten verfolgt, ja sogar von ganz persön- 
lichen Interessen, Zu- und Abneigungen beeinflußt ist (ebd.). Man kann sich 
eigentlich nur wundern, daß so selbstverständlich scheinende Ansprüche bei der 
Auslegung der Evangelien erst in jüngerer Zeit wieder (auch und gerade im pro- 
testantischen Raum!) positive Beachtung gewinnen. Schon die kurzen Skizzen, die 
Romaniuk dazu bietet, lassen erkennen, daß die Evangelisten Markus, Lukas, 
Matthäus und Johannes (wer auch immer hinter diesen Namen stehen mag) kei- 
neswegs allen profanen Schriftstellerkollegen an Originalität und Standpunkt- 
festigkeit unterlegen sind, obwohl sie - das sei wegen der möglichen Mißver- 
ständnisse gleich hier schon hinzugefügt - gewiß das bleiben, was sie in unseren 
Augen nach traditioneller Auffassung waren, nämlich Berichterstatter und Samm- 
ler von Überlieferungen. 

Auch die •Neutestamentliche Methodenlehre" von H. Zimmermann2 hebt die 
Bedeutung der Redaktionsgeschichte für die wirklich treffende historisch-kritische 
Auslegung der Evangelien kräftig hervor. Ähnlich wie Romaniuk moniert Zim- 
mermann, man habe früher den Blick allzusehr auf die vorevangelische Überlie- 
ferung gerichtet, wobei die Evangelisten fast ausschließlich als einfache •Samm- 
ler" und •Tradenten" angesehen worden seien. Die redaktionsgeschichtliche Be- 
trachtungsweise rücke die besondere Absicht und Ausrichtung der einzelnen Evan- 
gelien in den Vordergrund (215). 

Daß Auswahl, Anordnung, Gliederung und Abwandlung des Stoffes etwas von 
den speziellen Anliegen des einzelnen Evangelisten offenbart, steht außer Zwei- 
fel, wenn und soweit man sich der jeweils verarbeiteten Tradition vergewissern 
kann. Insofern paßt die Methode strenggenommen nur auf die synoptischen 
Evangelien, weil nur sie in literarischer Abhängigkeit voneinander entstanden 
sind, d. h., wie man mit guten Gründen annehmen darf, die Groß-Evangelien Lk 
und Mt haben das Markus-Evangelium und eine hypothetische Spruchquelle Q zur 
Voraussetzung. Nimmt man unter dieser Voraussetzung eine Synopse zur Hand3, 
erkennt man unschwer, daß die Verfasser der Evangelien eine Vielzahl von Va- 
riationsmöglichkeiten ausgenutzt und so ihr jeweils eigenes Gesicht gewonnen 
haben. Sei es nun die stilistische Verbesserung oder Erläuterung des vorgegebenen 
Textes, sei es eine Ergänzung oder Anfügung, Stichwortkomposition oder son- 
stige Verknüpfung, ja selbst die unterschiedlichen geographischen, topographi- 
schen und chronologischen Angaben: die meisten dieser vielleicht zunächst un- 
scheinbaren Fälle sind nicht ohne tiefere Bedeutung. 

So richtig es jedoch ist, •daß die Weitergabe der Tradition durch die Evange- 
listen zugleich deren Interpretation bedeutet, in der Interpretation aber das Glau- 
bensverständnis des jeweiligen Evangelisten zum Ausdruck kommt" (230), so 
sehr verlangt die Anwendung der redaktionsgeschichtlichen Methode Umsicht 
und Offenheit, will man peinliche Fehler historischer oder theologischer Relevanz 

2 Kath. Bibelwerk, Stuttgart 1967. 
3 Z. B. F. J. Sdiierse, Patmos-Synopse, Düsseldorf 1968. 



Literaturbericht °5 

vermeiden. Hier wie überall in der Exegese bewegt man sich in einem hermeneu- 
tischen Zirkel, dessen Radius eng oder weit sein kann, und dessen Mittelpunkts- 
lage darüber entscheidet, ob die Auslegung oberflächliche oder wirklich entschei- 
dende Themen berührt. Da sich die meisten redaktionsgeschichtlichen Studien auf 
Teilaspekte beschränken, ist nur zu hoffen, daß sie sich auch des fragmentarischen 
Charakters ihrer Arbeiten bewußt bleiben. 

Verlust der Einheit? 

Ist die Größe der •Charakter-Differenz" zwischen den Evangelien erst einmal 
bewußt geworden, stellt sich vielen die Frage nach der Einheit der christlichen 
Botschaft. Eine erste Antwort sei deshalb schon an dieser Stelle des Berichtes an- 
deutend vorweggenommen. Die Frage hat ihre zum Teil drängende Berechtigung. 
Verfolgt man etwa den Weg der neuen exegetischen Fragestellung von ihren An- 
fängen bis etwa 1965 in dem recht intensiven Forschungsbericht von J. Rohde, 
•Die redaktionsgeschichtliche Methode"4, dann mag die Vielzahl der Meinungen 
und Hypothesen erschrecken, obwohl Rohde versucht, immer wieder auf die sub- 
jektiven Schwächen der einzelnen Beiträge hinzuweisen. Es ist nicht sein Anlie- 
gen, die spekulative Frage nach Einheit und Vielfalt aufzugreifen. Trotzdem 
macht er in seiner abschließenden Wertung der behandelten Methode eine zum 
Problem passende Bemerkung (leider im Kleindruck!): •Es kommt auch darauf 
an, unter welchem Vorzeichen überhaupt neutestamentliche Wissenschaft getrie- 
ben wird. Gerade hinsichtlich der ,Gemeindetheologie' sollte die Frage nicht lau- 
ten: Welche Worte hat die nachösterliche Gemeinde dem historischen Jesus in 
den Mund gelegt?, sondern vielmehr: Welche Worte hat der erhöhte Herr sei- 
ner Gemeinde in den Mund gelegt?" (193). Hier wird eine Antwort gegeben - 
deren theologische Tiefsinnigkeit freilich von einer bloß historisch fragenden 
Exegese nur schwer verstanden wird -, obwohl es im Grunde die Antwort ist, 
die auch das Zweite Vatikanum in seiner Konstitution über die göttliche Offen- 
barung vertritt: die Christusbotschaft ist so groß, daß sie die ganze Weite des 
vierfarbigen Evangelisten-Spektrums erlaubt5. Das Problem entsteht nur da- 
durch, daß wir infolge von Erziehung, Gewöhnung oder Vorurteilen, dort Gren- 
zen aufrichten, wo der neutestamentliche Kanon die Grenzenlosigkeit der Liebe 

verlangt. 

Kreuzesdunkel 

Der redaktionsgeschichtlichen Behandlung des Markus-Evangeliums haben sich 
bisher relativ wenige Exegeten gewidmet. Eine ausgewogene Beurteilung des 
(nach inzwischen bewährter Hypothese) ältesten Evangeliums dürfte ungleich 
schwerer sein als die entsprechende Analyse der davon abhängigen Groß-Evan- 
gelien. So ist auch die aus vier Einzelstudien zusammengesetzte Arbeit über den 

4 Furdie-Verl., Hamburg 1966. 
5 Vgl. die Konstitution über die göttliche Offenbarung •Dei verbum" Art. 19. 



Literaturbericht 66 

Evangelisten Markus von W. Marxsen6 gewissen Engführungen seiner Ausgangs- 
problematik nicht entronnen. In der Deutung von Marxsen bleibt das älteste 
Evangelium viel zu einseitig im Bannkreis der Parusie-Erwartung, als ob Mk in 
einer ganz extremen Naherwartung der •Wiederkunft" Christi gelebt habe. Diese 
Konzeption bestimme durchgehend den Tenor des Ganzen. Nun zeigt Mk aller- 
dings deutliche Anzeichen einer Schrift, die in der •großen Drangsal" (Mk 13, 19) 
trösten will. Manche Worte konnten einer intensiven •Parusiefrömmigkeit" ein 
gewisses Recht geben. Nur lenkt Mk die Hoffnungen und Sehnsüchte seiner Leser 
in geordnete Bahnen, und sicher hat der Evangelist keine termin- und ortsge- 
bundenen Erwartungen bestärken wollen7. Inzwischen ist auch Marxsens Inter- 
pretation als zu kurzschlüssig zurückgewiesen worden. Rohde warnt ihn sogar vor 
der Gefahr, die Evangelien als nur zeitbedingte Gelegenheitsschriften verstehen 
zu wollen. Das würde die Frage der Verbindlichkeit berühren (118). 

Ganz andere Akzente als bei Marxsen gewinnt die theologische Leistung des 
Mk etwa bei E. Schweizer8. Die Rede vom kommenden Menschensohn und der 
Königsherrschaft Gottes (Mk 13) spiele freilich auch eine wichtige Rolle, aber doch 
nur so, daß sie der Nachfolge der Jünger auf dem Leidensweg Jesu ihren ganzen 
Ernst und zugleich ihre Verheißung gebe (131 f.). Entscheidend sei für Mk gerade 
das Leiden und Sterben Jesu, das einen großen Teil seines Evangeliums aus- 
fülle, ja von 3, 6 an immer wieder auftauche. Angesichts der Leidensansage in 
8, 31 zeigt sich, daß selbst Petrus wie alle Jünger noch gar nichts verstehen. Es ist 
wie in der Geschichte von einem Blinden, dem nur das Wunder Gottes die Augen 
öffnet. Erst dann kann er ihm •nachfolgen auf dem Wege" (10, 46 ff.). Wenn Jesu 
Jünger nach Mk wieder und wieder versagen (vgl. Kap 14), erweist sich darin 
noch einmal, wie schwer, ja wie unmöglich es dem Menschen ist, Gottes Kreuz- 
geheimnis zu verstehen. Die ganze Härte des Sterbens Jesu zeigt Mk mit der Be- 
merkung, er sei mit •lautem Schrei" verschieden und habe gerufen •Mein Gott, 
mein Gott, warum hast du mich verlassen? " Einzig der Gnade Gottes verdanken 
es seine Jünger, wenn sie durch die Jahrzehnte hindurch ihrem gekreuzigten 
Herrn zu folgen vermögen im Vertrauen auf die Weisung von 16, 7: Voran geht 
er euch nach Galiläa, dort werdet ihr ihn sehen. 

Das wahre Israel 

Aus der größeren Anzahl von Arbeiten, die das Matthäus-Evangelium auf seine 
Eigenart hin untersuchen, sei die des katholischen Exegeten W. Trilling heraus- 
gegriffen9. Seine Studie •Das wahre Israel" kann man als redaktionsgeschicht- 
lichen Gesamtentwurf zu Mt bezeichnen. Man findet darin jedenfalls den größten 

* Der Evangelist Markus, Studien zur Redaktionsgeschichte des Evangeliums, FRLANT 
NF 49, Göttingen 1956. 
7 Vgl. F. J. Schierse, Oster- und Parusiefrömmigkeit im Neuen Testament, in: Strukturen 
christlicher Existenz (Hrsg. v. H. Schlier, E. v. Severus, J. Sudbrack, A. Pereira), Würz- 
burg 1968, 37-57. 
8 Jesus Christus im vielfältigen Zeugnis des Neuen Testamentes, München und Hamburg 
1968, 128-132; vgl. auch Das Evangelium nach Markus, NTD 1, Göttingen 1967, 220-224. 
9 Das wahre Israel, München '1964. 



Literaturbericht 67 

Teil der zahlreichen Fragen, die sich aufgrund der zum Teil erheblichen Aussage- 
Spannungen in diesem Groß-Evangelium ergeben, behandelt. Äußerlich gesehen, 
so meint Trilling, sei der rational-logische Grundzug, die scharfe Gliederung des 
Stoffes, die Neigung zu fachgerechten Beweisen, die Betonung des Moralisch- 
Pädagogischen unter anderem für Mt besonders kennzeichnend (221). Innerlich 
ist es durch die polemische Situation der Alternative zwischen wahrem und fal- 
schem Israel bestimmt, und kennt kein Entgegenkommen, keine freundliche Geste, 
auch nicht den Unterschied zwischen pneumatischem und sarkischem (fleischlichem) 

Israel (95). 
Nur von daher wird auch die schriftstellerische Eigenart des Mt verständlich, 

Menschen-Gruppen zu typisieren. Dann entsteht keine problematische Heilsbe- 
schränkung, wenn sich etwa aus Mt 8,11 f. ergibt, daß der Evangelist - scheinbar 
im Gegensatz zu Paulus - die Endbekehrung Israels nicht im Blick gehabt habe 
und das auserwählte Volk als Volk für endgültig gerichtet ansieht. Man darf ein- 
fach nicht übersehen, wie Mt die verschiedenen Parteien und Stände des Juden- 
tums im Unterschied zu Mk als einzige und geschlossene Front darstellt. Er typi- 
siert also die Gegner und bildet zugleich die Front des •wahren" Israel, zu wel- 
cher Johannes der Täufer, Jesus und die Jünger gehören (90 f.). In mancher Hin- 
sicht kommt Mt sogar der Typisierung der Fronten im Johannes-Evangelium 
nahe (93). 

Demgegenüber scheint mir einfach grobe Verkennung matthäischer Aussage- 
Absicht vorzuliegen, wenn R. Walker schreibt, Israel erscheine so im Mt-Evan- 
gelium in einer überraschend •untheologischen", fast möchte man sagen •vulgär- 
theologischen" Ausformung. Es mache sich eine starke Verkürzung der Perspek- 
tive nach •vorne" und •hinten" bemerkbar10. Solche Urteile zeigen nur, wie be- 
hutsam die Auslegung vorgehen sollte, wenn sie es unternimmt, die neutesta- 
mentlichen Schriftsteller gegeneinander zu vermessen. Als ob die polemische Art 
des Mt in seiner Situation nicht ebenso berechtigt war wie die des Paulus in der 
seinen. 

Beruhigung der Geschichte? 

Das Typische und Charakteristische des lukanischen Doppelwerkes (Evangelium 
und Apostelgeschichte), das sogenannte heilsgeschichtliche Denken, ist zuerst von 
H. Conzelmann herausgearbeitet worden11. Er versucht den Nachweis zu führen, 
daß Lk in seinem Doppelwerk eine theologische Aufarbeitung der Probleme un- 
ternehme, die sich infolge der fortgeschrittenen Zeit im Verhältnis der Kirche zu 
ihrer Umwelt ergaben. Auffallend im Vordergrund steht jedoch die von einigen 
Autoren, auch von Conzelmann, angenommene Parusieverzögerungskrise, aus der 
sich vieles erkläre. Rohde hat deshalb an Conzelmann die Frage gerichtet, ob er 

10 Die Heilsgeschichte im ersten Evangelium, Göttingen 1967, 121 f. 
11 Die Mitte der Zeit, Studien zur Theologie des Lukas, Tübingen s1960. An katholischer 
Literatur ist zu nennen: Rene Laurentin, Struktur und Theologie der lukanischen Kind- 
heitsgeschichte, Stuttgart 1967; H. J. Degenhardt, Lukas - Evangelist der Armen, Stutt- 
gart 1966. 



Liieraturbericht 68 

diesen Gedanken nicht überbetone und dadurch in fatale Nähe zur sogenannten 
konsequenten Eschatologie gerate, die ja das Ausbleiben der Parusie und die dar- 
aus entstandene Krise als den einzigen Motor der theologischen Entwicklung des 
Urchristentums betrachte (a. a. 0. 143). Damit spricht Rohde nur aus, was so oder 
ähnlich viele beanstandet haben, zumal methodisch zu fragen ist, auf welche 
Weise Conzelmann die Kriterien gewinnt, um zur ursprünglichen Erwartung der 
f rühesten christlichen Gemeinde zu gelangen. Seine zum Teil überspitzten Anre- 
gungen in ausgeglichenere Wiedergabe lukanischer Intentionen umzusetzen, ist 
immer noch bleibende Aufgabe. 

Lukas stellt sich gewiß ausdrücklich dem Problem der Überlieferung12. Die 
Vorstellung von heilsgeschichtlichen Perioden, die Kategorie einer •Mitte der 
Zeit", die Vorsehung Gottes, die über allem waltet: das alles kennzeichnet den 
dritten Evangelisten außerdem als einen Schriftsteller, für den die Geschichte als 
solche theologisch zum Thema geworden ist. Vor allem aber geht es ihm darum, 
den Osterglauben in einer Zeit zu stärken, die wieder zu Glaubensmüdigkeit und 
Zweifeln neigte. Er bringt deshalb nicht nur viele Beweise für die Tatsache der 
Auferstehung (Lk 24, 39-44; Apg 1,3), er versucht auch im Bild der Emmaus- 
jünger zu zeigen, wie die Christen dem Auferstandenen begegnen können. Seine 
Frömmigkeit hat ein wahrhaft •österliches" Gepräge13. Insofern kann man von 
einer Beruhigung der Geschichte bei Lukas sprechen. Ob all das zu einer pietisti- 
schen Verengung der christlichen Spiritualität beigetragen hat, sei dahingestellt. 

Geist und Leben 

Das Johannes-Evangelium wird von der redaktionsgeschichtlichen Methode nicht 
direkt erfaßt. Dennoch hebt der Vergleich des vierten Evangeliums mit den 
Synoptikern seine Eigenart deutlich ins Licht. Das versucht im Rahmen eines Ge- 
samtentwurfs, einer Einführung in die Theologie aller Evangelisten, den er •Die 
Stunde der Botschaft" nennt, der Züricher Neutestamentier S. Schulz14. Man wird 
zunächst den Mut bewundern, den ein solches Unternehmen voraussetzt. Bald 
schon aber schlägt die Bewunderung in Kritik um, wenn man sieht, daß für die 
Darstellung der •johanneischen Schriftstellerei", wie Schulz es ausdrückt, drei 
Kapitel genügen, während Mk sieben Kapitel gewidmet sind und Mt sowie Lk je 
fünf. Sollte über Joh wirklich so viel weniger zu sagen sein als über Mk? Ob dar- 
aufhin schon von außen her auf große Produktionseile bei S. Schulz geschlossen 
werden darf? Ein Blick ins Innere muß diesen Eindruck leider bestätigen. Die 
Sprache ist aufs ganze gesehen zu distanziert und eher historisch als theologisch 
ausgerichtet. So gesehen kommt die Botschaft der Evangelien zu wenig als blei- 
bende Anrede in den Blick. Und selbst, wenn man sich damit abfindet, wird man 

12 Besondere Aufmerksamkeit verlangt in diesem Zusammenhang H. Schürmann, Tradi- 
tionsgeschichtliche Untersuchungen zu den synoptischen Evangelien, Düsseldorf 1968, 251 
bis 340 (Zur lukanischen Redaktion). 
13 F. J. Schierse, a. a. O. 51-53. 
" Hamburg 1967. 



Literaturbericht °" 

vieles als leichtfertig empfinden. Einige treffende Beobachtungen seien jedoch an- 
geführt, um wenigstens die Grundtendenz des Joh anzudeuten. 

Johannes hat ein besonders hintergründiges Buch geschrieben, das auf die ge- 
genwärtige Geisterfahrung großes Gewicht legt. Vergangenheit und Zukunft 
werden mit großer Kraft in das Jetzt des Heils gezogen. •Am Hören bzw. Nicht- 
hören des Wortes Jesu entscheidet sich hier und heute Glaube oder Unglaube" 
(358). Jesus hielt als der göttliche Gesandte damals auf Erden bereits Gericht und 
erweckte die Toten, und nichts anderes tut der im Geist wiederkommende Christus: 
Wer an ihn glaubt, hat schon das Leben (3, 18), wer nicht glaubt, ist bereits ge- 
richtet (3, 36). Seine Worte sind Geist und Leben (6, 63). Heil und Unheil sind, 
will man es zugespitzt sagen, bei Joh nicht erst die Folge des Glaubens bzw. des 
Unglaubens, sondern sie vollziehen sich im Glauben und Unglauben (352). Die 
theologische Perspektive ist durch Wort- und Geist-Eidetik gekennzeichnet, wie 

schon E. Przywara bemerkte15. 
Gewiß ist von Joh eine sehr sublime Frömmigkeit gepflegt worden. Sie hat, 

wie übrigens jede schriftlich fixierte Spiritualität, ihre Gefahren in sich. Ob sie 
größer sind als die, welche von anderen Evangelien ausgehen, das wird jeweils 
von dem abhängen, der sie liest. Ihr den Vorwurf einer esoterischen, konventikel- 
haften Gemeinschaft oder gar des Heilsindividualismus zu machen, ist jedenfalls 
töricht. Die johanneische Art, die Frohbotschaft zu sagen, bedeutet gegenüber den 
Synoptikern Ergänzung und willkommener Reichtum, der allerdings bis auf den 
heutigen Tag schwer zu erheben ist14. 

Eine kritische Stimme - aber gegen wen? 

Als wohltuenden Kontrast in der Versammlung der Schriftgelehrten empfindet 
man vielleicht W. Niggs •Botschafter des Glaubens"17. Der bekannte Kirdien- 
historiker stellt sich der schwierigen Aufgabe, einen entschlossenen Stoß gegen 
rationalistisch-bibelkritische Auflösung zu führen und der Evangelisten Leben 
und Wort adäquater zu deuten. Gerade weil Nigg kein Berufs-Exeget ist, 
wird man nicht einfach unbeachtet beiseiteschieben, was er als gewissermaßen 
•Außenstehender" zu bemängeln hat. Man kann der Gefahr der Fach-Idiotie 

nicht oft genug aus dem Wege gehen. 
Anerkennung der historischen Notwendigkeit, bibelkritische Forschung zu trei- 

ben, ist für Nigg selbstverständlich. Abwegig nennt er die Verdächtigung, die 
Vertreter der bibelkritischen Arbeit ließen sich von einer •diabolischen Zerstö- 
rungswut" leiten. Diese Anerkennung entbinde jedoch nicht von der Feststellung, 
daß die Bibelkritik zuletzt zu einem Trümmerfeld führte. Die Resultate hätten 

15 Logos, Düsseldorf 1964, 85. Näheres bei J. Blinzler, Johannes und die Synoptiker, Stutt- 
gart 1964. 
18 Von katholischer Seite haben sich besonders mit den Problemen auseinandergesetzt 
W. Thüsing, Die Erhöhung und Verherrlidtung Jesu im Johannesevangelium, Münster 
1959; J. Kühl SVD, Die Sendung Jesu und der Kirdie nadi dem Johannes-Evangelium, 
St. Augustin 1967; J. Blank, Krisis, Freiburg 1964. 
17 Ölten und Freiburg i. Br. 1968. 



Literaturbericht 70 

ungewollt das Vertrauen zur Bibel untergraben und den Umgang mit dem Buch 
der Bücher mehr und mehr erschwert (20). Begreiflich, daß Niggs Urteile von 
Seite zu Seite härter werden. Unverständlich ist ihm, daß keiner der scharfsinni- 
gen Forscher vom negativen Ergebnis seiner Arbeit bis ins Innerste getroffen 
wurde. •Nicht einen einzigen hat das helle Entsetzen über seine Totengräber- 
arbeit gepackt und um den Schlaf gebracht! Keiner hat aufgeschrien: ,Ich habe sie 
getötet...'" (21). Ihren gelehrten Aufwand und kritischen Apparat vergleicht er 
mit dem Feigenblatt, mit dem Adam seine Blöße verdeckte. Es werde dem Leser 
beinahe unmöglich gemacht, sich um des Heiles seiner Seele willen in die Bibel 
zu vertiefen (22). 

Das heißt nicht etwa, Nigg wolle die vier Evangelien uniformieren oder 
gar gleichschalten. Hellwach aber sieht er die •unauflösliche Korrelation", in der 
sie zu Christus stehen (33). Sie beschreiben eine geschichtliche Übergeschichte, eine 
potenzierte Hagiographie, die alle menschlichen Maße übersteigt (39). Literatur- 
werke könne man charakterisieren, nicht aber Evangelien (76). Es sei fragwürdig, 
ja abwegig, von einer Theologie des Evangeliums zu reden (148). 

Was Nigg dann im einzelnen über Leben und Wort der Evangelien berich- 
tet, hervorhebt oder kommentiert, beweist zumindest, daß er kein naseweiser 
Schriftgelehrter ist, der sich breitspurig auf dem Evangelisten-Sessel niedergelas- 
sen hat, wie er seine Gegner apostrophiert (80). Legenden, Kirchenväter, Apokry- 
phen, Religionsphilosophen, Historiker, Dichter und viele andere stehen hilfreich 
zur Seite. Nur eigentlich moderne Exegeten, aus der Zeit nach dem Zweiten 
Weltkrieg, zitiert er - nicht ein einziges Mal! Leider, muß man sagen! Denn bei 
allem, was an Niggs Berichterstattung mißfallen wird (die zu konservative Hal- 
tung, das Pathos des Uberrationalen, die Mystik der Innerlichkeit, die Logik des 
Herzens oder was auch immer), kein gläubiger Exeget wird leugnen, daß Nigg 
ein richtiges Gespür für empfindliche Mängel hat, die energisch überwunden wer- 
den müßten. Seine einfallsreiche Art wird manchem Zeitgenossen helfen, die 
Evangelien als Botschafter des Glaubens differenzierter zu sehen und zur Ent- 
scheidung zu kommen. Allgemein weiterführend kann sein Beitrag nicht genannt 
werden. Dafür ist sein Tonfall zu wenig dialogbereit, seine Haltung gegenüber 
der Moderne zu negativ, seine Blickrichtung zu einseitig bestimmt von Dosto- 
jewskijs Wort: •Christus ist das Spiegelbild Gottes auf Erden" (18). 

Wünsche und Hoffnungen 

Weiterführend sind die Dichter-Worte, die Nigg an die letzte Stelle und 
somit eigentlich an den Anfang stellt: •Das Evangelium ist ein Buch, das nie 
geschlossen und im Herzen der Schauenden jeden Tag neu geschrieben wird" 
(242). Der Eifer der Exegeten ist nicht erlahmt. Neue Untersuchungen werden 
angekündigt. Mögen sie gleichviel Verständnis für Mt, Mk, Lk und Joh haben 
und somit auch heute christliche Spiritualität in die Vielzahl der Möglichkeiten 
und Erfordernisse entlassen! Die redaktionsgeschichtliche Methode steckt noch in 
den Anfängen, sie hat noch nicht ganz zu sich selbst gefunden. Man sollte ihr 
wünschen, daß sie bald zu beherzigen wagt, was H. Schlier schon vor Jahren war- 



Einübung und Weisung '" 

nend in eine Anmerkung setzte: •Natürlich sind Leben und Sterben Jesu samt 
Worten und Taten direkt oder indirekt die Quelle aller theologischen Reflexion 
der ntl Autoren. Und gewiß lassen sich auch entscheidende Züge des Jesusgesche- 
hens historisch rekonstruieren. Aber das Bemühen einer Theologie des NT, der 
Versuch, die Glaubensverkündigung des NT in ihren theologischen Aussagen zu 
erhellen, kann von beidem absehen. Ja, sie muß es"18. Andernfalls droht ihr eine 
zu beschränkte und oberflächliche Einstellung zur Geschichte. Schlecht beraten 
wäre man, wollte man eine solche Einstellung sanktionieren. Denn darin liegt 
wirklich die Gefahr, die Einheit der Christusbotschaft zu zerbrechen, insofern 
versucht wird, die vier Evangelien an einem fünften irgendwie rekonstruierten 
Jesusbild zu messen. Ein Vergleich der vier Evangelien untereinander aber kann 
nur den Reichtum der Christusbotschaft zeigen und wird die Einheit der Christen 
fördern, je mehr uns bewußt wird, wie arm wir bleiben, wenn wir nicht aufein- 
ander zugehen. Franz-Josef Steinmetz SJ 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

•Richtet nicht!" 

Auslegung und Meditation von Rom 2, 1, Mt 7, 1 f. und Rom 8, 1 

Du bist in jedem Fall ohne Entschuldigung, o Mensch, wenn du richtest; 
denn willst du über den andern richten, so sprichst du über dich selbst 
das Urteil: du tust ja dasselbe, Richter! Rom 2, 1 

Mit diesem Satz zieht Paulus die zugleich furchtbare und heilsame Konsequenz 
aus den Wahrheiten, die er in Kap 2, 1 - 3, 20 seines Briefes an die Gemeinde in 
Rom vorbringt. Er setzt voraus, daß die Verurteilung des Menschen, welche sozu- 
sagen die dunkle, nicht einfach zu überspringende Seite des Evangeliums selbst 
ist, sich auf alle Menschen erstreckt. Jeder Mensch hat Grund genug, Gottes Zorn 
auf sich selbst zu beziehen. Paulus faßt das Ergebnis der ganzen Argumentation 
in 3, 19 noch einmal zusammen: •Also muß jeder Mund verstummen und die 
ganze Welt sich schuldig bekennen vor Gott." 

18 Besinnung auf das Neue Testament, Freiburg 1964, 28 Anm. 3. 




