Literaturbericht 63

Wie bedeutsam in den Augen Newmans diese Krankheit als eine Art Er-
probung der Vollstandigkeit, mit der er die Versuchung zur Siinde gegen
das Licht iberwunden hatte, war, zeigt die Sorge, mit der er diesen Bericht
abfafite und immer wieder durchsah. Am 31. 8. 1834 begann er ihn und
setzte die Arbeit in Abstinden fort: am 28. 12. 1834, am 1. 3. 1835, am
6.9. 1835, am 8. 3. 1840 und am 25. 8. 1840. Er sah ihn spéter noch einmal
durch in den Jahren 1842, 1855, 1874 und 1876°.

LITERATURBERICHT

Die Evangelisten als Schriftsteller

Die neueste Methode der Evangelienforschung, die sogenannte redaktionsge-
schichtliche Methode, steckt zwar noch in den Anfingen. Die inzwischen bekannt
gewordenen Ergebnisse lassen jedoch erkennen, dafl sie das besondere Interesse
der spirituellen Theologie verdient hat. Mehr als andere exegetische Methoden
hebt sie die spirituellen ,Differenzen® zwischen den vier Evangelien ins Bewuft-
sein und gibt so Anlaf zu allerlei Fragestellungen und Erkenntnissen, die bisher
weitgehend auf spitere Perioden in der Geschichte der Theologie beschrinkt
schienen, in Wirklichkeit aber schon in neutestamentlicher Zeit aktuell sind. Ein
erster fragmentarischer Einblick in neuere Werke der einschligigen Literatur
mag dazu anregen, selbst einmal auf die spezifischen Eigenaussagen der Evange-
listen zu achten, um sich mehr und mehr iber die Weite und Mannigfaltigkeit
ihrer Christusbotschaft zu freuen.

Standpunkte und Neigungen

Die redaktionsgeschichtliche Methode will, wie der Warschauer Exeget K. Ro-
maniuk im , Wegweiser in das Neue Testament“! auf angenehm konkrete Weise
erlautert, einfach die fiir jeden Evangelisten typische Theologie wiederentdecken.
Deshalb untersucht sie systematisch jene Spurenelemente und Katalysatoren, die
dem Material der Evangelien jeweils den eigenen Akzent geben. Auf diese Weise
beginnt sich die persénliche geistige Physiognomie der Evangelisten zu enthiil-
len (56). Zweifel an der Berechtigung der Methode bestehen zunéchst nicht. Es

% Newman, Selbst-Biographie, 151.
t Diisseldorf 11965, 55-76.



Literaturbericht 64

wire wohl naiv, wie Romaniuk es nennt, ,ein Geschichtswerk nur daraufhin zu
befragen, was denn und wie denn alles geschehen sei“ (57). Es ist doch mit gutem
Grund anzunehmen, dafl der Autor eine gewisse Richtung vertritt, daf er einen
Standpunkt hat und bestimmte Absichten verfolgt, ja sogar von ganz person-
lichen Interessen, Zu- und Abneigungen beeinflut ist (ebd.). Man kann sich
cigentlich nur wundern, daf} so selbstverstindlich scheinende Anspriiche bei der
Auslegung der Evangelien erst in jlingerer Zeit wieder (auch und gerade im pro-
testantischen Raum!) positive Beachtung gewinnen. Schon die kurzen Skizzen, die
Romaniuk dazu bietet, lassen erkennen, dafl die Evangelisten Markus, Lukas,
Matthaus und Johannes (wer auch immer hinter diesen Namen stehen mag) kei-
neswegs allen profanen Schriftstellerkollegen an Originalitit und Standpunkt-
festigkeit unterlegen sind, obwohl sie — das sei wegen der moglichen Mifver-
stindnisse gleich hier schon hinzugefiigt — gewifl das bleiben, was sie in unseren
Augen nach traditioneller Auffassung waren, niamlich Berichterstatter und Samm-
ler von Uberlieferungen.

Auch die ,Neutestamentliche Methodenlehre“ von H. Zimmermann? hebt die
Bedeutung der Redaktionsgeschichte fiir die wirklich treffende historisch-kritische
Auslegung der Evangelien kriftig hervor. Ahnlich wie Romaniuk moniert Zim-
mermann, man habe frither den Blick allzusehr auf die vorevangelische Uberlie-
ferung gerichtet, wobei die Evangelisten fast ausschlieilich als einfache ,Samm-
ler® und ,Tradenten” angeschen worden seien. Die redaktionsgeschichtliche Be-
trachtungsweise riicke die besondere Absicht und Ausrichtung der einzelnen Evan-
gelien in den Vordergrund (215).

Daf} Auswahl, Anordnung, Gliederung und Abwandlung des Stoffes etwas von
den speziellen Anliegen des einzelnen Evangelisten offenbart, steht auler Zwei-
fel, wenn und soweit man sich der jeweils verarbeiteten Tradition vergewissern
kann. Insofern pafit dic Methode strenggenommen nur auf die synoptischen
Evangelien, weil nur sie in literarischer Abhdngigkeit voneinander entstanden
sind, d. h., wie man mit guten Griinden annehmen darf, die Grofl-Evangelien Lk
und Mt haben das Markus-Evangelium und eine hypothetische Spruchquelle Q zur
Voraussetzung. Nimmt man unter dieser Voraussetzung eine Synopse zur Hand3,
erkennt man unschwer, dafl die Verfasser der Evangelien eine Vielzahl von Va-
riationsméglichkeiten ausgenutzt und so ihr jeweils eigenes Gesicht gewonnen
haben. Sei es nun die stilistische Verbesserung oder Erlduterung des vorgegebenen
Textes, sei es eine Erginzung oder Anfligung, Stichwortkomposition oder son-
stige Verkniipfung, ja selbst die unterschiedlichen geographischen, topographi-
schen und chronologischen Angaben: die meisten dieser vielleicht zundchst un-
scheinbaren Fille sind nicht ohne tiefere Bedeutung.

So richtig es jedodh ist, ,dafl die Weitergabe der Tradition durch die Evange-
listen zugleich deren Interpretation bedeutet, in der Interpretation aber das Glau-
bensverstindnis des jeweiligen Evangelisten zum Ausdruck kommt“ (230), so
sehr verlangt die Anwendung der redaktionsgeschichtlichen Methode Umsicht
und Offenheit, will man peinliche Fehler historischer oder theologischer Relevanz

2 Kath. Bibelwerk, Stuttgart 1967.
3 Z.B.F.]. Schierse, Patmos-Synopse, Disseldorf 1968.



Literaturbericht 65

vermeiden. Hier wie iiberall in der Exegese bewegt man sich in einem hermeneu-
tischen Zirkel, dessen Radius eng oder weit sein kann, und dessen Mittelpunkts-
lage dariiber entscheidet, ob die Auslegung oberflichliche oder wirklich entschei-
dende Themen beriihrt. Da sich die meisten redaktionsgeschichtlichen Studien auf
Teilaspekte beschrinken, ist nur zu hoffen, dafl sie sich auch des fragmentarischen
Charakters ihrer Arbeiten bewufit bleiben.

Verlust der Einheit?

Ist die GroBe der ,Charakter-Differenz zwischen den Evangelien erst einmal
bewuflt geworden, stellt sich viclen die Frage nach der Einheit der christlichen
Botschaft. Eine erste Antwort sei deshalb schon an dieser Stelle des Berichtes an-
deutend vorweggenommen. Die Frage hat ihre zum Teil drangende Berechtigung.
Verfolgt man etwa den Weg der neuen exegetischen Fragestellung von ihren An-
fangen bis etwa 1965 in dem recht intensiven Forschungsbericht von J. Rohde,
,Die redaktionsgeschichtliche Methode“4, dann mag die Vielzahl der Meinungen
und Hypothesen erschrecken, obwohl Rohde versucht, immer wieder auf die sub-
jektiven Schwichen der einzelnen Beitrige hinzuweisen. Es ist nicht sein Anlie-
gen, die spekulative Frage nach Einheit und Vielfalt aufzugreifen. Trotzdem
madht er in seiner abschlieBenden Wertung der behandelten Methode eine zum
Problem passende Bemerkung (leider im Kleindruck!): ,Es kommt auch darauf
an, unter welchem Vorzeichen iiberhaupt neutestamentliche Wissenschaft getrie-
ben wird. Gerade hinsichtlich der ,Gemeindetheologie® sollte die Frage nicht lau-
ten: Welche Worte hat die nachosterliche Gemeinde dem historischen Jesus in
den Mund gelegt?, sondern vielmehr: Welche Worte hat der erhohte Herr sei-
ner Gemeinde in den Mund gelegt?“ (193). Hier wird eine Antwort gegeben —
deren theologische Tiefsinnigkeit freilich von einer blof historisch fragenden
Exegese nur schwer verstanden wird —, obwohl es im Grunde die Antwort ist,
die auch das Zweite Vatikanum in seiner Konstitution iiber die gottliche Offen-
barung vertritt: die Christusbotschaft ist so grofl, daf sie dic ganze Weite des
vierfarbigen Evangelisten-Spektrums erlaubts. Das Problem entsteht nur da-
durch, daf wir infolge von Erziechung, Gewdhnung oder Vorurteilen, dort Gren-
zen aufrichten, wo der neutestamentliche Kanon die Grenzenlosigkeit der Liebe
verlangt.

Kreuzesdunkel

Der redaktionsgeschichtlichen Behandlung des Markus-Evangeliums haben sich
bisher relativ wenige Exegeten gewidmet. Eine ausgewogene Beurteilung des
(nach inzwischen bewihrter Hypothese) altesten Evangeliums diirfte ungleich
schwerer sein als die entsprechende Analyse der davon abhingigen Grofi-Evan-
gelien. So ist auch die aus vier Einzelstudien zusammengesetzte Arbeit iiber den

4 Furche-Verl., Hamburg 1966.
5 Vgl. die Konstitution iiber die gottliche Offenbarung ,Dei verbum® Art. 19.



Literaturbericht 66

Evangelisten Markus von W. Marxsen® gewissen Engfithrungen seiner Ausgangs-
problematik nicht entronnen. In der Deutung von Marxsen bleibt das dlteste
Evangelium viel zu einscitig im Bannkreis der Parusie-Erwartung, als ob Mk in
einer ganz extremen Naherwartung der , Wiederkunft Christi gelebt habe. Diese
Konzeption bestimme durchgehend den Tenor des Ganzen. Nun zeigt Mk aller-
dings deutliche Anzeichen einer Schrift, die in der ,grofien Drangsal“ (Mk 183, 19)
trosten will. Manche Worte konnten einer intensiven ,Parusiefrommigkeit® ein
gewisses Recht geben. Nur lenkt Mk die Hoffnungen und Sehnsiichte seiner Leser
in geordnete Bahnen, und sicher hat der Evangelist keine termin- und ortsge-
bundenen Erwartungen bestirken wollen?. Inzwischen ist auch Marxsens Inter-
pretation als zu kurzschliissig zuriickgewiesen worden. Rohde warnt ihn sogar vor
der Gefahr, die Evangelien als nur zeitbedingte Gelegenheitsschriften verstehen
zu wollen. Das wiirde die Frage der Verbindlichkeit beriihren (118).

Ganz andere Akzente als bei Marxsen gewinnt die theologische Leistung des
Mk etwa bei E. Schweizer8, Die Rede vom kommenden Menschensohn und der
Kénigsherrschaft Gottes (Mk 13) spiele freilich auch eine wichtige Rolle, aber doch
nur so, daf} sie der Nachfolge der Jiinger auf dem Leidensweg Jesu ihren ganzen
Ernst und zugleich ihre Verheiflung gebe (1311.). Entscheidend sei fiir Mk gerade
das Leiden und Sterben Jesu, das einen grofien Teil seines Evangeliums aus-
fillle, ja von 8,6 an immer wieder auftauche. Angesichts der Leidensansage in
8, 31 zeigt sich, daf} selbst Petrus wie alle Junger noch gar nichts verstehen. Es ist
wie in der Geschichte von cinem Blinden, dem nur das Wunder Gottes die Augen
o6ffnet. Erst dann kann er ihm ,nachfolgen auf dem Wege* (10, 46 ff.). Wenn Jesu
Jinger nach Mk wieder und wieder versagen (vgl. Kap 14), erweist sich darin
noch einmal, wie schwer, ja wie unmdglich es dem Menschen ist, Gottes Kreuz-
geheimnis zu verstehen. Die ganze Hirte des Sterbens Jesu zeigt Mk mit der Be-
merkung, er sei mit ,Jautem Schrei* verschieden und habe gerufen ,Mein Gott,
mein Gott, warum hast du mich verlassen?* Einzig der Gnade Gottes verdanken
es seine Jiinger, wenn sie durch die Jahrzehnte hindurch ihrem gekreuzigten
Herrn zu folgen vermégen im Vertrauen auf die Weisung von 16, 7: Voran geht
er euch nach Galilda, dort werdet ihr ihn sehen.

Das wahre Israel

Aus der gréferen Anzahl von Arbeiten, die das Matthius-Evangelium auf seine
Eigenart hin untersuchen, sei die des katholischen Exegeten W. Trilling heraus-
gegriffen®. Seine Studie ,Das wahre Israel* kann man als redaktionsgeschicht-
lichen Gesamtentwurf zu Mt bezeichnen. Man findet darin jedenfalls den gréfiten

¢ Der Evangelist Markus, Studien zur Redaktionsgeschichte des Evangeliums, FRLANT
NF 49, Gottingen 1956.

7 Vgl. F. J. Schierse, Oster- und Parusiefrémmigkeit im Neuen Testament, in: Strukturen
christlicher Existenz (Hrsg. v. H. Schlier, E. v. Severus, J. Sudbrac, A. Pereira), Wiirz-
burg 1968, 37-57.

8 Jesus Christus im vielfdltigen Zeugnis des Neuen Testamentes, Miinchen und Hamburg
1968, 128-132; vgl. auch Das Evangelium nach Markus, NTD 1, Géttingen 1967, 220-224.
® Das wahre Israel, Miinchen 31964.



Literaturbericht 67

Teil der zahlreichen Fragen, die sich aufgrund der zum Teil erheblichen Aussage-
Spannungen in diesem Grof3-Evangelium ergeben, behandelt. Auflerlich gesehen,
so meint Trilling, sei der rational-logische Grundzug, die scharfe Gliederung des
Stoffes, die Neigung zu fachgerechten Beweisen, die Betonung des Moralisch-
Pidagogischen unter anderem fir Mt besonders kennzeichnend (221). Innerlich
ist es durch die polemische Situation der Alternative zwischen wahrem und fal-
schem Israel bestimmt, und kennt kein Entgegenkommen, keine freundliche Geste,
auch nicht den Unterschied zwischen pneumatischem und sarkischem (fleischlichem)
Israel (95).

Nur von daher wird auch die schriftstellerische Eigenart des Mt verstandlich,
Menschen-Gruppen zu typisieren. Dann entsteht keine problematische Heilsbe-
schrinkung, wenn sich etwa aus Mt 8,11 1. ergibt, dafl der Evangelist — scheinbar
im Gegensatz zu Paulus ~ die Endbekehrung Israels nicht im Blidk gehabt habe
und das auserwihlte Volk als Volk fiir endgiltig gerichtet ansieht. Man darf ein-
fach nicht iibersehen, wie Mt die verschiedenen Parteien und Stinde des Juden-
tums im Unterschied zu Mk als einzige und geschlossene Front darstellt. Er typi-
siert also die Gegner und bildet zugleich die Front des ,wahren® Israel, zu wel-
cher Johannes der Tiufer, Jesus und die Junger gehoren (90f£.). In mancher Hin-
sicht kommt Mt sogar der Typisierung der Fronten im Johannes-Evangelium
nahe (93).

Demgegeniiber scheint mir einfach grobe Verkennung matthdischer Aussage-
Absicht vorzuliegen, wenn R. Walker schreibt, Israel erscheine so im Mt-Evan-
gelium in einer Giberraschend ,untheologischen®, fast méchte man sagen ,vulgar-
theologischen® Ausformung. Es mache sich eine starke Verkirzung der Perspek-
tive nach ,vorne“ und ,hinten® bemerkbar?®. Solche Urteile zeigen nur, wie be-
hutsam die Auslegung vorgehen sollte, wenn sie es unternimmt, die neutesta-
mentlichen Schriftsteller gegeneinander zu vermessen. Als ob die polemische Art
des Mt in seiner Situation nicht ebenso berechtigt war wie die des Paulus in der
seinen.

Beruhigung der Geschichte?

Das Typische und Charakteristische des lukanischen Doppelwerkes (Evangelium
und Apostelgeschichte), das sogenannte heilsgeschichtliche Denken, ist zuerst von
H. Conzelmann herausgearbeitet worden!l. Er versucht den Nachweis zu fihren,
daf Lk in seinem Doppelwerk eine theologische Aufarbeitung der Probleme un-
ternehme, die sich infolge der fortgeschrittenen Zeit im Verhiltnis der Kirche zu
ihrer Umwelt ergaben. Auffallend im Vordergrund steht jedoch die von einigen
Autoren, auch von Conzelmann, angenommene Parusieverzogerungskrise, aus der
sich vieles erklire. Rohde hat deshalb an Conzelmann die Frage gerichtet, ob er

19 Die Heilsgeschichte im ersten Evangelium, Géttingen 1967, 121 £.

1 Die Mitte der Zeit, Studien zur Theologie des Lukas, Tiibingen 31960. An katholischer
Literatur ist zu nennen: René Laurentin, Struktur und Theologie der lukanischen Kind-
heitsgeschichte, Stuttgart 1967; H. J. Degenhardt, Lukas — Evangelist der Armen, Stutt-
gart 1966.



Literaturbericht 68

diesen Gedanken nicht tiberbetone und dadurch in fatale Nahe zur sogenannten
konsequenten Eschatologie gerate, die ja das Ausbleiben der Parusie und die dar-
aus entstandene Krise als den einzigen Motor der theologischen Entwicklung des
Urdchristentums betrachte (a. a. O. 143). Damit spricht Rohde nur aus, was so oder
ihnlich viele beanstandet haben, zumal methodisch zu fragen ist, auf welche
Weise Conzelmann die Kriterien gewinnt, um zur urspriinglichen Erwartung der
frithesten christlichen Gemeinde zu gelangen. Seine zum Teil Gberspitzten Anre-
gungen in ausgeglichenere Wiedergabe lukanischer Intentionen umzusetzen, ist
immer noch bleibende Aufgabe.

Lukas stellt sich gewifl ausdriicklich dem Problem der Uberlieferung®. Die
Vorstellung von heilsgeschichtlichen Perioden, die Kategorie einer ,Mitte der
Zeit, die Vorsehung Gottes, die iiber allem waltet: das alles kennzeichnet den
dritten Evangelisten auflerdem als einen Schriftsteller, fur den die Geschichte als
solche theologisch zum Thema geworden ist. Vor allem aber geht es ibm darum,
den Osterglauben in einer Zeit zu stirken, die wieder zu Glaubensmiidigkeit und
Zweifeln neigte. Er bringt deshalb nicht nur viele Beweise fiir die Tatsache der
Auferstehung (Lk 24, 39-44; Apg 1, 8), er versucht auch im Bild der Emmaus-
jiinger zu zeigen, wie die Christen dem Auferstandenen begegnen konnen. Seine
Frommigkeit hat ein wahrhaft ,0sterliches” Geprige!3. Insofern kann man von
einer Beruhigung der Geschichte bei Lukas sprechen. Ob all das zu einer pietisti-
schen Verengung der christlichen Spiritualitit beigetragen hat, sei dahingestellt.

Geist und Leben

Das Johannes-Evangelium wird von der redaktionsgeschichtlichen Methode nicht
direkt erfafit. Dennoch hebt der Vergleich des vierten Evangeliums mit den
Synoptikern seine Eigenart deutlich ins Licht, Das versucht im Rahmen eines Ge-
samtentwurfs, einer Einfithrung in die Theologie aller Evangelisten, den er ,Die
Stunde der Botschaft® nennt, der Ziiricher Neutestamentler S. Schulz!4. Man wird
zunichst den Mut bewundern, den ein solches Unternehmen voraussetzt. Bald
schon aber schlagt die Bewunderung in Kritik um, wenn man sieht, dafl fir die
Darstellung der ,johanneischen Schriftstellerei®, wie Schulz es ausdriickt, drei
Kapitel geniigen, wahrend Mk sieben Kapitel gewidmet sind und Mt sowie Lk je
fiinf. Sollte itber Joh wirklich so viel weniger zu sagen sein als iiber Mk? Ob dar-
aufhin schon von auflen her auf grofie Produktionseile bei S. Schulz geschlossen
werden darf? Ein Blick ins Innere mufl diesen Eindruck leider bestitigen. Die
Sprache ist aufs ganze gesehen zu distanziert und eher historisch als theologisch
ausgerichtet. So gesehen kommt die Botschaft der Evangelien zu wenig als blei-
bende Anrede in den Blick. Und selbst, wenn man sich damit abfindet, wird man

12 Besondere Aufmerksamkeit verlangt in diesem Zusammenhang H. Schiirmann, Tradi-
tionsgeschichtliche Untersuchungen zu den synoptischen Evangelien, Dusseldorf 1968, 251
bis 840 (Zur lukanischen Redaktion).

13 F. J. Schierse, a. a. O. 51-53.

11 Hamburg 1967.



Literaturbericht 69

vieles als leichtfertig empfinden. Einige treffende Beobachtungen seien jedoch an-
gefithrt, um wenigstens die Grundtendenz des Joh anzudeuten.

Johannes hat ein besonders hintergriindiges Buch geschrieben, das auf die ge-
genwartige Geisterfahrung grofies Gewicht legt. Vergangenheit und Zukunft
werden mit grofler Kraft in das Jetzt des Heils gezogen. ,Am Héren bzw. Nicht-
héren des Wortes Jesu entscheidet sich hier und heute Glaube oder Unglaube®
(858). Jesus hielt als der gottliche Gesandte damals auf Erden bereits Gericht und
erweckte die Toten, und nichts anderes tut der im Geist wiederkommende Christus:
Wer an ihn glaubt, hat schon das Leben (3, 18), wer nicht glaubt, ist bereits ge-
richtet (3, 36). Seine Worte sind Geist und Leben (6, 63). Heil und Unbheil sind,
will man es zugespitzt sagen, bei Joh nicht erst die Folge des Glaubens bzw. des
Unglaubens, sondern sie vollziehen sich im Glauben und Unglauben (352). Die
theologische Perspektive ist durch Wort- und Geist-Eidetik gekennzeichnet, wie
schon E. Przywara bemerktets.

GewiB ist von Joh eine sehr sublime Frommigkeit gepflegt worden. Sie hat,
wie dibrigens jede schriftlich fixierte Spiritualitit, ihre Gefahren in sich. Ob sie
grofer sind als die, welche von anderen Evangelien ausgehen, das wird jeweils
von dem abhingen, der sie liest. Ihr den Vorwurf einer esoterischen, konventikel-
haften Gemeinschaft oder gar des Heilsindividualismus zu machen, ist jedenfalls
toricht. Die johanneische Art, die Frohbotschaft zu sagen, bedeutet gegeniiber den
Synoptikern Ergénzung und willkommener Reichtum, der allerdings bis auf den
heutigen Tag schwer zu erheben ist16.

Eine kritische Stimme — aber gegen wen?

Als wohltuenden Kontrast in der Versammlung der Schriftgelehrten empfindet
man vielleicht W. Niggs ,Botschafter des Glaubens“17. Der bekannte Kirchen-
historiker stellt sich der schwierigen Aufgabe, einen entschlossenen Stofl gegen
rationalistisch-bibelkritische Aufldsung zu fithren und der Evangelisten Leben
und Wort adiquater zu deuten. Gerade weil Nigg kein Berufs-Exeget ist,
wird man nicht einfach unbeachtet beiseiteschicben, was er als gewissermafien
,Auflenstehender® zu bemingeln hat. Man kann der Gefahr der Fach-Idiotie
nicht oft genug aus dem Wege gehen.

Anerkennung der historischen Notwendigkeit, bibelkritische Forschung zu trei-
ben, ist fiir Nigg selbstverstindlich. Abwegig nennt er die Verdichtigung, die
Vertreter der bibelkritischen Arbeit liefen sich von einer ,diabolischen Zersto-
rungswut® leiten. Diese Anerkennung entbinde jedoch nicht von der Feststellung,
dafl die Bibelkritik zuletzt zu einem Tritmmerfeld fithrte. Die Resultate hitten

15 L ogos, Diisseldorf 1964, 85. Naheres bei J. Blinzler, Johannes und die Synaptiker, Stutt-
gart 1964.

16 Von katholischer Seite haben sich besonders mit den Problemen auseinandergesetzt
W. Thiising, Die Erkéhung und Verherrlichung Jesu im Johannesevangelium, Minster
1959; J.Kuhl SVD, Die Sendung Jesu und der Kirche nach dem Johannes-Evangelium,
St. Augustin 1967; J. Blank, Krisis, Freiburg 1964.

17 QOlten und Freiburg i. Br. 1968.



Literaturbericht 70

ungewollt das Vertrauen zur Bibel untergraben und den Umgang mit dem Buch
der Biicher mehr und mehr erschwert (20). Begreiflich, dafl Niggs Urteile von
Seite zu Seite harter werden. Unverstandlich ist ihm, dafl keiner der scharfsinni-
gen Forscher vom negativen Ergebnis seiner Arbeit bis ins Innerste getroffen
wurde. ,Nicht einen einzigen hat das helle Entsetzen iiber seine Totengraber-
arbeit gepackt und um den Schlaf gebracht! Keiner hat aufgeschrien: ,Ich habe sie
getotet .. .”“ (21). Thren gelehrten Aufwand und kritischen Apparat vergleicht er
mit dem Feigenblatt, mit dem Adam seine Blofle verdeckte. Es werde dem Leser
beinahe unméglich gemacht, sich um des Heiles seiner Seele willen in die Bibel
zu vertiefen (22).

Das heifit nicht etwa, Nigg wolle die vier Evangelien uniformieren oder
gar gleichschalten. Hellwach aber sieht er die ,unauflosliche Korrelation®, in der
sie zu Christus stehen (33). Sie beschreiben eine geschichtliche Ubergeschichte, eine
potenzierte Hagiographie, die alle menschlichen Mafe iibersteigt (39). Literatur-
werke konne man charakterisieren, nicht aber Evangelien (76). Es sei fragwiirdig,
ja abwegig, von einer Theologie des Evangeliums zu reden (148).

Was Nigg dann im einzelnen iber Leben und Wort der Evangelien berich-
tet, hervorhebt oder kommentiert, beweist zumindest, dafl er kein naseweiser
Schriftgelehrter ist, der sich breitspurig auf dem Evangelisten-Sessel niedergelas-
sen hat, wie er seine Gegner apostrophiert (80). Legenden, Kirchenviter, Apokry-
phen, Religionsphilosophen, Historiker, Dichter und viele andere stehen hilfreich
zur Seite. Nur eigentlich moderne Exegeten, aus der Zeit nach dem Zweiten
Weltkrieg, zitiert er — nicht ein einziges Mal! Leider, mufl man sagen! Denn bei
allem, was an Niggs Berichterstattung mififallen wird (die zu konservative Hal-
tung, das Pathos des Uberrationalen, die Mystik der Innerlichkeit, die Logik des
Herzens oder was auch immer), kein gliubiger Exeget wird leugnen, dafl Nigg
ein richtiges Gespir fiir empfindliche Mingel hat, die energisch iberwunden wer-
den mifiten. Seine einfallsreiche Art wird manchem Zeitgenossen helfen, die
Evangelien als Botschafter des Glaubens differenzierter zu sehen und zur Ent-
scheidung zu kommen. Allgemein weiterfiihrend kann sein Beitrag nicht genannt
werden. Dafiir ist sein Tonfall zu wenig dialogbereit, seine Haltung gegeniiber
der Moderne zu negativ, seine Blickrichtung zu einseitig bestimmt von Dosto-
jewskijs Wort: ,Christus ist das Spiegelbild Gottes auf Erden“ (18).

Wiinsche und Hoffnungen

Weiterfithrend sind die Dichter-Worte, die Nigg an die letzte Stelle und
somit eigentlich an den Anfang stellt: ,Das Evangelium ist ein Buch, das nie
geschlossen und im Herzen der Schauenden jeden Tag neu geschrieben wird“
(242). Der Eifer der Exegeten ist nicht erlahmt. Neue Untersuchungen werden
angekiindigt. Mogen sie gleichviel Verstindnis fiir Mt, Mk, Lk und Joh haben
und somit auch heute christliche Spiritualitit in die Vielzahl der Moglichkeiten
und Erfordernisse entlassen! Die redaktionsgeschichtliche Methode steckt noch in
den Anféngen, sie hat noch nicht ganz zu sich selbst gefunden. Man sollte ihr
wiinschen, dafl sie bald zu beherzigen wagt, was H. Schlier schon vor Jahren war-



Einiibung und Weisung 71

nend in eine Anmerkung setzte: ,Natiirlich sind Leben und Sterben Jesu samt
Worten und Taten direkt oder indirekt die Quelle aller theologischen Reflexion
der ntl Autoren. Und gewi lassen sich auch entscheidende Ziige des Jesusgesche-
hens historisch rekonstruieren. Aber das Bemiihen einer Theologie des NT, der
Versuch, die Glaubensverkiindigung des NT in ihren theologischen Aussagen zu
erhellen, kann von beidem abschen. Ja, sie muf} es“18. Andernfalls droht ihr eine
zu beschriankte und oberflichliche Einstellung zur Geschichte. Schlecht beraten
wire man, wollte man eine solche Einstellung sanktionieren. Denn darin liegt
wirklich die Gefahr, die Finheit der Christusbotschaft zu zerbrechen, insofern
versucht wird, die vier Evangelien an einem fiinften irgendwie rekonstruierten
Jesusbild zu messen. Ein Vergleich der vier Evangelien untereinander aber kann
nur den Reichtum der Christusbotschaft zeigen und wird die Einheit der Christen
fordern, je mehr uns bewufit wird, wie arm wir bleiben, wenn wir nicht aufein-
ander zugehen. Franz-Josef Steinmetz S]

EINUBUNG UND WEISUNG

,, Richtet nicht! «

Auslegung und Meditation von Rém 2, 1, Mt 7, 1 f. und Rém 8, 1

Du bist in jedem Fall ohne Entschuldigung, o Mensch, wenn du richtest;
denn willst du iiber den andern richten, so sprichst du iiber dich selbst
das Urteil: du tust ja dasselbe, Richter! Roém 2,1

Mit diesem Satz zieht Paulus die zugleich furchtbare und heilsame Konsequenz
aus den Wahrheiten, die er in Kap 2, 1 — 3, 20 seines Briefes an die Gemeinde in
Rom vorbringt. Er setzt voraus, dafl die Verurteilung des Menschen, welche sozu-
sagen die dunkle, nicht einfach zu iiberspringende Seite des Evangeliums selbst
ist, sich auf alle Menschen erstreckt. Jeder Mensch hat Grund genug, Gottes Zorn
auf sich selbst zu beziehen. Paulus fafit das Ergebnis der ganzen Argumentation
in 3, 19 noch einmal zusammen: ,Also mufl jeder Mund verstummen und die
ganze Welt sich schuldig bekennen vor Gott.”

18 Besinnung auf das Neue Testament, Freiburg 1964, 28 Anm. 3.





