
Einübung und Weisung '" 

nend in eine Anmerkung setzte: •Natürlich sind Leben und Sterben Jesu samt 
Worten und Taten direkt oder indirekt die Quelle aller theologischen Reflexion 
der ntl Autoren. Und gewiß lassen sich auch entscheidende Züge des Jesusgesche- 
hens historisch rekonstruieren. Aber das Bemühen einer Theologie des NT, der 
Versuch, die Glaubensverkündigung des NT in ihren theologischen Aussagen zu 
erhellen, kann von beidem absehen. Ja, sie muß es"18. Andernfalls droht ihr eine 
zu beschränkte und oberflächliche Einstellung zur Geschichte. Schlecht beraten 
wäre man, wollte man eine solche Einstellung sanktionieren. Denn darin liegt 
wirklich die Gefahr, die Einheit der Christusbotschaft zu zerbrechen, insofern 
versucht wird, die vier Evangelien an einem fünften irgendwie rekonstruierten 
Jesusbild zu messen. Ein Vergleich der vier Evangelien untereinander aber kann 
nur den Reichtum der Christusbotschaft zeigen und wird die Einheit der Christen 
fördern, je mehr uns bewußt wird, wie arm wir bleiben, wenn wir nicht aufein- 
ander zugehen. Franz-Josef Steinmetz SJ 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

•Richtet nicht!" 

Auslegung und Meditation von Rom 2, 1, Mt 7, 1 f. und Rom 8, 1 

Du bist in jedem Fall ohne Entschuldigung, o Mensch, wenn du richtest; 
denn willst du über den andern richten, so sprichst du über dich selbst 
das Urteil: du tust ja dasselbe, Richter! Rom 2, 1 

Mit diesem Satz zieht Paulus die zugleich furchtbare und heilsame Konsequenz 
aus den Wahrheiten, die er in Kap 2, 1 - 3, 20 seines Briefes an die Gemeinde in 
Rom vorbringt. Er setzt voraus, daß die Verurteilung des Menschen, welche sozu- 
sagen die dunkle, nicht einfach zu überspringende Seite des Evangeliums selbst 
ist, sich auf alle Menschen erstreckt. Jeder Mensch hat Grund genug, Gottes Zorn 
auf sich selbst zu beziehen. Paulus faßt das Ergebnis der ganzen Argumentation 
in 3, 19 noch einmal zusammen: •Also muß jeder Mund verstummen und die 
ganze Welt sich schuldig bekennen vor Gott." 

18 Besinnung auf das Neue Testament, Freiburg 1964, 28 Anm. 3. 



Einübung und Weisung 72 

Der Mensch, den Paulus in 2, 1 anredet, zwar offensichtlich der Vertreter einer 
religiösen Fehlhaltung, ist zunächst nicht näher gezeichnet. Erst in V. 17 wird er 
ausdrücklich als Jude angeredet, der sich angesichts der in 1, 19 f. erhobenen An- 
klage für nicht betroffen hält. Er steht dem ganzen Treiben der heidnischen Welt 
als gewissermaßen unbeteiligter kritischer Zuschauer gegenüber, weil man ihm 
die groben in 1, 24 f. angedeuteten Sünden nicht so leicht nachweisen kann. Er be- 
greift nicht, daß die •Kritik", mit der er die anderen kritisiert, mit der er die Hei- 
den betrachtet und verurteilt, gerade weil sie nicht unbegründet ist - er hat sie ja 
aus dem göttlichen Gesetz -, vor allen anderen ihn selber trifft. Denn er tut das, 
was dort von den anderen getan wird, im Grunde auch (V. 1). Wer aber im Blick 
auf die anderen bei der tödlichen •Kritik" stehen bleibt, der definiert eben dadurch 
sein eigenes Urteil. Er sollte Gottes Botschaft zu Ende hören, sie als Urteil der 
Güte, Geduld und Langmut verstehen. Der Mensch hingegen, den Paulus hier 
anspricht, beweist mit seinem Urteil über die Heiden, daß er nicht Gnade sein 
lassen will, und das wird gerade ihn zu Fall bringen. Die Krise wird todsicher 
über ihn kommen. 

Der •fromme Jude", den Paulus angreift, lebt nicht nur in der Erinnerung fort, 
als Typ einer bestimmten geschichtlichen Situation, die vergangen ist. Er zeigt 
vielmehr eine Gefahr an, die unter vielerlei Namen zu allen Zeiten weiterlebt, 
auch in der Kirche, in jedem •Frommen". Sie ist in der augenblicklichen Krise 
der Kirche besonders virulent. 

Die Zeit ist vorbei, wo der Christ sich dem Nicht-Christen überlegen fühlte, 
und die Ordensleute sich als Gottes Auserwählte betrachteten. Alle sind heute 
angefochten, unsicher geworden, in dem Schmelztiegel der gegenwärtigen Stunde, 
der nur noch schwer unterscheiden läßt. Dennoch hat die •fromme Kritik" an 
den •Ungläubigen" nicht nachgelassen. Sie scheint im Gegenteil erst recht ihren 
Nährboden gefunden zu haben, und zwar im Raum der Kirche selbst. Landauf, 
landab begegnet man ihr, bei den linken und den rechten Frommen, den Theolo- 
gen und den Laien, den Jungen und den Alten. Sie macht weder vor dem Pfarr- 
haus noch vor der Klosterpforte halt. Einer bezichtigt den anderen des Unglau- 
bens, des Verrates, der Ketzerei - in der •Familie" und auf offenem •Markt". 
•Du bist in jedem Fall ohne Entschuldigung, o Mensch, wenn du richtest (auch 
wenn du der Meinung sein kannst, dein Richtspruch bestehe zu Recht); denn willst 
du über den anderen richten, so sprichst du über dich selbst das Urteil: du tust ja 
dasselbe, Richter!" Wir alle sind schuldig geworden, pochen mehr auf unsere eigene 
Einsicht, auf unsere (alten oder neuen) Glaubensformeln, als uns in wirklichem 
Glauben dem jeden Tag neu ergehenden, unausschöpfbaren Wort Gottes zu öff- 
nen und es als Anruf zu verstehen. Wir können darum nur eines: solidarisch sein 
im Bekenntnis der Schuld, um eins zu sein in der Hoffnung, in der Erwartung der 
Gnade, der Geduld und Langmut Gottes über unsere Generation, der barmher- 
zigen und verzeihenden Liebe des Vaters zur Kirche der Sünder. Solche Solida- 
rität wäre schon das Zeichen neuer Gemeinschaft, der Überwindung der tödlichen 
Gefahr, die eine gnadenlose Kritik in sich birgt. 



Einübung und Weisung 

Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet werdet! Denn so, wie ihr richtet, 
werdet auch ihr gerichtet werden, und mit dem Maße, mit dem ihr meßt, 
wird auch euch gemessen werden. Mt 7,11. 

Für manche hat es den Anschein, als würde bei Mt jedes menschliche Richteramt 
verboten. Aber man darf die einzelnen Sprüche nicht isoliert betrachten. Gerade 
das will Mt vermeiden, indem er die scheinbar widersprüchlichsten Traditionen 
in sein Evangelium aufnimmt. Wenn irgendeiner uns daran hindert, den Befehl 
•Richtet nicht!" zu mißdeuten, dann gewiß Mt, der wahrhaftig alles andere ist als 
ein Begünstiger sittlicher Laxheit. Von Auflösung des Gesetzes kann keine Rede 
sein (vgl. 5, 17 f.). Die Probleme der Kirchenzucht, der Gemeindeordnung und des 
Zustandekommens von Rechtsurteilen werden ausdrücklich aufgegriffen (18,15 ff.). 
Die ganze Bergpredigt steht unter dem Thema der wahren Gerechtigkeit. 

So gesehen stößt auch Mt 7, 1 f. letztlich in die gleiche Richtung wie Rom 2, 1. 
Es geht einfach darum, daß Menschen sich das Richteramt Gottes anmaßen. 
Lk 6, 37 redet ausdrücklich präzisierend vom •Verurteilen". Wer in diesem Sinne 
richtet, den richtet Gott. Mt setzt wie Paulus voraus, daß wir vor Gott •allzumal 
Sünder" sind (vgl. Rom 3, 23 mit Mt 6,12; 7, 11; 18, 24). Wenn Gott uns mit dem 
Maß messen würde, wie wir die anderen messen, wer könnte dann vor Gott 
bestehen! Die Praxis der Pharisäer, den Sünder um Gottes Sache willen unbarm- 
herzig zu verdammen (vgl. Mt 9, 1 ff.; Lk 7, 40 ff.), zeigt, wie tief die Problematik 
ist, in der wir uns hier bewegen. Auch Paulus bewegt sich zwischen Extremen, 
wenn er einerseits schreibt: •Ich bin mir ja keiner Sache bewußt; aber damit bin 
ich noch nicht gerechtfertigt" (1 Kor 4, 4), anderseits selbst bei einem die Hoff- 
nung nicht aufgibt, der so tief gesunken ist, wie der Blutschänder in Korinth 
(vgl. 1 Kor 5, 5). 

Es muß unter Menschen richterliche Vollmacht geben, die Recht Recht nennt und 
Unrecht Unrecht, dem Bösen wehrt und es ahndet. Das gilt auch für die Gemein- 
schaft der Glaubenden, die Kirche. Sie übt diese Vollmacht vor allem in ihrem Amt 
aus (Mt 18, 18 mit Mt 16,19; vgl. Jo 20, 23); aber auch der einzelne Christ als 
Glied der Gemeinde und die ganze Gemeinde haben an dieser Vollmacht Anteil 
(Mt 18, 15-17) und sind ebenso wie die Amtsträger verpflichtet, von dieser Voll- 
macht Gebrauch zu machen, wo das Wohl der Gemeinschaft es erfordert. Welch 
unheimliche Pflicht! Wer wagt es schon, zu sagen, daß ein Tatbestand schwer- 
wiegend genug ist, um einen Mitchristen •im Namen Christi" (1 Kor 5, 4) rich- 
ten zu müssen, und das Urteil - durch Zurechtweisung, Entlassung aus einem 
Dienst, •Behalten der Sünden", Ausschließung aus der Gemeinschaft - auszu- 
sprechen? Wer garantiert dafür, daß dieses Urteil in gleicher Weise dem einzel- 
nen wie der Gemeinschaft zum Heil gereicht? Laufen wir nicht dauernd Gefahr, 
zu voreilig und zu sicher zu urteilen, menschliches Gericht mit Gottes Gericht zu 
verwechseln? 

Fragen wir deshalb einmal: Was treibt den Menschen eigentlich immer wieder 
zur Verurteilung des anderen, der nicht so denkt und ist, wie wir, und warum 
ist das Urteil über sie oft so hart und unbarmherzig? Was steckt dahinter? Ist es 



Einübung und Weisung 74 

der Zwang zur Selbstrechtfertigung? (Man mißt den anderen an sich, seinen Vor- 
stellungen, seinen Maximen, seinem sittlichen Kanon, seinem Verhalten und sei- 
nen Taten, um sich gegen ihn abheben zu können, sich zu bestätigen; man vertei- 
digt sich gegen vermeintliche oder offene Vorwürfe.) Oder liegt eine Abwehr vor, 
aus Furcht vor Mächten, die einen selbst bedrohen, weil sie im eigenen Herzen, 
in dessen unterbewußten, aber sehr real erfahrenen Tiefen zu Hause sind? Oder 
einfach die Angst, die Angst vor dem Anderen und Unbekannten, über das wir 
nicht mehr verfügen, das wir nicht mehr einkalkulieren können? Im letzten weiß 
der Mensch es selbst nicht. Auch dort, wo das Urteil zu Recht besteht, schlägt 
darum dieses Urteil so leicht in Verurteilung um, wird selbstgerecht und unbarm- 
herzig. Hier ist das Geheimnis der Bosheit am Werk, die Sünde der Selbstver- 
schließung, der Lieb-losigkeit. Solche Sünde schlägt auf den Richtenden wieder 
zurück. Im Maß er richtet, wird er wieder gerichtet, nicht durch eine von außen 
kommende richterliche Instanz, sondern durch sich selbst. Gott, sein Richter, tut 
nur kund, was er, der richtende Mensch, schon ist; er bestätigt und sanktioniert 
nur, wessen ihn sein Gewissen anklagt. 

Es kommt keine Verurteilung in Betracht für diejenigen, die in Christus 
Jesus sind! Rom 8, 1 

Verurteilt wurde in Rom 2, 1 jeder Mensch, der sich als ungeduldiger Richter 
über die anderen setzt, und Gottes Gnaden-Urteil nicht hören will. Weil er die 
Gnade verstößt, an die er sich halten soll, und sich durch Erfüllung des gebieten- 
den Buchstabens (vgl. 7, 6) sein Heil selbst verschaffen will, ist er schon verurteilt, 
kann er nur noch lebend sterben. 

Für diejenigen aber, die •in Christus Jesus sind", gibt es keine Verurteilung, 
heißt es in Rom 8, 1. Damit hat Paulus, trotz der apokalyptischen Endgerichts- 
bilder, die sich in seinen Schriften finden, die sogenannte präsentische Eschatolo- 
gie des Johannes sachlich schon erreicht. Man vergleiche wiederum Jo 3,18: •Wer 
an ihn glaubt, wird nicht gerichtet." Das ganze 8. Kapitel des Römerbriefes be- 
lehrt uns darüber, daß die Verurteilung des Menschen hinfällig ist, indem Gott 
jenem Verbiegen und Zerbrechen des Gesetzes damit begegnet, daß er seine 
Gnade triumphieren läßt bei Jedem und für Jeden, der an Christus glaubt. Aber 
das bedeutet nicht etwa Aufhebung des Gesetzes oder Amnestie, sondern Auf- 
richtung des Zerbrochenen durch die Gabe des Geistes, der uns jetzt und hier 
schon das unschuldige Leben gibt, das als solches die Hoffnung hat, ewiges Leben 
zu werden. 

Diese Freiheit kennt keine Krise, denn sie ist damit gegeben, daß der Mensch 
nicht mehr mit •Ich" anfangen muß, sondern mit Christus anfangen darf, weil 
Gott in ihm einen neuen Anfang gesetzt hat. Alle eigenen Befreiungsversuche 
enden mit dem paulinischen Seufzer in 7,24: •Ich elender Mensch!" Die neue 
Wirklichkeit besteht darin, daß der Geist (vgl. 8, 2) den Menschen dazu bringt, 
Gottes Gnade zu suchen, um eben dadurch befreit zu werden von der verkehrten 
Gestalt des Gesetzes und von der Not, die es dem Menschen in dieser verkehrten 
Gestalt bereiten muß. 



Buchbesprechungen '$ 

Von sich aus, ohne Gnade, ist der Mensch selbstgerecht, aber auch sich selbst ver- 
urteilend, beides zusammen; eines folgt aus dem anderen; bald überwiegt das 
eine, bald das andere; heute vor allem das Letztere: die Selbstverurteilung. Solche 
Verurteilung geht aber nur selten auf eine Erkenntnis und das Bekenntnis von 
Sünden zurück. Sie äußert sich zwar in tiefsitzenden, unabweisbaren Schuldgefüh- 
len, aber darin ist wirkliche und vermeintliche Schuld in gleicher Weise, ununter- 
scheidbar miteinander verwoben. Die unmittelbare Erfahrung registriert nur ein 
Uneins- und Zerstrittensein mit sich, den Selbstverlust, die Uneigentlichkeit des 
Denkens und Tuns. Fast unmöglich, Sünde und Schuld von vorgegebenen Bela- 
stungen zu unterscheiden. So bleibt ein untergründiges Schuldbewußtsein, aus dem 
es kein Entrinnen gibt. Der Mensch droht dauernd an sich selbst zu ersticken. Er 
ist in seiner eigenen, undurchschauten Untiefe begraben. 

Erlösung wird von ihm darum auch nicht so sehr als Befreiung von Sünde, von 
klar umrissener Schuld empfunden, sondern als ein Frei-Werden von sich selbst, 
von Selbstverstrickung und Selbstentfremdung, als Einssein mit sich selbst und 
daraus folgend als Freiheit des Über-sich-verfügen-Könnens in liebender Selbst- 
mitteilung. Solche Erlösung ist nur möglich in der Erfahrung vollkommen selbst- 
loser Liebe, im totalen Umfangensein von einem Liebenden. Gerade diese Erfah- 
rung aber macht der Glaubende, in der Erfahrung liebender Verbundenheit mit 
Christus, und der Apostel bestätigt ihm, daß seine Erfahrung die unsagbar beseli- 
gende Wirklichkeit Gottes trifft, der sich in seinem Sohn uns liebend und end- 
gültig mitgeteilt hat. 

Franz-Josef Steinmetz SJ, Friedrich Wulf SJ 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Glaube 
Wer ist das eigentlich - Gott? Hrsg. tur und Philosophie bis zur Theologie), 2. 
Hans Jürgen Schultz (Die Bücher der •Rückblicke in die Geschichte" (AT, NT, 
Neunzehn. 169). München, Kösel 1969. Griechen,    Kirchenväter,    Hochscholastik, 
290 S., Ln. DM 12,80. NeuzeU   19. Jhdt.)   3. •Ausblicke m die 

Zukunft     (das   •nadi-rehgiose"   Zeitalter 
Der Sammelband geht auf eine vom Her- der evolutiven Welt und der geplanten Zu- 
ausgeber angeregte und veranstaltete Sen- kunft). Die Verfasser sind bekannte (fast 
dereihe des Süddeutschen Rundfunks zu- ausnahmslos katholische) Autoren, Theolo- 
rüdc. Er enthält eine Einleitungsmeditation gen (K. Rahner, H. Fries, B. Weite, J. Rat- 
über das Wort •Gott" und eine Zusam- zinger, A. Auer, J. B. Metz u. a.) und Nicht- 
menfassung am Schluß des Buches; dazwi- Theologen (A. Görres, R. Spaemann, H. R. 
sehen 21 Beiträge, geordnet zu je 7, nach Schlette, W. Dirks u. a.). 
folgenden Gesichtspunkten: 1. •Durchblicke Anlaß der Frage •Wer ist das eigentlich 
durch die Gegenwart" (von verschiedenen - Gott?" (sie stammt von Kurt Tucholsky) 
Disziplinen her, von der Tiefenpsychologie ist die immer geringer gewordene gesell- 
und der Sozialwissenschaft über die Litera- schaftliche und gesellschaftspolitische Rolle 




