Einiibung und Weisung 71

nend in eine Anmerkung setzte: ,Natiirlich sind Leben und Sterben Jesu samt
Worten und Taten direkt oder indirekt die Quelle aller theologischen Reflexion
der ntl Autoren. Und gewi lassen sich auch entscheidende Ziige des Jesusgesche-
hens historisch rekonstruieren. Aber das Bemiihen einer Theologie des NT, der
Versuch, die Glaubensverkiindigung des NT in ihren theologischen Aussagen zu
erhellen, kann von beidem abschen. Ja, sie muf} es“18. Andernfalls droht ihr eine
zu beschriankte und oberflichliche Einstellung zur Geschichte. Schlecht beraten
wire man, wollte man eine solche Einstellung sanktionieren. Denn darin liegt
wirklich die Gefahr, die Finheit der Christusbotschaft zu zerbrechen, insofern
versucht wird, die vier Evangelien an einem fiinften irgendwie rekonstruierten
Jesusbild zu messen. Ein Vergleich der vier Evangelien untereinander aber kann
nur den Reichtum der Christusbotschaft zeigen und wird die Einheit der Christen
fordern, je mehr uns bewufit wird, wie arm wir bleiben, wenn wir nicht aufein-
ander zugehen. Franz-Josef Steinmetz S]

EINUBUNG UND WEISUNG

,, Richtet nicht! «

Auslegung und Meditation von Rém 2, 1, Mt 7, 1 f. und Rém 8, 1

Du bist in jedem Fall ohne Entschuldigung, o Mensch, wenn du richtest;
denn willst du iiber den andern richten, so sprichst du iiber dich selbst
das Urteil: du tust ja dasselbe, Richter! Roém 2,1

Mit diesem Satz zieht Paulus die zugleich furchtbare und heilsame Konsequenz
aus den Wahrheiten, die er in Kap 2, 1 — 3, 20 seines Briefes an die Gemeinde in
Rom vorbringt. Er setzt voraus, dafl die Verurteilung des Menschen, welche sozu-
sagen die dunkle, nicht einfach zu iiberspringende Seite des Evangeliums selbst
ist, sich auf alle Menschen erstreckt. Jeder Mensch hat Grund genug, Gottes Zorn
auf sich selbst zu beziehen. Paulus fafit das Ergebnis der ganzen Argumentation
in 3, 19 noch einmal zusammen: ,Also mufl jeder Mund verstummen und die
ganze Welt sich schuldig bekennen vor Gott.”

18 Besinnung auf das Neue Testament, Freiburg 1964, 28 Anm. 3.



Einiibung und Weisung 72

Der Mensch, den Paulus in 2, 1 anredet, zwar offensichtlich der Vertreter einer
religiésen Fehlhaltung, ist zunéchst nicht niher gezeichnet. Erst in V. 17 wird er
ansdriicklich als Jude angeredet, der sich angesichts der in 1, 19f. erhobenen An-
klage fiir nicht betroffen hilt. Er steht dem ganzen Treiben der heidnischen Welt
als gewissermaflen unbeteiligter kritischer Zuschauer gegeniiber, weil man ihm
die groben in 1, 24{. angedeuteten Siinden nicht so leicht nachweisen kann. Er be-
greift nicht, daf die ,Kritik“, mit der er die anderen kritisiert, mit der er die Hei-
den betrachtet und verurteilt, gerade weil sie nicht unbegriindet ist — er hat sie ja
aus dem géttlichen Gesetz —, vor allen anderen ihn selber trifft. Denn er tut das,
was dort von den anderen getan wird, im Grunde auch (V. 1). Wer aber im Blick
auf die anderen bei der todlichen , Kritik“ stehen bleibt, der definiert eben dadurch
sein eigenes Urteil. Er sollte Gottes Botschaft zu Ende héren, sie als Urteil der
Giite, Geduld und Langmnt verstehen. Der Mensch hingegen, den Paulus hier
anspricht, beweist mit seinem Urteil iiber die Heiden, daf er nicht Gnade sein
lassen will, und das wird gerade ihn zu Fall bringen. Die Krise wird todsicher
tber ihn kommen.

*

Der ,fromme Jude®, den Paulus angreift, lebt nicht nur in der Erinnerung fort,
als Typ einer bestimmten geschichtlichen Situation, die vergangen ist. Er zeigt
vielmehr eine Gefahr an, die unter vielerlei Namen zn allen Zeiten weiterlebt,
anch in der Kirche, in jedem ,Frommen®. Sie ist in der augenblicklichen Krise
der Kirche besonders virulent.

Die Zeit ist vorbei, wo der Christ sich dem Nicht-Christen {iberlegen fiihlte,
und die Ordensleute sich als Gottes Auserwihlte betrachteten. Alle sind heute
angefochten, unsicher geworden, in dem Schmelztiegel der gegenwirtigen Stunde,
der nur noch schwer unterscheiden 1afit. Dennoch hat die ,fromme Kritik* an
den ,Ungliubigen“ nicht nachgelassen. Sie scheint im Gegenteil erst recht ihren
Nihrboden gefunden zu haben, und zwar im Raum der Kirche selbst. Landauf,
landab begegnet man ihr, bei den linken und den rechten Frommen, den Theolo-
gen und den Laien, den Jungen und den Alten. Sie macht weder vor dem Pfarr-
haus noch vor der Klosterpforte halt. Einer bezichtigt den anderen des Unglau-
bens, des Verrates, der Ketzerei — in der ,Familie“ und auf offenem ,Markt®.
»Du bist in jedem Fall ohne Entschuldigung, o Mensch, wenn du richtest (auch
wenn du der Meinung sein kannst, dein Richtspruch bestehe zn Recht); denn willst
dn iiber den anderen richten, so sprichst du iiber dich selbst das Urteil: du tust ja
dasselbe, Richter!“ Wir alle sind schuldig geworden, pochen mehr auf unsere eigene
Einsicht, anf unsere (alten oder neuen) Glaubensformeln, als uns in wirklichem
Glauben dem jeden Tag neu ergehenden, unausschépfbaren Wort Gottes zu 6ff-
nen und es als Anruf zu verstehen. Wir kénnen darum nur eines: solidarisch sein
im Bekenntnis der Schuld, um eins zu sein in der Hoffnung, in der Erwartung der
Gnade, der Geduld und Langmut Gottes iiber unsere Generation, der barmher-
zigen und verzeihenden Liebe des Vaters zur Kirche der Siinder. Solche Solida-
ritdt wire schon das Zeichen neuer Gemeinschaft, der Uberwindung der tédlichen
Gefahr, die eine gnadenlose Kritik-in sich birgt.



Einiibung und Weisung 73

Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet werdet! Denn so, wie ihr richtet,
werdet auch ihr gerichtet werden, und mit dem Mape, mit dem ihr mefit,
wird audh euch gemessen werden. Mt 7,11

Fiir manche hat es den Anschein, als wiirde bei Mt jedes menschliche Richteramt
verboten. Aber man darf die einzelnen Spriiche nicht isoliert betrachten. Gerade
das will Mt vermeiden, indem er die scheinbar widerspriichlichsten Traditionen
in sein Evangelium aufnimmt. Wenn irgendeiner uns daran hindert, den Befehl
,Richtet nicht!“ zu mifideuten, dann gewiff Mt, der wahrhaftig alles andere ist als
ein Begiinstiger sittlicher Laxheit. Von Auflésung des Gesetzes kann keine Rede
sein (vgl. 5, 17{.). Die Probleme der Kirchenzucht, der Gemeindeordnung und des
Zustandekommens von Rechtsurteilen werden ausdriicklich aufgegriffen (18,15 ff.).
Die ganze Bergpredigt steht unter dem Thema der wahren Gerechtigkeit.

So gesehen stoft auch Mt 7, 11. letztlich in die gleiche Richtung wie Rém 2, 1.
Es geht einfach darum, dafi Menschen sich das Richteramt Gottes anmaflen.
Lk 6, 87 redet ausdriicklich prizisierend vom , Verurteilen“. Wer in diesem Sinne
richtet, den richtet Gott. Mt setzt wie Paulus voraus, dafl wir vor Gott ,allzumal
Siinder* sind (vgl. R6m 3, 23 mit Mt 6, 12; 7, 11; 18, 24). Wenn Gott uns mit dem
MaR messen wiirde, wie wir die anderen messen, wer konnte dann vor Gott
bestehen! Die Praxis der Pharisier, den Siinder um Gottes Sache willen unbarm-
herzig zu verdammen (vgl. Mt 9, 1 ff.; Lk 7, 40 ff.), zeigt, wie tief die Problematik
ist, in der wir uns hier bewegen. Auch Paulus bewegt sich zwischen Extremen,
wenn er einerseits schreibt: ,Ich bin mir ja keiner Sache bewufit; aber damit bin
ich noch nicht gerechtfertigt* (1 Kor 4, 4), anderseits selbst bei einem die Hoff-
nung nicht aufgibt, der so tief gesunken ist, wie der Blutschinder in Korinth
(vgl. 1 Kor 5, 5).

*

Es muf} unter Menschen richterliche Vollmacht geben, die Recht Recht nennt und
Unrecit Unrecht, dem Bosen wehrt und es ahndet. Das gilt auch fiir die Gemein-
schaft der Glaubenden, die Kirche. Sie iibt diese Vollmacht vor allem in ihrem Amt
aus (Mt 18, 18 mit Mt 16, 19; vgl. Jo 20, 28); aber auch der einzelne Christ als
Glied der Gemeinde und die ganze Gemeinde haben an dieser Vollmacht Anteil
(Mt 18, 15-17) und sind ebenso wie die Amtstrager verpflichtet, von dieser Voll-
macht Gebrauch zu machen, wo das Wohl der Gemeinschaft es erfordert. Welch
unheimliche Pflicht! Wer wagt es schon, zu sagen, dafl ein Tatbestand schwer-
wiegend genug ist, um einen Mitchristen ,im Namen Christi* (1 Kor 3, 4) rich-
ten zu miissen, und das Urteil — durch Zurechtweisung, Entlassung aus einem
Dienst, ,Behalten der Siinden®, AusschlieBung aus der Gemeinschaft — auszu-
sprechen? Wer garantiert dafiir, dafl dieses Urteil in gleicher Weise dem einzel-
nen wie der Gemeinschaft zum Heil gereicht? Laufen wir nicht dauernd Gefahr,
zu voreilig und zu sicher zu urteilen, menschliches Gericht mit Gottes Gericht zu
verwechseln?

Fragen wir deshalb einmal: Was treibt den Menschen eigentlich immer wieder
zur Verurteilung des anderen, der nicht so denkt und ist, wie wir, und warum
ist das Urteil iiber sie oft so hart und unbarmherzig? Was steckt dahinter? Ist es



Eindibung und Weisung 74

der Zwang zur Selbstrechtfertigung? (Man mifit den anderen an sich, seinen Vor-
stellungen, seinen Maximen, seinem sittlichen Kanon, seinem Verhalten und sei-
nen Taten, um sich gegen ihn abheben zu konnen, sich zu bestitigen; man vertei-
digt sich gegen vermeintliche oder offene Vorwiirfe.) Oder liegt eine Abwehr vor,
aus Furcht vor Machten, die einen selbst bedrohen, weil sie im eigenen Herzen,
in dessen unterbewuflten, aber sehr real erfahrenen Tiefen zu Hause sind? Oder
einfach die Angst, die Angst vor dem Anderen und Unbekannten, iiber das wir
nicht mehr verfiigen, das wir nicht mehr einkalkulieren kénnen? Im letzten weif§
der Mensch es selbst nicht. Auch dort, wo das Urteil zu Recht besteht, schlagt
darum dieses Urteil so leicht in Verurteilung um, wird selbstgerecht und unbarm-
herzig. Hier ist das Geheimnis der Bosheit am Werk, die Siinde der Selbstver-
schlieflung, der Lieb-losigkeit. Solche Siinde schligt auf den Richtenden wicder
zuriick. Im Maf er richtet, wird er wieder gerichtet, nicht durch eine von auflen
kommende richterliche Instanz, sondern durch sich selbst. Gott, sein Richter, tut
nur kund, was er, der richtende Mensch, schon ist; er bestitigt und sanktioniert
nur, wessen ihn sein Gewissen anklagt.

Es kommt keine Verurteilung in Betracht fiir diejenigen, die in Christus
Jesus sind! Rém 8,1

Verurteilt wurde in Rom 2,1 jeder Mensch, der sich als ungeduldiger Richter
iiber die anderen setzt, und Gottes Gnaden-Urteil nicht horen will. Weil er die
Gnade verstofit, an die er sich halten soll, und sich durch Erfiillung des gebieten-
den Buchstabens (vgl. 7, 6) sein Heil selbst verschaffen will, ist er schon verurteilt,
kann er nur noch lebend sterben.

Fiir diejenigen aber, die ,in Christus Jesus sind“, gibt es keine Verurteilung,
heifit es in Rém 8, 1. Damit hat Paulus, trotz der apokalyptischen Endgerichts-
bilder, die sich in seinen Schriften finden, die sogenannte prisentische Eschatolo-
gie des Johannes sachlich schon erreicht. Man vergleiche wiederum Jo 3,18: ,Wer
an ihn glaubt, wird nicht gerichtet. Das ganze 8. Kapitel des Rémerbriefes be-
lehrt uns dariiber, daff die Verurteilung des Menschen hinfillig ist, indem Gott
jenem Verbiegen und Zerbrechen des Gesetzes damit begegnet, daf er seine
Gnade triumphieren 148t bei Jedem und fiir Jeden, der an Christus glaubt. Aber
das bedeutet nicht etwa Aufhebung des Gesetzes oder Amnestie, sondern Auf-
richtung des Zerbrochenen durch die Gabe des Geistes, der uns jetzt und hier
schon das unschuldige Leben gibt, das als solches die Hoffnung hat, ewiges Leben
zu werden.

Diese Freiheit kennt keine Krise, denn sie ist damit gegeben, daff der Mensch
nicht mehr mit ,Ich“ anfangen muf, sondern mit Christus anfangen darf, weil
Gott in ihm einen neuen Anfang gesetzt hat. Alle eigenen Befreiungsversuche
enden mit dem paulinischen Seufzer in 7, 24: ,Ich elender Mensch!“ Die neue
Wirklichkeit besteht darin, dafl der Geist (vgl. 8, 2) den Menschen dazu bringt,
Gottes Gnade zu suchen, um eben dadurch befreit zu werden von der verkehrten
Gestalt des Gesetzes und von der Not, die es dem Menschen in dieser verkehrten
Gestalt bereiten mufl.



Buchbesprechungen 75

Von sich aus, ochne Gnade, ist der Mensch selbstgerecht, aber auch sich selbst ver-
urteilend, beides zusammen; eines folgt aus dem anderen; bald iberwiegt das
eine, bald das andere; heute vor allem das Letztere: die Selbstverurteilung. Solche
Verurteilung geht aber nur selten auf eine Erkenntnis und das Bekenntnis von
Siinden zuriick. Sie duflert sich zwar in tiefsitzenden, unabweisbaren Schuldgefiih-
len, aber darin ist wirkliche und vermeintliche Schuld in gleicher Weise, ununter-
scheidbar miteinander verwoben. Die unmittelbare Erfahrung registriert nur ein
Uneins- und Zerstrittensein mit sich, den Selbstverlust, die Uneigentlichkeit des
Denkens und Tuns. Fast unméglich, Siinde und Schuld von vorgegebenen Bela-
stungen zu unterscheiden. So bleibt ein untergriindiges Schuldbewufitsein, aus dem
es kein Entrinnen gibt. Der Mensch droht dauernd an sich selbst zu ersticken. Er
ist in seiner eigenen, undurchschauten Untiefe begraben.

Erlésung wird von ihm darum auch nicht so sehr als Befreiung von Sinde, von
klar umrissener Schuld empfunden, sondern als ein Frei-Werden von sich selbst,
von Selbstverstrickung und Selbstentfremdung, als Einssein mit sich selbst und
daraus folgend als Freiheit des Uber-sich-verfiigen-Konnens in liebender Selbst-
mitteilung. Solche Erlésung ist nur méglich in der Erfahrung vollkommen selbst-
loser Liebe, im totalen Umfangensein von einem Liebenden. Gerade diese Erfah-
rung aber macht der Glaubende, in der Erfahrung liebender Verbundenheit mit
Christus, und der Apostel bestitigt ihm, daf seine Erfahrung die unsagbar beseli-
gende Wirklichkeit Gottes trifft, der sich in seinem Sohn uns liebend und end-
gultig mitgeteilt hat.

Franz-Josef Steinmetz 8], Friedrich Wulf S]

BUCHBESPRECHUNGEN

Glaube

Wer ist das eigentlich ~ Gott? Hrsg.
Hans Jiirgen Schultz (Die Biicher der
Neunzehn. 169). Miinchen, Kdsel 1969.
290 S., Ln. DM 12,80.

Der Sammelband geht auf eine vom Her-
ausgeber angeregte und veranstaltete Sen-
dereihe des Siiddeutschen Rundfunks zu-
riick. Er enthilt eine Einleitungsmeditation
iber das Wort ,Gott* und eine Zusam-
menfassung am Schluf} des Buches; dazwi-
schen 21 Beitrige, geordnet zu je 7, nach
folgenden Gesichtspunkten: 1. ,Durchblicke
durch die Gegenwart® (von verschiedenen
Disziplinen her, von der Ticfenpsydhologie
und der Sozialwissenschaft iber die Litera-

tur und Philosophie bis zur Theologie), 2.
,Riikblicke in die Geschichte* (AT, NT,
Griechen, Kirchenviter, Hochscholastik,
Neuzeit, 19. Jhdt.), 8. ,Ausblicke in die
Zukunft® (das ,nach-religiose* Zeitalter
der evolutiven Welt und der geplanten Zu-
kunft). Die Verfasser sind bekannte (fast
ausnahmslos katholische) Autoren, Theolo-
gen (K. Rahner, H. Fries, B. Welte, J. Rat-
zinger, A. Auer, J. B. Metz u.a.) und Nidt-
Theologen (A. Gérres, R. Spaemann, H. R.
Schlette, W. Dirks u. a.).

Anlaf der Frage ,Wer ist das eigentlich
— Gott?* (sie stammt von Kurt Tucholsky)
ist die immer geringer gewordene gesell-
schaftliche und gesellschaftspolitische Rolle





