
Buchbesprechungen '$ 

Von sich aus, ohne Gnade, ist der Mensch selbstgerecht, aber auch sich selbst ver- 
urteilend, beides zusammen; eines folgt aus dem anderen; bald überwiegt das 
eine, bald das andere; heute vor allem das Letztere: die Selbstverurteilung. Solche 
Verurteilung geht aber nur selten auf eine Erkenntnis und das Bekenntnis von 
Sünden zurück. Sie äußert sich zwar in tiefsitzenden, unabweisbaren Schuldgefüh- 
len, aber darin ist wirkliche und vermeintliche Schuld in gleicher Weise, ununter- 
scheidbar miteinander verwoben. Die unmittelbare Erfahrung registriert nur ein 
Uneins- und Zerstrittensein mit sich, den Selbstverlust, die Uneigentlichkeit des 
Denkens und Tuns. Fast unmöglich, Sünde und Schuld von vorgegebenen Bela- 
stungen zu unterscheiden. So bleibt ein untergründiges Schuldbewußtsein, aus dem 
es kein Entrinnen gibt. Der Mensch droht dauernd an sich selbst zu ersticken. Er 
ist in seiner eigenen, undurchschauten Untiefe begraben. 

Erlösung wird von ihm darum auch nicht so sehr als Befreiung von Sünde, von 
klar umrissener Schuld empfunden, sondern als ein Frei-Werden von sich selbst, 
von Selbstverstrickung und Selbstentfremdung, als Einssein mit sich selbst und 
daraus folgend als Freiheit des Über-sich-verfügen-Könnens in liebender Selbst- 
mitteilung. Solche Erlösung ist nur möglich in der Erfahrung vollkommen selbst- 
loser Liebe, im totalen Umfangensein von einem Liebenden. Gerade diese Erfah- 
rung aber macht der Glaubende, in der Erfahrung liebender Verbundenheit mit 
Christus, und der Apostel bestätigt ihm, daß seine Erfahrung die unsagbar beseli- 
gende Wirklichkeit Gottes trifft, der sich in seinem Sohn uns liebend und end- 
gültig mitgeteilt hat. 

Franz-Josef Steinmetz SJ, Friedrich Wulf SJ 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Glaube 
Wer ist das eigentlich - Gott? Hrsg. tur und Philosophie bis zur Theologie), 2. 
Hans Jürgen Schultz (Die Bücher der •Rückblicke in die Geschichte" (AT, NT, 
Neunzehn. 169). München, Kösel 1969. Griechen,    Kirchenväter,    Hochscholastik, 
290 S., Ln. DM 12,80. NeuzeU   19. Jhdt.)   3. •Ausblicke m die 

Zukunft     (das   •nadi-rehgiose"   Zeitalter 
Der Sammelband geht auf eine vom Her- der evolutiven Welt und der geplanten Zu- 
ausgeber angeregte und veranstaltete Sen- kunft). Die Verfasser sind bekannte (fast 
dereihe des Süddeutschen Rundfunks zu- ausnahmslos katholische) Autoren, Theolo- 
rüdc. Er enthält eine Einleitungsmeditation gen (K. Rahner, H. Fries, B. Weite, J. Rat- 
über das Wort •Gott" und eine Zusam- zinger, A. Auer, J. B. Metz u. a.) und Nicht- 
menfassung am Schluß des Buches; dazwi- Theologen (A. Görres, R. Spaemann, H. R. 
sehen 21 Beiträge, geordnet zu je 7, nach Schlette, W. Dirks u. a.). 
folgenden Gesichtspunkten: 1. •Durchblicke Anlaß der Frage •Wer ist das eigentlich 
durch die Gegenwart" (von verschiedenen - Gott?" (sie stammt von Kurt Tucholsky) 
Disziplinen her, von der Tiefenpsychologie ist die immer geringer gewordene gesell- 
und der Sozialwissenschaft über die Litera- schaftliche und gesellschaftspolitische Rolle 



Buchbesprechungen 76 

des Theismus, insbesondere auch die des 
christlichen Glaubens, in der Neuzeit, wie 
sie symptomatisch greifbar wird in der 
erschreckenden Entleerung des Wortes 
Gott, das für viele zur bloßen Chiffre 
geworden ist und in seiner Antlitzlosigkeit 
den •Tod Gottes" in der modernen säku- 
larisierten und hominisierten Welt anzeigt. 
Mehrere Beiträge gehen den Gründen die- 
ses Prozesses nach und weisen darauf hin, 
wie sehr die Glaubensbotschaft und damit 
vor allem Gottes Name ideologisch miß- 
braucht worden sei und bestimmten Grup- 
peninteressen gedient habe. Dazu kommt 
aber noch ein anderes: Der vorwiegend 
dogmatisch eingrenzende Gottesbegriff vie- 
ler Glaubensaussagen und noch mehr der 
konventionelle Gebrauch des Gottesnamens 
haben die Gefahr begünstigt, Gott als Ge- 
genstand unter anderen Gegenständen vor- 
zustellen und ihn damit des ganz Anderen 
seines Wesens zu berauben. Kann man 
überhaupt von Gott reden und zu Gott 
sprechen, wird darum immer wieder ge- 
fragt. Nur im Horizont göttlichen Handelns 
in der Geschichte, d. h. aber im Reflex 
menschlicher Erfahrung, lautet die Ant- 
wort, so daß die Frage •Wer ist das eigent- 
lich - Gott?" ebenso heißen könnte »Wer 
ist das eigentlich - der Mensch?". Beide 
Fragen sind voneinander nicht zu trennen. 
Genau gesehen heißt das, daß man gar 
nicht sagen kann, wer Gott sei, sondern nur 
wie er sich erfahren lasse. Er ist uns nur in 
der Selbst- und Welterfahrung gegeben; 
sein Wesen bleibt uns im Geheimnis ver- 
borgen. Man kann also nur sehr behutsam 
von Gott sprechen, immer eingedenk der 
Inadäquatheit solchen Redens. Letztlich ge- 
ziemt uns Gott gegenüber das Schweigen, 
was die beste theologische Tradition immer 
gelehrt hat, wie einige Autoren gut auf- 
zeigen. 

So sehr das Reden von Gott uns zum 
Problem geworden ist, so gewinnt man 
beim Lesen der Beiträge den Eindruck, daß 
trotz dieser Schwierigkeit die mit dem Wort 
Gott gemeinte Wirklichkeit (das Ganze und 
Umfassende des menschlichen Daseins, Ur- 
sprung, Sinn und Ziel von allem) in der 
heutigen Welt nur selten direkt in Frage 
gestellt wird, was schon dadurch bezeugt 
wird, daß •Die Sache mit Gott" zu einer 
der brennendsten Fragen unserer Zeit ge- 
worden ist. Darum kann man auch sicher 

sein, daß dieses hochaktuelle Buch (nicht 
alle Beiträge gehen das Thema gleich dicht 
an) seine Leser findet. Es gibt von dem 
Ernst Zeugnis, mit dem heute die Kernfrage 
des Glaubens bedacht wird, und bei aller 
Not, die auf uns liegt, geht doch keineswegs 
Pessimismus von solchem Neubedenken 
aus. 

Es wären auch kritische Bemerkungen zu 
einzelnen Beiträgen am Platz. Eine Beob- 
achtung wenigstens soll hier zum Schluß 
gemacht werden. Die Analogia entis, die 
man bisher in der katholischen Theologie 
als entscheidend für das (kategoriale) Spre- 
chen von Gott und als unterscheidendes 
Merkmal zur dialektischen Theologie an- 
sah, scheint bisweilen kaum noch relevant 
zusein. F.Wulf SJ 

Muschalek, Georg: Glaubensgewißheit 
in Freiheit (Quaestiones disputatae, 
40). Freiburg, Herder 1968. 104 S., 
Kart. DM 12,80. 

Dem gläubigen Menschen erscheint die Be- 
sinnung auf den Akt des Glaubens zunächst 
als eine unfruchtbare Re-Ücxion, die man 
nicht ohne Not unternehmen wird. Die 
Weigerung, sich dieser Anstrengung zu 
unterziehen, ist jedoch Symptom einer ver- 
borgenen Unsicherheit unseres Glaubens, 
die wir nicht an die Tageshelle des Den- 
kens gelangen lassen wollen. Der gebildete 
Mensch von heute hat oft den Eindruck, sei- 
nen Glauben vor einer Welt, in der nur 
noch logische Stringenz, Ausweisbarkeit und 
intellektuelle Redlichkeit eine Überlebens- 
chance haben, kaum noch rechtfertigen zu 
können. Muschaleks Untersuchung zeigt, 
wie eine solche geistige Situation entstehen 
konnte. 

Thomas von Aquin, dessen Grundansatz 
bis heute virulent ist, hat nach M. den Rah- 
men des aristotelischen Erkenntnisschemas 
nicht gesprengt, weil jede Erkenntnis letzt- 
lich doch am Evidenzideal gemessen wird. 
Von daher ergibt sich, daß der Intellekt im 
Glaubensakt in seinem Eigentlichsten fru- 
striert bleibt, weil er die geoffenbarte 
Wahrheit nicht aufgrund der Einsichtigkeit 
des Erkenntnisgegenstands annehmen kann, 
sondern nur unter dem äußerlichen Einfluß 
des Willens. Bei dieser Trennung von Ver- 
stand und Willen bleibt die hintergründige 
Einheit  beider  im   Gesamt  thomistischer 



Buchbesprechungen 

Metaphysik hier, an entscheidender Stelle, 
unwirksam. Damit ist für das weitere 
abendländische Denken die verhängnisvolle 
Konkurrenz von Glauben und Wissen prä- 
ludiert, deren Geschichte bis zum Vatika- 
num I der Vf. in groben Linien zeichnet. 

In der folgenden Untersuchung wird 
dann genauer gezeigt, daß die Gewißheit 
nicht eigentlich eine (sekundäre) Eigenschaft 
des Glaubens ist, sondern der Glaube selbst 
die Gewißheit der Existenz ist, wenn der 
Mensch sich entscheidet für Jesus, in dem 
Gott für ihn und damit Heil und Leben für 
seine Existenz da ist. Die •Theologie des 
Gewißwerdens im christlichen Glauben" 
macht deutlich, daß Gewißheit nur in Ent- 
scheidung geschieht, weil Freiheit auf der 
Spitze ihres Vollzuges dasselbe wie Wissen 
ist. In jedem Erkennen kommt der Mensch 
zu sich selber und verfügt über sich. Sich 
selbst aber erkennt und findet er nur, wenn 
er sich von Gott her versteht und sein Her- 
kommen von Gott bejaht und anerkennt. 
So erscheint die notwendige Erkenntnis, die 
sich als evident von außen her aufdrängt, 
nicht mehr als Ideal des Erkennens, denn 
der Urvollzug des Menschen ist ein Wissen, 
das Freiheit ist. - Hier würde man wün- 
schen, daß die radikal mitmenschliche und 
kommunikative Struktur geistiger Selbst- 
findung von vornherein tragend würde. In 
den Ausführungen des Vf. erscheint diese 
eher als (notwendige) •Artikulation" (84) 
der (immerhin schon gefallenen) Entschei- 
dung oder als der •Raum", in dem die Ge- 
wißheit des Glaubens •voll" (87) zu sich 
selber kommt, eine Aporie, die wohl ihrer- 
seits wieder im Grundansatz thomistischer 
Metaphysik begründet ist. 

K. H. Crumbach 

Willems, Bonifac A.: Erlösung in Kir- 
che und Welt (Quaestiones disputatae, 
35). Freiburg, Herder 1968. 118 S., 

Brosch. DM 12,80. 

Zunehmend wird uns heute deutlich, daß es 
gerade die grundlegenden Begriffe unseres 
Glaubens sind, die wir zwar noch in einer 
sonntäglichen Übersprache akzeptieren, die 
aber nicht vermittelt sind mit den Bedin- 
gungen unseres alltäglichen Bewußtseins. 
Ein solch fundamentaler Begriff ist auch 
das Wort •Erlösung". Der holländische 
Dominikaner B. A. Willems unternimmt es 

77 

in der vorliegenden •Quaestio disputata", 
eine etwas deutlichere Vorstellung dessen 
zu vermitteln, was Erlösung bedeutet, wo 
und wie sie geschieht. 

Schon das Bedürfnis nach Erlösung kann 
beim heutigen Menschen nicht mehr als der 
erste und letzte Trumpf religiöser Apolo- 
getik ausgespielt werden. Dennoch glaubt 
der Vf., in der Erfahrung der Freiheit einen 
Ansatzpunkt zu finden. Der Mensch hat 
nicht das Bedürfnis nach einem transzen- 
denten Gott, er ist es selbst. Die Möglichkeit 
der radikalen Freiheit, die er selbst ist, liegt 
nicht in ihm selber, er muß seine Freiheit 
verantworten. So ist der Mensch grundsätz- 
lich ein •Mysterium", und im Ernstnehmen 
der Andersheit des anderen Menschen 
glaubt er an das Mysterium des anderen 
(Gottes) in ihm selber. Jesus, in dem Gott 
sich einzigartig offenbarte, nahm das Da- 
sein für die anderen bis zur Konsequenz des 
Todes auf sich. Weil wir uns selbst nur auf- 
grund der Gnade der anderen finden, ist 
die grundlegende Umkehr im Verzicht auf 
sich selbst Voraussetzung des Glaubens. Die 
entscheidende Frage: Wie können wir der 
erlösenden Tat Jesu Christi begegnen? 

In einem zweiten Einsatz werden •Bilder 
aus der Geschichte" im NT und bei Irenäus 
und Anselm von Canterbury vorgestellt. In 
seiner eigenen Darlegung führt der Vf. aus, 
daß Erlösung wesentlich Kirchengemein- 
schaft bedeutet. Die erlösende Begegnung 
mit Gott in der communio des Wortes und 
Brotes wird erst real in der Bereitschaft zu 
wahrer Gemeinschaft. Dieses Geschehen 
setzt sich in der Dienstbarkeit am Mitmen- 
schen fort. Solche Auffassung verlangt in 
vielem eine Neusicht der Kirche im Sinne 
des Konzils: Kirche als organische Gemein- 
schaft der vielen eucharistischen Ortsge- 
meinschaften, ein neues Verständnis von 
Autorität, deren Aufgabe und Legitimation 
es ist, die in der Kirche geschehende Erlö- 
sung zu fördern. 

Von einer solch pointierten Sicht der Er- 
lösung innerhalb der Kirche stellt sich dann 
um so schärfer die Frage nach dem Heil 
außerhalb der Kirche. Das Prinzip •Außer- 
halb der Kirche kein Heil" wird deutlich in 
seiner Begrenztheit gesehen. (Ob man aller- 
dings sagen kann, daß dieser Satz bei 
Cyprian nur aus seiner •introvertierten 
Kirchlichkeit" (96) resultiert, sei dahinge- 
stellt.)   Positiv   wird   gesagt,   daß   jeder 



Buchbesprechungen 78 

Mensch, der im Dienst am Mitmenschen 
den anderen in sein Dasein einläßt, Ge- 
meinschaft und Heil bewirkt. Die Kirche 
behält dennoch ihren Sinn als die Gemein- 
schaft derer, die sich bewußt als von der 
bedingungslosen Dienstbarkeit Jesu getrof- 
fen erfahren und nicht aufhören können, 
den Namen dessen zu bekennen, der ihnen 
den •verborgenen Sinn der Erde erschloß" 
(117). 

Ein Vorzug des Buches ist es, daß es dem 
Vf. durch seine einfache Sprache gelingt, an 
sich nicht mehr neue Gedanken über fach- 
theologische Kreise hinaus ansprechend zu 
machen. K. H. Crumbach 

Schlier, Heinrich: Über die Auferste- 
hung Jesu Christi. Einsiedeln, Johan- 
nesverlag 1968. 71 S., kart. DM 6,50. 

Ein sehr subtiles, aber außerordentlich klä- 
rendes Wort zur Diskussion der letzten 
Jahre über die Auferstehung Christi. Will 
man die Methode des Vf. zur Aufhellung 
der biblischen Aussagen über das Grund- 
geheimnis des christlichen Glaubens und 
der christlichen Verkündigung mit einem 
Wort umschreiben, dann könnte man sagen, 
es sei die einer theologischen Phänomeno- 
logie. Schlier sucht das in den ntl. Schriften, 
insbesondere in den Bekenntnisformeln und 
in den Auferstehungsberichten der Evan- 
gelien, heraustretende Phänomen der Auf- 
erstehung Christi anzuleuchten und in sorg- 
fältiger Analyse des vorkommenden Wort- 
materials, entsprechend der eigentlichen 
Aussageintention der biblischen Verfasser, 
theologisch zu verdeutlichen, und dies nach 
drei Seiten hin: 1. als Tat Gottes an Jesus, 
den Gekreuzigten (Befreiung aus der Macht 
des Todes, Gewährung des Lebens in Macht 
und Herrlichkeit), 2. als geschichtlich erfahr- 
bares und ins Wort gebrachtes Ereignis 
(leeres Grab, Erscheinungen, Verkündigung 
der Zeugen), 3. in seiner soteriologischen 
Bedeutung für die Welt und für den Glau- 
benden. Damit ist zuglefch einer flach histo- 
risierenden Deutung des Auferstehungs- 
kerygmas, die entweder ins Psychologische 
oder Mirakulöse abgleitet, gewehrt. Nur 

wer manche Versuche der neueren Exegese, 
die die Auferstehung Christi in ihrem ge- 
schichtlichem Ereignischarakter auszuhöhlen 
drohten, kennt, bewundert, wie der Vf. die 
Erhellung des Geheimnisses aus aller durch 
ein Apriori bedingten Engführung heraus- 
zuhalten weiß und es an dem ihm einzig 
gemäßen Ort ansiedelt, an der von den 
Urzeugen erfahrenen Einbruchsstelle des 
endgültigen Heils in die Geschichte. 

F.Wulf SJ 

Rahner, Karl: Gnade als Freiheit. 
Kleine theologische Beiträge. (Herders 
Taschenbuch, Großband 322). Freiburg 
1968. 288 S., DM3,95. 

Nach dem 1966 erschienenen •Glaube, der 
die Erde liebt" legt der Herder-Taschen- 
buch-Verlag nun wiederum eine Reihe klei- 
ner theologischer Beiträge Karl Rahners 
vor, die aus verschiedensten Anlässen ver- 
faßt worden sind und nun - gesammelt - 
leicht jedem zugänglich werden. Ein Über- 
blick über die behandelten Themenkreise: 
Das kleine Wort Gott - Ermächtigung zur 
wahren Freiheit - Kirchliche Bindung und 
personale Freiheit - Christlicher Glaube als 
Befreiung der Welt • Exemplarische Di- 
mensionen und Situationen - Freie Annah- 
me von Kreatürlichkeit und Kreuz - Ver- 
antwortung in der nachkonziliaren Kirche - 
Künder der Gnade und Freiheit. 

Jeder wird diese Zusammenstellung 
dankbar begrüßen, sowohl der Kenner der 
Rahnerschen Theologie, der hier seine Ge- 
danken aus anderer Perspektive und in 
anderen •Genera litteraria" erleben kann, 
wie auch derjenige, welcher einen ersten 
Zugang sucht und dem mit dieser Samm- 
lung ein wertvoller Eindruck der Weite 
und Offenheit dieses Denkens geboten wird. 

Als geistliche Lektüre sind diese kleinen 
Schriften besonders bedeutsam, weil sie sich 
nicht darbieten als Nahrung selbstgenieße- 
rischer Innerlichkeit, sondern als dringen- 
der Aufruf zur Verantwortung unseres je 
eigenen Auftrages in Kirche und Welt. 

K. H. Crumbach 



Buchbesprechungen 79 

Liturgie 
Winklhofer, Alois: Kirche in den Sa- 
kramenten. Frankfurt a. M., Knecht 
1968. 325 S., Ln. DM 19,80. 

Die Theologie der Sakramente hat in den 
letzten beiden Jahrzehnten durch die Arbei- 
ten von K. Rahner, O. Semmelroth und H. 
Schillebeeckx entscheidende Impulse erhal- 
ten. Das wichtigste Ergebnis war, daß die 
Sakramente aus ihrer Isolierung von den 
übrigen Glaubenswirklichkeiten befreit 
wurden, aufgrund deren sie Gefahr liefen, 
als dinglich-magische Vollzüge erlebt zu 
werden, die dem Menschen einen gleicher- 
maßen dinglich aufgefaßten •Gnaden- 
schatz" vermittelten. Nun wurden die Sa- 
kramente in die Geschichte der heilsschaf- 
fenden Liebe Gottes zu den Menschen hin- 
eingestellt. Diese in Jesus Christus erfüllte 
liebende Zuwendung hat sich in der Kirche 
ihre bleibende leiblich-geschichtliche Greif- 
barkeit geschaffen. So ist die Kirche das 
•Ursakrament", das sich in seinen aktuellen 
heilsvermittelnden Vollzügen auf den ein- 
zelnen Menschen und seine konkrete Exi- 
stenz hin auslegt. A. Winklhofer geht in 
seinem neuen Buch einen Schritt weiter, in- 
dem er zeigt, daß das •äußere Zeichen" in 
seiner Greifbarkeit erst dann in vollkom- 
mener Weise das Angebot und der Aus- 
druck des Heilshandelns Gottes ist, wenn es 
zur Darstellung des •Bundes", der Kirche, 
gelangt, auf den es innerlich hindrängt. 
•Spender" und •Empfänger" schließen sich 
durch den gemeinsam getragenen Vollzug 
zu einem Bund zusammen, weither die Lie- 
be Christi zur Kirche darstellt. Entschei- 
dend ist, daß nicht einer den Heilsakt 
•vollzieht" und dieser nicht an einem ande- 
ren •vollzogen wird": Einerseits wird auch 
der •Spender" zutiefst vom gemeinsamen 
Vollzug erfaßt, anderseits ist man •Emp- 
fänger" nur als wirklicher Mitträger des 
sakramentalen Lebensaktes der Kirche. 
•Spender" und •Empfänger" werden mit- 
einander Kirche, und gerade dieses Gesche- 
hen ist das •Realsymbol" für das in Chri- 
stus vermittelte Heil. 

Im Anschluß an die grundsätzlichen Er- 
wägungen werden die einzelnen Sakra- 
mente theologisch bedacht und in diesem 
Rahmen vielfältige pastorale Anregungen 
gegeben. 

Wertvoll sind die über 30 S. umfassen- 
den •Theologischen Anmerkungen", die in 
einer kritischen Literaturübersicht einen 
guten Einblick in die gegenwärtige Diskus- 
sion über die Theologie der Sakramente 
vermitteln. 

Die Fülle der aufgeworfenen Fragen ist 
so groß, daß sie kaum hinreichend behan- 
delt werden konnten. Hier wäre vielleicht 
ein Weniger mehr gewesen. Die sinnerhel- 
lenden und wegweisenden Grundgedanken 
wären dann auch deutlicher zum Tragen 
gekommen. Auf jeden Fall aber muß man 
den großen Ernst und den Einfallsreichtum 
mancher pastoraler Anregungen hoch ver- 
anschlagen. K. H. Crumbadi 

Deussen, Giselbert: Die neue liturgi- 
sche Gemeinde. Frankfurt a. M., Knecht 
1968. 126 S., Engl. Broschur DM 9,80. 

Viele gläubige Christen, die unsere Litur- 
gie mitzufeiern versuchen, erfahren schmerz- 
lich eine wachsende Entfremdung gegen- 
über verschiedenen liturgischen Formen. 
Eines steht fest: Eine nur äußerliche An- 
passung der Riten und Formen kann der 
viel tiefer liegenden Krisis nicht wirklich 
begegnen. Dieser Erfahrung will der junge 
Theologe Giselbert Deussen auf den Grund 
gehen. Ein radikaler •Verlust der Symbole" 
im heutigen Denken und der •Verlust der 
Gemeinschaft" durch extremen Individua- 
lismus oder übersteigerten Kollektivismus 
kennzeichnen die Situation und stellen den 
eigentlichen Krisenherd dar. Der Vf. be- 
gnügt sich aber nicht in müder Resignation 
mit dieser Feststellung - das ist die Stärke 
des Buches; denn einige Vereinfachungen 
und undifferenzierte Urteile in der •Zeit- 
analyse" lassen das gezeichnete Bild 
manchmal unscharf, mitunter sogar befrem- 
dend wirken -, sondern sucht positive An- 
sätze, aus denen sich Grundstrukturen einer 
Liturgie unserer Zeit entdecken lassen. Li- 
turgie ist symbolhaftes Geschehen. Es ist 
wahr, daß in der Kargheit unseres bildhaf- 
ten Denkens der Mensch das entscheidende 
Symbol der Anwesenheit Gottes ist, wenn 
wir die Menschwerdung Christi ernst neh- 
men. Man möchte allerdings zweifeln, ob 
das Symbol des •Herzens" wirklich das ge- 
eignete Grundsymbol liturgischen Gesche- 



Buchbesprechungen 

hens für unsere Zeit ist. Zwingender ist, 
wenn der Vf. sagt, was damit gemeint ist: 
der ganze Mensch in und durch die Begeg- 
nung mit Gott. Im Kapitel •Die erneuernde 
Kraft der Gemeinschaft" wird klar - in den 
Formulierungen mitunter etwas schwärme- 
risch - herausgestellt, wie sehr die Liturgie 
von ihrem Grunde her gemeinschaftliches 
Tun ist. Deussen macht mutige Vorschläge 
oder greift sie auf, deren baldige Verwirk- 
lichung man nur dringend wünschen kann: 
Bevorzugung personaler Strukturen in der 
Gemeindebildung oder die Einführung von 
•Hausmessen", um nur zwei zu nennen. Im 
ganzen: ein Buch, das anregt, zur Diskus- 
sion und manchmal auch zum Widerspruch 
herausfordert, aber vielleicht gerade des- 
halb lesenswert ist. K. H. Crumbach 

Henrichs, Norbert: Kult und Brauch- 
tum im Kirchenjahr. Eine kulttheolo- 
gische und brauchtumsgeschichtliche 
Untersuchung für Schule und Seelsorge. 
Düsseldorf, Patmos 1967. 224 S., Ln. 
DM 16,-. 

Vieles an dem liturgischen Erbe, das uns 
aus der langen Geschichte des christlichen 
Kultus überkommen ist, erscheint uns heute 
fremd. Die kritische Sichtung des Oberlie- 
ferten, wie sie der Vf. bietet, geht erfreu- 
licherweise über eine rein museale oder 
lexikalische Bestandsaufnahme der Kult- 
und Brauchtumsgeschichte weit hinaus. Ab- 
gesehen von dem hohen Informationswert 
in vielen Einzelheiten, den das Buch für 
den Praktiker in Unterricht und Verkündi- 
gung besitzt, leitet es zu einem spannungs- 
vollen Gespräch mit der Geschichte an, 
durch das man einerseits über sie hinaus- 
wächst, anderseits aber fast vergessene 
Aspekte der christlichen Feste neu entdecken 
kann. In diesem Prozeß kristallisieren sich 
auch die Grundgedanken christlichen Kul- 
tes wieder scharf heraus, die ihrerseits dann 
wieder zum kritischen Prinzip werden. Es 
wird eine dringende Aufgabe sein, die 
innere Ausrichtung auf den am Ursprung 
stehenden österlich-eschatologischen Kern 
des christlichen Kultes in der Gestaltung 

80 

der Festkreise und der einzelnen Feste im 
Kirchenjahr wirksamer werden zu lassen. 
Für jeden, der diese Notwendigkeit sieht, 
bedeutet das vorliegende Buch eine sachge- 
rechte Einweisung. K. H. Crumbach. 

Der orthodoxe Gottesdienst. Band I: 
Göttliche Liturgie und Sakramente. 
Herausgegeben von Erzpriester Sergius 
Heitz. Mainz, Matthias Grünewald 
o. J. XXIII und 571 S., Ln 24,80 DM, 
Leder 38,50 DM. 

Liturgische Bücher sind Zeugen des Glau- 
bens, freilich nicht allein im Sinn von Trä- 
gern der Überlieferung, sondern auch als 
Ausdruck des aktuellen Glaubenslebens 
einer Kirche. Das Konzil hat unsern Blick 
geweitet für den Glauben und den geist- 
lichen Reichtum nichtkatholischer Glau- 
bensgemeinschaften. Wir haben ein Stück 
heiliger Unbefangenheit dazugewonnen, 
um uns auch mit den geistlichen Erfahrun- 
gen der getrennten Brüder beschenken zu 
lassen. Schon aus diesem Grund ist die 
deutsche Ausgabe des orthodoxen Gottes- 
dienstes sehr zu begrüßen, die uns hier als 
handliche Dünndruckausgabe vorliegt. Sie 
ist zwar in erster Linie für die orthodoxen 
Gläubigen des deutschen Sprachraums ge- 
schaffen worden, wird aber darüber hinaus 
im Geist des Ökumenismus zur Begegnung 
der Konfessionen beitragen. Der 1. Band 
enthält die Liturgie der heiligen Messe 
(Zeiten des Kirchenjahres, Heiligenfeste), 
darunter die vier bedeutendsten Liturgien, 
von denen die Chrysostomus-Liturgie die 
bekannteste ist. Daran schließen sich die 
Riten von Taufe, Firmung, Buße, Kranken- 
salbung und Ehe. Ein weiterer Band, der 
Stundengebet und Rituale enthalten wird, 
ist in Vorbereitung. Der Hrsg. ist ortho- 
doxer Priester und ein gründlicher Kenner 
der Liturgien in Ost und West. Seine Ein- 
führungen und Hinweise sind knapp ge- 
halten und wollen nur dem besseren Mit- 
vollzug dienen. Zusammen mit dem Verlag 
hat er ein handliches Buch in Zweifarben- 
druck geschaffen. N. Mulde S] 




