
Leben aus dem Geist 
Karl-Heinz Crumbach, Aachen/Innsbruck 

Wir wollen vom Geist Gottes reden. Das kann nur gelingen, wenn wir mit 
der Tatsache ernst machen, daß Jesus Christus die Mitte unseres Glaubens 
ist. Er ist die umfassende Offenbarung Gottes, so auch des Geistes. So 
müssen wir auf ihn schauen, auf seine Gestalt, sein Leben und Handeln. 
Versuchen wir zu sehen, wie der Geist Gottes in seinem Leben wirkte, 
welche Rolle er dort spielte, und schließlich, wie Christen, d. h. solche, die 
Jesus auf seinem Weg folgen wollen, ihn erfahren. Nur dieses eine Mo- 
ment wollen wir herausgreifen, das aber, so glauben wir, unser Leben als 
Christen herausfordert und in Bewegung bringt. 

I. 

Der Glaube der ersten Christen hat sich am Geschehen der Auferweckung 
Jesu entzündet, ja war von diesem allererst eröffnet und ermöglicht. Die- 
ser Glaube hat nun in Jesus sehr früh den vom Geist erfüllten und getrie- 
benen Menschen gesehen1. Jesus hat sich als der verheißene Gottes- 
knecht erwiesen und als der •Messias" (,Gesalbterl), auf den Gott seinen 
Geist gelegt hat (Mk 1, 10 f.; Mt 12, 18). Wichtig ist, daß die älteste Über- 
lieferung die in Jesus wirksame Macht, die sein Reden und sein Tun be- 
zeugten, noch nicht •Heiligen Geist" genannt hat, sondern eher •Voll- 
macht" (slovoia: Mk 1,22.27; 2,10 parr) oder •Kraft" (Sweats: Mk 5,30; 
6,2.15; Lk 5,17 u. a.). Die Evangelien stellen Jesus dar als ,Charismati- 
ker', als vom Geist erfüllten Prediger und Wundertäter. Der synoptische 
Taufbericht (Mk 1,9-11 parr) erzählt, wie der Geist auf Jesus herabsteigt, 
von ihm Besitz ergreift und bei ihm bleibt. Jesu Leben ist von vornherein 
umfaßt und beherrscht von der Macht und der Kraft des Geistes. Für die 
Theologie des Markus bedeutet diese Inbesitznahme durch den Geist die 
Signatur dieses Lebensweges und den Schlüssel zu seinem Verständnis: 
Jesus bestimmt seinen Weg nicht selbst; er wird vom Geist, den der Vater 
auf ihn legte, in die Wüste ,hinausgeworfen' (Mk 1, 12). So zeichnet sich 
bei Markus noch deutlich die alttestamentliche Geistvorstellung ab: •Geist" 
als unberechenbare Kraft, die dem Menschen den göttlichen Willen auf- 
zwingt. Matthäus mildert ab zu •hinausführen", und bei Lukas findet sich 
die Vorstellung, daß Jesus bleibend vom Geist erfüllt war (Lk 1, 15.41.67; 

1 Vgl. F. J. Schierse, Die neutestamentlidie Trinitätsoffenbarung, in: Mysterium salutis II, 
Einsiedeln 1967, 97-102. 



Karl-Heinz Crumbach 82 

Apg 4, 8 u. ö.). Jesus ist hier der Herr des Geistes; er selbst geht ,im Geist' 
in die Wüste. Lukas benützt das Motiv des Geistbesitzes zur Deutung des 
ganzen Wirkens Jesu (vgl. Lk 4, 14; 10,21 f.). Damit ist die spätere christ- 
liche Anschauung vorbereitet, die besonders das Johannesevangelium 
kennzeichnet, daß der Herr den Geist sendet, der ihn offenbart und seine 
ständige Gegenwart in der Gemeinde garantiert. 

Der Geist, der für Jesu Leben bestimmend war, ist auch die Kraft, in der 
Gott seinen Sohn von den Toten erweckte. Der Geist ist weiterhin jene 
,Verheißung' des Vaters (Lk 24,49; Apg 1, 4), die in Jesu Wort und Tat 
an die Menschen ergangen ist: Jesus Christus selbst wird das Pneuma sen- 
den, das er durch sein Kreuz und seine Auferstehung der Welt eröffnet 
hat. 

Das Leben Jesu, das totale Offenheit ist, wird bewegt und getragen von 
jener .Dynamik', die der Geist Gottes selbst ist; das ganze Leben und 
Sterben Jesu ist ein einziges Sichausliefern an die Kraft des Geistes, die 
ihn öffnet auf den Vater und auf die Menschen hin. Die ersten Christen 
sollten bald begreifen, daß Gott am Leben dieses Jesus von Nazareth .ex- 
emplifiziert' hat, was es heißt, sich auf seinen Geist einzulassen. 

II. 

Wie äußerte sich denn in der Urkirche die Kraft des Geistes? Darüber ge- 
ben uns besonders die Briefe des Apostels Paulus Nachricht. Sie berichten 
von charismatischen Gaben, die in den Gemeindeversammlungen mit un- 
berechenbar göttlicher Macht hervorbrachen2. Es ist aber aufschlußreich, 
daß Paulus einem solchen Enthusiasmus mehr und mehr zurückhaltend 
gegenübersteht, weil er dessen Gefahren sieht. Die Charismen gelten ihm 
nur soviel, als sie der Auferbauung der Gemeinde dienen. Darum macht 
er den rechten Glaubensinhalt zum Kriterium geistlicher Unterscheidung. 
Die unheildrohende Krise in der Gemeinde von Korinth (1 Kor 12 u. 14) 
öffnet ihm die Augen dafür, daß nicht Ekstasen und Zungenreden, sondern 
das ganz alltägliche Mühen und Miteinanderleben der Christen das eigent- 
liche Wunder des göttlichen Geistes sei. Der Geist ist vor allem im norma- 
len und alltäglichen Leben des Christen am Werk. Das Wunder seines 
Wirkens bleibt bestehen, aber es geschieht unauffällig •im Modus des 
Normalen"3. Sein Besitz wird sichtbar im täglich neu beginnenden Mühen 
um •Liebe, Freude, Friede, Langmut, Freundlichkeit, Güte, Treue, Sanft- 
mut und Enthaltsamkeit" (Gal 5, 22.23). Wir kennen sie genau, die leisen 
Anregungen, die so leicht zu unterdrücken sind, die uns dennoch verfol- 

2 Vgl. hierzu O.Kuß, Der Römerbrief, 2. Lieferung Regensburg 21963, Exkurs •Der 
Geist", 540-595. 
3 I. Hermann, Art. Heiliger Geist, HThG I, 645. 



Leben aus dem Geist 83 

gen und nicht loslassen: der Anruf, zu verzeihen, obwohl wir im Recht zu 
sein scheinen, freundlich zu sein, obwohl uns ganz anders zumute ist, fair 
und gerecht zu sein in unserem Urteil über die anderen; die Forderung 
täglich treuer Mitarbeit, besonders wenn sie mühsam wird und der Einsatz 
nicht mit spektakulären Erfolgen belohnt wird; der aufreibende Dienst, 
oft ohne jeden Dank; die Mahnung, trotz unserem Versagen immer wieder 
neu zu beginnen, der Zuspruch, uns selbst anzunehmen mit den Eigenar- 
ten und Mängeln, die uns belasten. Unter dem Antrieb des Geistes erfah- 
ren wir immer neue Freude und finden wir das wirkliche Leben, wenn 
wir uns nur loslassen und uns verlieren in Jesus Christus und seiner Liebe 
zu den Menschen. 

III. 

Haben wir damit aber den Geist nicht nivelliert? Scheint er nicht mit 
unserem Leben identisch zu sein, wenn der Ort seines Wirkens die ge- 
wöhnliche Alltäglichkeit ist. Und wird er so nicht durch das Maß unserer 
Durchschnittlichkeit gemessen und damit letztlich entmachtet? All dem ist 
nicht so. Denn hier, im Alltag, bricht er von einer viel tieferen Mitte in 
unser Leben ein und setzt es in Bewegung. Zu allererst und zutiefst ist er 
der •Mut des Glaubens"4. Wir spüren heute sehr deutlich, daß der Glaube 
nicht eine einmalige Entscheidung ist, nach der wir uns dann beruhigt und 
des Heiles versichert wieder auf uns selbst zurückziehen könnten. Dieser 
Glaube steht unser ganzes Leben lang in Frage. Von Romano Guardini 
stammt das Wort: Glauben heißt imstande sein, seine Zweifel zu ertra- 
gen. Wodurch geschieht es, daß wir trotz immer neuer innerer Angefoch- 
tenheit doch nicht davon ablassen können, jeden Tag neu Jesus Christus 
und sein Wort zu ergreifen? Eines wissen wir: Der Mut dazu kommt nicht 
aus unserem eigenen Herzen und aus eigener Kraft. Der Mut des Glau- 
bens ist nicht etwa unser ,besseres Selbst', nicht eine Eigenschaft, die jeder- 
zeit verfügbar in unserem Besitz ist, sondern der Geist Gottes, der uns in 
Besitz nimmt, uns zu Jesus Christus führt und treibt. Der Glaubende ist 
zunächst nicht einer, der sich guten Willens aufrafft, Jesus zu vertrauen, 
sondern ist ein Ergriffener und Hingerissener. Allerdings übergeht diese 
Inbesitznahme die eigene Entscheidung nicht, sondern fordert sie nur noch 
schärfer heraus. Hier ist •Geist" in ursprünglicher sprachlicher Bedeutung 
verstanden als eine Kraft, die das Herz bestimmt und bewegt und dessen 
Leben ausmacht. Der göttliche Geist steht nicht nur als •Initialzündung" 
am Anfang des Glaubens, sondern ist der •ständige Geschenkcharakter 
des Glaubens, der ganz von der göttlichen Gewährung lebt"5. Weil der 

4 G. Ebeling, Das Wesen des christlichen Glaubens, Siebenstern 8, !1965, 90-100. 
5 Ebd. 99 f. 



Karl-Heinz Crumbach 84 

Glaube außerhalb aller menschlichen Möglichkeiten liegt, folgt auf das 
Bekenntnis •Ich glaube" notwendig die Bitte um Gottes Erbarmen mit 
menschlicher Ohnmacht •Hilf meinem Unglauben!" (Mk 9, 24). Wir kön- 
nen den Glauben nur als Geschenk erfahren, als Geschenk des Geistes. So- 
bald wir ihn stolz betrachten als unser eigenes Werk, entzieht er sich uns 
schon. Erinnert uns dieser Zug nicht an das Reden und Lehren Jesu 
selbst? •Vieles in der Glaubensunterweisung Jesu ist einfach ein Mut- 
machen zum Wagnis des Sichloslassens, als wollte er sagen: Gib mir die 
Hand, und du wirst sehen, daß es geht"6. 

IV. 

So ist denn unser ganzes Leben als Christen ein Geschenk des Geistes und 
darum nicht von unseren, sondern ,von Gottes Gnaden'. Was ist dann 
aber mit der Tat unserer Freiheit? Wird sie nicht überflüssig gemacht von 
der Kraft Gottes, die in uns wirkt? Keineswegs: Jesus war viel radikaler 
vom Geist ergriffen und erfüllt als wir; gleichermaßen erscheint aber sein 
Tun als ein Handeln in Vollmacht und Selbständigkeit. Die äußerste Tat 
seiner menschlichen Freiheit hat uns vom Tod befreit. Die totale Abhän- 
gigkeit und Nähe zu Gott, die sein Leben ausmachte, hat seine menschliche 
Eigenständigkeit offenbar nicht beeinträchtigt, sondern intensiviert. Wenn 
Gott an Jesus .exemplifiziert' hat, was es bedeutet, sich auf seinen Geist ein- 
zulassen, dann macht dieses ,Exempel' deutlich, daß die Passivität gegen- 
über der Gnade und Kraft des Geistes aus ihrer eigenen Tiefe heraus die 
höchste Aktivität unserer Existenz herausfordert. Ein Leben aus dem 
Geist gewährt demnach viel weniger •der Herzen Licht und Ruh", wie es 
in der Übersetzung des bekannten Hymnus heißt, als vielmehr die unbe- 
dingte •Leidenschaft für das Mögliche" (Kierkegaard). Das Getriebensein 
vom Geist mindert nicht unsere Verantwortung und Aktion oder hebt sie 
gar auf, sondern radikalisiert sie und treibt sie auf die Spitze. Der Geist 
Gottes ist weniger ein •Labsal voller Süßigkeit" oder ein •süßer Seelen- 
freund" als vielmehr der unbequeme lebendige Anspruch, der uns auf- 
rüttelt und uns keine Ruhe läßt, der uns fortwährend in die Entscheidung 
führt. Er ist die permanente Krisis unserer Selbstzufriedenheit, die uns 
immer wieder in den alten Trott hineingeraten und die ausgefahrenen 
Wege des geringsten Widerstandes gehen läßt. Unerbittlich treibt er uns 
an, neue Möglichkeiten der glaubenden und liebenden Tat für die Welt 
zu erkennen und zu realisieren. Die Hoffnung, die uns der Glaube macht, 
bestimmt unser Ringen um die Zukunft der Menschheit und der Welt, 

• H. U. v. Balthasar, Herrlichkeit Bd. I, Einsiedeln 1961, 125. 



Leben aus dem Geist °5 

für die wir verantwortlich sind. Unser Glaube und unsere Hoffnung sind 
•nicht ein verklärender Schimmer über einem grau gewordenen Dasein"7. 
Denn der Geist, der sie schenkt, ist das .unruhige Herz' im Menschen, das 
sich niemals wird abfinden können mit den trostlosen Verhältnissen dieser 
Welt. 

Wir empfangen darum dieses Geschenk nicht dadurch, daß wir still un- 
sere leeren Hände hinhalten, sondern dadurch, daß unser Leben mühe- 
volle Arbeit für Kirche und Welt wird. Zugespitzt können wir sagen: Der 
wahrhaft christliche •Primat des Empfangens"8 ist nur gewahrt in der Ra- 
dikalität unseres eigenen Gebens und Schenkens. Passivität gegenüber der 
unverfügbar bleibenden Gnade Gottes bedeutet totale Aktivität unserer 
selbst und bringt unser Handeln in all seiner Verantwortlichkeit erst ganz 
auf den Plan. Selbst die höchste .Kontemplation' ist konkret doch immer 
eine letzte Anforderung und wird durch Einsatz aller Kräfte zum ent- 
schiedensten Dienst an der Welt. In der Nachfolge Jesu, die der Glaube 
fordert, ist eine Kopie seines Lebens nicht möglich. Unser Leben wird aber 
zur Nachfolge, wenn es •im Geist" bestanden wird und dem unruhigen 
Drängen folgt, das uns hinausführt in die Welt hinein und zu den Men- 
schen hin. In solchem Leben erweist sich der Herr, um dessen Nachfolge 
es geht, als Gegenwart. 

V. 

Die letzte Station, an die Jesu Weg des Weggegebenseins an den Vater 
angelangt, ist aber das Kreuz, der Tod, und auch wir wissen: Es gibt für 
uns keinen Weg zu Gott als den Weg des Jesus von Nazareth, den Weg 
über sein Kreuz und seinen Tod. Der Tod ist es, dessen Abgrund uns wie 
selbstverständlich und gleichzeitig ungeheuer anmaßend an allen Enden 
unserer Welt entgegenstarrt, als ob er das letzte Wort sein könnte, das 
über unser Leben und Arbeiten, Lieben und Hoffen gesprochen ist. Wenn 
wir an die Kraft des Geistes glauben und ihn unser Schicksal sein lassen, 
so wie er das Schicksal Jesu war, haben wir vielleicht den Mut, trotz aller 
Untergänge für die Welt zu hoffen und unsere Mitmenschen noch ent- 
schlossener zu lieben. Denn der Geist der Auf erstehung Jesu Christi macht 
uns Hoffnung, daß er die Macht der Zukunft Gottes für uns ist, weil in 
ihm Gott durch Jesus Christus immer wieder auf uns zukommt, von unserer 
Welt Besitz ergreift und schließlich die Nacht des Todes überwindet. Der 
Geist ist es, der uns und unsere Welt in die Arme Gottes treibt. 

7 J. Moltmann, Theologie der Hoffnung, München 51966,20. 
8 Darüber in anderem Zusammenhang J. Ratzinger, Einführung in das Christentum, 
München 1968, 217-221. 




