Uberlegungen zur Gotteserkenntnis
Erhard Kunz SJ, Frankfurt a. M.

Die Krise, in die das christliche Denken und der christliche Glaube heute
geraten sind, wird erst dann in ihrem Ausmafl und in ihrer Bedeutung er-
faflt, wenn sie als Krise des Gottesglaubens selbst gesehen wird. Sicherlich
sind andere Fragen, etwa nach der Struktur der Kirche, nach dem Wesen
und dem Vollzug der Sakramente oder nach der Veranderlichkeit historisch
bedingter Lehraussagen, fir das christliche Selbstverstandnis von grofler
Widhtigkeit und Dringlichkeit. Aber diese und dhnliche Fragen weisen
iiber sich selbst hinaus; sie konnen aus sich und in sich selbst gar nicht end-
giiltig entschieden werden, sondern finden nur von urspriinglicheren Ge-
gebenheiten her eine Antwort. Diesen Fragen liegt die prinzipielle Frage
zugrunde: Was heifit Offenbarung Gottes in der Geschichte, speziell in
Jesus Christus? Und noch radikaler: Wer oder was ist {iberhaupt Gott?
Wie finden wir einen Zugang zu der Wirklichkeit, die das Wort ,,Gott“
meint? Wie konnen wir von dieser Wirklichkeit sprechen? Wie kénnen
wir mit ihr sprechen? Die Schirfe der gegenwirtigen Krise besteht darin,
dafl diese letzten und radikalsten Fragen auch im Raum des christlichen
Glaubens keine selbstverstindliche und allgemein angenommene Antwort
mehr finden.

Natiirlich wurde die Frage nach Gott in unserer kirchlichen Philosophie
und Theologie schon immer ernsthaft gestellt und behandelt. Daf} sie aber
heute bei einer stindig wachsenden Zahl durchaus glaubenswilliger Chri-
sten zur echten Frage geworden ist, auf die man nicht sofort eine giltige
und durchschlagende Antwort bereit hat, ist wohl eine sehr junge Erschei-
nung. Wie ist diese plétzliche Unsicherheit in den grundlegendsten Fra-
gen zu erkldren? Ein wichtiger Grund liegt zweifellos in der grofieren Be-
reitschaft, mit nichtchristlichen, ja sogar mit atheistischen Weltanschauun-
gen in ein wirkliches Gesprich zu treten. Einen ,aufrichtigen und klugen
Dialog“ mit den Atheisten' kann man nicht fithren, ohne die Griinde des
Gesprichspartners ernst zu nehmen. Nun sind die Griinde, die der Atheis-
mus fiir sich anfihren kann, durchaus gewichtig, wie das Vaticanum II
selbst anerkennt: , Jedoch sucht die Kirche die tiefer in der atheistischen
Mentalitit liegenden Griinde fir die Leugnung Gottes zu erfassen und ist
im Bewufitsein vom Gewicht der Fragen, die der Atheismus aufgibt, wie
auch um der Liebe zu allen Menschen willen der Meinung, dafl diese

! Vaticanum II, Pastoralkonstitution ,Gaudium et spes®, 21; vgl. auch 92.



Uberlegungen zur Gotteserkenntnis 87

Griinde ernst und griindlicher gepriift werden miissen“2. Ein Gesprach mit
den Atheisten setzt voraus, dafl man selbst bereit ist, seine Gottesvorstel-
lung in Frage stellen zu lassen. Ohne den Willen, sein eigenes Denken
gegebenenfalls zu modifizieren und zu verindern, ist ein Gesprach von
vornherein eine Beleidigung des Partners.

In der Bereitschaft, seine eigene Gottesvorstellung einer Kritik zu un-
terwerfen, liegt neben der Gefahr auch die Chance des Gesprachs mit dem
Atheismus. Immer mehr setzt sich innerhalb der Kirche die Uberzeugung
durch, daf die religiosen Begriffe und Vorstellungen, in denen sich unser
Glaube ausdriickt, wieder eine tiefere Einheit mit dem konkreten Leben
gewinnen miissen. Nicht ganz ohne Grund wirft man manchen unserer
traditionellen dogmatischen Traktate vor, sie seien von einer Ideologie
oder einem lebensfremden Uberbau nicht allzu leicht zu unterscheiden.
Wie aber soll eine Belebung unserer Glaubensgehalte und Glaubensvor-
stellungen geschehen, wenn nicht der grundlegendste Begriff, der alles
andere durchdringt und bestimmt, der Gottesbegriff, innerlich aufge-
schlossen und in seinem Bezug zum tatsichlichen Leben des Menschen un-
mittelbar sichtbar wird? Zu einer solchen Belebung des Gottesverstind-
nisses zwingt uns aber die Auseinandersetzung mit dem zeitgendssischen
Atheismus. Wir sollten es deshalb nicht bedauern, sondern sogar begri-
Ren, daf die eingangs erwihnte Krise des Christentums das letzte Funda-
ment, nimlich den Glauben an Gott, erreicht hat. Unser Glaube muf sich
dieser entscheidenden Krisis unterziehen, wenn er wieder zu einer befreien-
den, aufbauenden Macht in unserem Leben werden soll.

I. Die Problematik der Gotteserkenntnis

Es geht hier nicht um die vielen psychologischen oder soziologischen
Schwierigkeiten und Hindernisse, die einer Gotteserkenntnis entgegen-
stehen konnen. Es geht um die Schwierigkeit, auf die unser Denken stofit,
wenn es heute die Frage nach Gott stellt. Aber auch in diesem Rahmen
ist keine Vollstindigkeit beabsichtigt. Nur einige charakteristische Fragen
sollen genannt werden®.

Wenn wir nach Gott fragen, konnen wir nicht davon absehen, daf} wir
in einer Welt aufgewachsen sind oder jedenfalls mit einer Welt in Beriih-
rung gekommen sind, in der ,Gott* (was auch immer man unter diesem
Wort verstehen mochte) einen festen Platz hatte. Zu dem objektivierten
Weltbild unserer christlich-abendlindischen Kultur gehdrte Gott gewis-

2 Ebd. 21.

3 Eine kurze, aber relativ ausfithrliche Aufzihlung der Griinde gegen Gott gibt Kl. Rie-
senhuber, Existenzerfahrung und Religion (Unser Glaube. Christliches Existenzverstind-
nis heute, 2), Mainz 1968, 9-22.



Erhard Kunz 88

sermaflen als fester Bestandteil hinzu. Sicherlich stand er in diesem Welt-
bild an privilegierter, d. h. an erster Stelle; dennoch war er in dieses Bild
eingeordnet und hatte in seinem Rahmen einen ganz bestimmten Raum
auszufiillen. Man konnte sich und alle Ereignisse miihelos auf diesen Gott
beziehen und die ganze Welt von ihm her verstehen. Man konnte mit an-
deren ohne jede Schwierigkeit iiber ihn wie iiber eine vertraute und be-
kannte Grofle sprechen und sich verstindigen. Wie selbstverstindlich man
mit Gott rechnete und ihn in seine Uberlegungen einbezog, ersieht man
daraus, dal man bei Schicksalsschldgen oder bei der Betrachtung der
Wirrnis in der Welt nicht an Gottes Existenz zweifelte, sondern daff man
mit Gott ,haderte“; man zweifelte an seiner Liebe und Barmherzigkeit,
nicht aber an seinem Dasein. Die Frage, auf die man in einer besonderen
Offenbarung Antwort erhoffte, war nicht, 0b Gott sei, sondern wie er sich
zur Welt mit ihrer Schuld und ihrem Chaos verhalte. Der Mensch suchte
in seiner Existenzangst nach dem gnidigen Gott, nicht aber nach dem Da-
sein Gottes iiberhaupt. Das Wissen um die Existenz Gottes wurde vor-
gingig zu einer besonderen Offenbarung als selbstverstindliche (,natiir-
liche“) Gegebenheit vorausgesetat.

Die philosophische Reflexion auf das Dasein und Wesen Gottes, die in
der sogenannten natirlichen Gotteslehre vollzogen wurde, hat die selbst-
verstindlich gegebene Gottesvorstellung zwar jeweils von allzu grofien
Anthropomorphismen korrigiert: man stellte fest, dal in den Aussagen
tiber Gott alle Begrenzung negiert werden muf; die Begriffe, die man auf
Gott anwendet, miissen ,gereinigt* werden. Aber die Gottesvorstellung
selbst wurde nicht radikal in Frage gestellt (was bei Thomas von Aquin
etwa daran sichtbar wird, dafl er am Ende der Gottesbeweise an den vor-
gegebenen Gottesbegriff ankniipft: ,quam omnes Deum nominant‘; S. Th.
I q. 2 a. 8). Gott wurde in der philosophischen Reflexion als letztes Ein-
heitsprinzip der Welt, als ,causa‘ und ,finis‘ der Welt erwiesen und be-
statigt. Diese Welt mit ihrer Kontingenz bedarf zu ihrer Erklirung der
Existenz Gottes. Gott ist notwendig, damit diese Welt dem Menschen
verstandlich wird. Ohne Gott bliebe die Sinnfrage des Menschen unbeant-
wortet, sein Glickseligkeitsstreben bliebe unerfiillt, und der menschlichen
Sittlichkeit fehlte die letzte Garantie. Kurz: Welt und Mensch verlangen,
um verstehbar zu werden, die Existenz Gottes. Gott ist von unserem Welt-
und Menschenbild her erfordert.

Was man bei diesem Vollzug der Gottesbeweise hiufig iibersah oder
doch zu wenig reflektierte, war die vorgdngige Bindung der Beweise an
ein bestimmtes Welt- und Menschenbild, in dessen Rahmen sie erst ver-
stdndlich und iiberzeugend wurden. Man iibersah den Erfahrungs- und
Denkhorizont, in dem die Beweise standen und in dem sie erst wirksam



Uberlegungen zur Gotteserkenntnis 89

werden konnten. Man beriicksichtigte den hermeneutischen Zirkel nicht,
von dem unser gesamtes Erkennen bestimmt ist, und argumentierte daher
mit einer gewissen Naivitdt von dem vorgegebenen, oben skizzierten
Welt- und Menschenbild aus: Wenn man von seinem Welt- und Men-
schenbild her tiberzeugt ist, dafl dem Menschen eine absolute Sinnhaftig-
keit, Gliickseligkeit und Sittlichkeit zukommen mufi, damit er Mensch sein
konne, so ist es selbstverstindlich leicht zu beweisen, daff der Mensch ohne
absoluten Gott nicht Mensch sein kann. Das Weltbild, auf dessen Hinter-
grund der Beweis durchgefithrt wird, enthalt bereits, wenn auch noch un-
reflektiert, die Annahme der Existenz Gottes. Im Rahmen dieses Weltbil-
des kann der Gottesbeweis einsichtig werden. Das unreflektiert vorausge-
setzte Weltbild bewirkt, dafl der durchgefithrte Gottesbeweis iiberzeugt.

Die Abhingigkeit der Gotteserkenntnis von einer vorgingigen umfas-
senden Weltsicht und Weltanschauung war solange unproblematisch, wie
man annahm, diese bestimmte Weltsicht und Weltanschauung sei die ein-
zig richtige und adiquate. Die Schwierigkeit der heutigen geistigen Situa-
tion ist nun gerade darin begriindet, dafl uns durch die Offnung zu Men-
schen mit einer anderen Weltanschauung und durch die Offnung zur Ge-
schichte hin immer tiefer zu Bewuftsein kommt, dal Weltanschauungen
und Weltbilder stets relativ sind. Sie unterliegen dem Wandel. Sie dn-
dern sich je nach den psychologischen Voraussetzungen und je nach sozio-
logischer Gruppe. Sie beruhen auf einer deutenden Interpretation der Er-
fahrung, und diese Interpretation ist von vielen Faktoren abhingig und
ist nicht immer und iiberall dieselbe.

Aus diesem Bewufltsein von der Geschichtlichkeit und Relativitdt der
Weltbilder und Weltinterpretationen stellt sich die bedringende Frage:
kann es vielleicht eine Interpretation der Welt und der menschlichen Er-
fahrung geben, die derart ist, dafl sie die Frage nach Gott iiberhaupt nicht
mehr aufkommen liBt? Kann sich u. U. eine Weltsicht durchsetzen, in der
Gott irrelevant wird, so wie fiir viele heute die Existenz der Engel bereits
irrelevant geworden ist: man leugnet ihre Existenz nicht, sieht aber auch
keinen Anlafl mehr und verspiirt keinen Impuls mehr, nach ihrer Existenz
zu fragen. Engel sind weithin keine frag-wiirdigen Gegenstinde des In-
teresses mehr. Sollte Gott gegeniiber eine dhnliche Entwicklung méglich
sein?

Diese Frage ist lingst nicht mehr blofl theoretisch. Schon gibt es ganze
Menschengruppen, bei denen Gott tatsdchlich irrelevant geworden ist. Thr
Weltbild ist auf das unmittelbar Erfahrbare und Gegebene beschrankt.
lhre Sinnfrage und Sinnerwartung richtet sich von vornherein nur auf den
Bereich dieser Welt und dieses Lebens. Die welthafte Erfahrung zu iber-
schreiten und eine héhere Sinnfrage zu stellen, wird als unsinnig und



Erhard Kunz 90

tberflissig abgelehnt. Auf der Grundlage dieser spontanen Weltinterpre-
tation bleiben Gottesbeweise uneinsichtig. Die Beweiskraft, die ihnen in
einem anderen Weltbild durchaus zukommt, geht ihnen verloren. Sie glei-
chen bloflen Gedankenspielen, denen jeder Realititsbezug fehlt.

Als Beispiel einer solchen Weltinterpretation sei auf Sigmund Freud
verwiesen. Sein Biograph Ernest Jones schreibt: ,Zur Annahme, dafl
Freud jemals eine religiose Phase durchgemacht habe, wie es in der Pu-
bertit hdufig ist, besteht kein Grund; er hat mir einmal gesagt, an eine
ubernatiirliche Welt habe er nie geglaubt. So war und blieb er das ganze
Leben hindurch von Anfang bis Ende der geborene Atheist, das heifit je-
mand, der keinen Grund sieht, an die Existenz eines tibernatiirlichen We-
sens zu glauben, und dieses Glaubens auch gefithlsmafiig nicht bedarf. Das
Diesseits erschien ihm allumfassend, und er fand nichts, was auf etwas
auflerhalb desselben hatte hindeuten konnen. Ein religiéser Mensch wird
vermutlich zur Erkldrung dieses Tatbestandes sagen, Freud habe ungliick-
licherweise nie die Erfahrung eines ,religiosen Gefiihls' gemacht. Derje-
nige dagegen, der dhnlich denkt, wird seine Einstellung ganz natiirlich
finden und gar keine Notwendigkeit einer Erklirung sehen. Im Gegenteil,
was fir ihn einer Erkldrung bedarf, ist die dberflissige Erfindung einer
anderen und vielfach illusorischen Welt jenseits der uns bekannten. Die-
ser Ansicht war jedenfalls Freud, und eben daraus erkliren sich seine le-
benslingliche Verwunderung tber die Glaubensideen der Mitmenschen
und sein rastloses Forschen nach ihrer Ursache. Es war wohlgemerkt eine
Einstellung, die seinen psychologischen Untersuchungen lange vorausging
und sich deshalb auch nicht aus ihnen ableiten liefe“4.

Offenbar sah Freud aufgrund seiner vorgegebenen Weltsicht bei seiner
Erforschung der Gottesidee niemals einen Grund, dieser Idee Realitit zu-
zuschreiben. Das spontane Weltbild erlaubte es nicht mehr, die Existenz
Gottes zu sehen.

Mehr noch. Das spontan wirksame Weltbild lief} nicht nur die traditio-
nellen Gottesbeweise und Griinde fir die Existenz Gottes unwirksam
bleiben, es offenbarte dariiber hinaus Schwichen und Inkonsequenzen die-
ser Beweise. Auf dem Hintergrund des neuen atheistischen Weltbildes
erwies sich, dafl die Idee ,Gott“ gar nicht die Funktion erfiillte, die ihr im
Rahmen der traditionellen Gottesbeweise zugedacht war. Diese Beweise
versuchten zu zeigen, dafl Gott existieren miisse, weil sonst eine Gegeben-
heit dieser Welt und Erfahrung unerklart bliebe. Die Existenz Gottes war
also zur Erklarung dieser Welt erfordert. Diese Welt und unsere Erfah-

4 Ernest Jones, Das Leben und Werk von Sigmund Freud, Bd. 111, Bern-Stuttgart 1962,
409.



Uberlegungen zur Gotteserkenntnis 91

rung blieben unverstindlich und widerspriichlich, wenn Gott nicht exi-
stierte. Gott selbst aber, den man auf diese Weise postulierte, blieb auch
fiir denjenigen, der den Gottesbeweis anerkannte, der absolut Unbe-
greifliche und Geheimnisvolle. Auch nach Durchfithrung der Gottesbe-
weise bleibt es fiir unser Denken vollkommen uneinsichtig, wie die ver-
schiedenen Eigenschaften Gottes (z. B. absolute Notwendigkeit und Un-
verinderlichkeit einerseits und freie Schépfung einer veranderlichen Welt
andererseits) ohne Widerspruch miteinander vereint werden kénnen. In
Gott selbst stofit also das Verlangen nach Erklirung und Verstehen auf
eine Grenze. Warum, so lafit sich fragen, postuliert man dann aber Gott?
Kann man nicht bei der Unerklarbarkeit dieser Welt stehenbleiben, wenn
das Verlangen nach Erklirung schlieBlich doch unerfiillt bleibt? Oder
brauchen wir die Chiffre Gott, um in uns die Illusion zu néhren, wir hat-
ten das Geheimnis der Welt doch erklirt und durchschaut? Ist es nicht viel
bescheidener, bei der Unerklarbarkeit der Welt haltzumachen, als sich in
eine imagindre Welt zu flichten, in der das Suchen nach Erkldrung
schlieBlich doch zur Kapitulation gezwungen wird? Oder brauchen wir
Gott, um uns iiber die Widerspriichlichkeit unserer Existenz hinwegzutau-
schen? S. Freud hat in seiner Schrift ,Das Unbehagen in der Kultur® be-
ziiglich des menschlichen Gliickseligkeitsstrebens darauf aufmerksam ge-
macht, dafl hier das Postulat Gott letztlich doch nicht den Dienst tut, zu
dem man es aufgestellt hatte: ,Es gibt, wie wir gesagt haben, viele Wege,
die zu dem Gliik fithren konnen, wie es dem Menschen erreichbar ist,
keinen, der sicher dahin leitet. Auch die Religion kann ihr Versprechen
nicht halten. Wenn der Gliubige sich endlich genétigt findet, von Gottes
,unerforschlichem Ratschluf}‘ zu reden, so gesteht er damit ein, dafl ihm
als letzte Trostmoglichkeit und Lustquelle im Leiden nur die bedingungs-
lose Unterwerfung iibriggeblieben ist. Und wenn er zu dieser bereit ist,
hitte er sich wahrscheinlich den Umweg ersparen kénnen™.

Ist der Gottesglaube also vielleicht nur ein (infantiler) Versuch, der
Realitat dieser Welt auszuweichen? Immer mehr Menschen sind dieser
Uberzeugung. Wird sich diese Uberzeugung weiter ausbreiten? Wird die
christliche Weltinterpretation einmal durch eine atheistische Weltinterpre-
tation abgelost werden? Viele meinen es. Wire ein metaphysischer Agno-
stizismus, der das , Absolute“ unbestimmt und leer 14t (ohne es zu leug-
nen), angesichts der Schwierigkeiten nicht ehrlicher? Wir selbst kénnen
versucht sein, das zu glauben.

5 Zitiert ebd. 418, aus S. Freud, GW XIV, 443.



Erhard Kunz 92

II. Der Horizont der Gotteserkenntnis

Man kann versuchen, in polemischer Auseinandersetzung mit den athei-
stischen Einwinden direkt auf das dargelegte Problem zu antworten, in-
dem man die Richtigkeit und Stringenz der Gottesbeweise erneut auf-
zeigt und vielleicht tiefer begriindet. Ein solcher Weg hat seine Bedeutung
und ist im Interesse einer geistesgeschichtlichen Kontinuitit auch notwen-
dig. Er bringt aber die Gefahr mit sich, dafl man doch in seinem geschicht-
lich bedingten und relativen Weltbild eingeschlossen bleibt und dafl man
deshalb mit dem Atheisten, der ein neues Weltbild besitzt und in einer
neuen Vorstellungswelt lebt, nicht in ein wirkliches Gesprich tritt. Der
Atheist wird sich durch eine Repetition der alten Gedankenginge, die er
durchschaut zu haben meint, nur in seiner eigenen Position bestitigt fith-
len, und wir selbst gewinnen nicht jene Vertiefung und Belebung des Got-
tesverstandnisses, das wir durch ein Gesprach mit dem Atheismus erhoff-
ten. Man wird deshalb besser daran tun, statt polemischer Erwiderung sich
zundchst einmal auf die gestellte Frage einzulassen und sich von der Frage
zu einer ganz bestimmten inneren Haltung fithren zu lassen. Die Frage
sollte eine Bewegung in uns (und unserem Gesprachspartner) auslosen
und uns in einen Horizont versetzen, in dem vielleicht eine Antwort még-
lich ist.

Wir stellten die Frage: Wird der Gottesglaube durch eine atheistische
Weltinterpretation abgeldst werden? Ist der Gottesglaube vielleicht nur
eine zeitgeschichtlich bedingte und begrenzte Weltinterpretation?

Wir sollten auf diese Frage zunidchst einmal antworten: Vielleicht!
Wir sollten die Frage vorerst, d. h. in diesem Stadium unserer Uber-
legungen, aushalten und sie nicht sofort durch einige oberflichliche,
im letzten nichtssagende Griinde als Frage aufheben und aus der Welt
schaffen. Fragen sind heilsam, aber nur dann, wenn sie als Fragen ernst
genommen werden.

Hier sei an eine Geschichte erinnert, an das Gesprich eines Atheisten
mit einem jiidischen Rabbi®: ,EFiner der Aufkldrer, ein sehr gelehrter
Mann, der von Rabbi Levi Jizchak gehort hatte, suchte ihn auf, um auch
mit ihm, wie er’s gewohnt war, zu disputieren und seine riickstindigen Be-
weisgriinde fiir die Wahrheit des Glaubens zuschanden zu machen. Als er
die Stube des Zaddiks betrat, sah er ihn mit einem Buch in der Hand in
begeistertem Nachdenken auf und ab gehen. Des Ankommlings achtete er
nicht. Schliefllich blieb er stehen, sah ihn fliichtig an und sagte: ,Vielleicht
ist es aber wahr'. Der Gelehrte nahm vergebens all sein Selbstgefiihl zu-

¢ M. Buber, Werke 111, Miinchen-Heidelberg 1963, 348; zitiert bei J. Ratzinger, Einfiih-
rung in das Christentum, Miinchen 1968, 23.



Uberlegungen zur Gotteserkenntnis 93

sammen — ihm schlotterten die Knie, so furchtbar war der Zaddik anzuse-
hen, so furchtbar sein schlichter Spruch zu horen. Rabbi Levi Jizchak aber
wandte sich ihm nun véllig zu und sprach ihn gelassen an: ,Mein Sohn, die
Groflen der Thora, mit denen du gestritten hast, haben ihre Worte an dich
verschwendet, du hast, als du gingst, dariiber gelacht. Sie haben dir Gott
und sein Reich nicht auf den Tisch legen konnen, und auch ich kann es
nicht. Aber, mein Sohn, bedenke, vielleicht ist es wahr’. Der Aufklarer bot
seine innerste Kraft zur Entgegnung auf; aber dieses furchtbare ,Viel-
leicht’, das ihm da Mal um Mal entgegenscholl, brach seinen Widerstand®.

Hier wird das Vielleicht einem Ungldubigen, einem Atheisten entge-
gengehalten. Aber auch der Glaubige, der Gott zu erkennen meint, sollte
es sich vom Atheisten entgegenhalten lassen. Vielleicht ist der Atheismus
doch wahr! Man sollte dieses Vielleicht in sich eindringen lassen und den
Schmerz, den es wohl in einem verursachen kann, aushalten. Das storende
Vielleicht kann nimlich eine falsche Sicherheit, die wir von Gott haben
und in die uns unser Gottesglaube versetzt, zerstoren. Wir haben Gott in
unser Weltbild eingeordnet. Unser jeweiliges Weltbild hat aber die Auf-
gabe, unserer Lebenssicherung zu dienen. Das Weltbild hilft uns, das Le-
ben zu iiberschauen und uns vor unnétigen Uberraschungen und Beunruhi-
gungen zu schiitzen. Wir brauchen eine Weltanschauung, um geordnet
leben zu konnen. Gott als Teil unseres Weltbildes partizipiert an dieser
Sicherungsfunktion unserer Weltanschauung. Sigmund Freud hat zwei-
fellos nicht in allem Unrecht, wenn er die Wunscherfiillung als inneres
Motiv der Religion ansieht (z. B. in ,Die Zukunft einer Ilusion). Leslie
Dewart spricht von einem Hedonismus, der den christlichen Gottesglau-
ben, wie er tatsichlich gelebt wird, weithin prige’. Benutzen wir nicht
wirklich die Lehre von Gott dem Vater oft, um uns selbst das Bewufit-
sein der Geborgenheit zu geben? Dient uns die Erlésungslehre nicht oft
als ,Beruhigungspille“ gegen Schuldkomplexe? Bejahen wir die Existenz
Gottes nicht deshalb, weil sonst unser Lebenssinn nicht garantiert ist?
Nicht selten wird im faktisch gelebten Gottesglauben Gott mit den
Waunschtriumen des Menschen in Verbindung gebracht und Gott auf un-
sere Bediirfnisse reduziert. Wird damit aber nicht gerade die Géttlich-
keit Gottes zerstdrt? Ist die Einordnung Gottes in ein festes Welthild
nicht die Vernichtung des wahren Gottes?

Auch unser objektivierendes Sprechen von Gott partizipiert hiufig an
der Sicherungsfunktion unseres jeweiligen Weltbildes. Wir suchen Gott
in Aussagen und Begriffen festzuhalten; denn auf einen Gott, tiber den
wir Bescheid wissen, konnen wir uns einstellen. Der objektiv bekannte
Gott kann uns nicht mehr ,iiberraschen“: Wir wissen, wie er ist und wie

7 Leslie Dewart, Die Zukunft des Glaubens, Einsiedeln 1968, 30 f.



Erhard Kunz 94

er handelt. Unser begriffliches Wissen von Gott gibt uns in gewissem
Umfang Macht iiber Gott: Wir besitzen Gott im Begriff; wir kénnen ihn
er-greifen und festhalten. In unserer objektivierenden Vorstellung von
Gott kann noch etwas von der Tendenz zur Selbstrechtfertigung liegen,
die Paulus so entschieden bekdmpft. Das Wissen von Gott ist noch ein
Reichtum, auf den wir uns stiitzen und den wir gegen andere, die dieses
Wissen nicht haben, ausspielen konnen.

Man versteht daher, dafl Mystiker wie Johannes vom Kreuz so sehr
darauf gedrungen haben, unser Wissen von Gott, unser vorstellendes, ob-
jektivierendes Erkennen Gottes zu uibersteigen: , Willst du dahin gelan-
gen, alles zu wissen, verlange, in nichts etwas zu wissen“. Das Nicht-
Wissen, das uns zum wahren Wissen fithrt, nimmt Johannes vom Kreuz
sehr radikal. Es schliefit unser Nichtwissen von Gott ein. Der Weg zur
Vereinigung mit Gott (!) fihrt durch die vollstindige Entleerung und
Uberwindung jeder eigenen Verfiigung iiber Gott, auch der Verfiigung,
die noch in einem vorstellenden Erkennen Gottes liegt. ,Doch muf sich
die Seele ganzlich entduflern von allem, was in ihren Fassungsbereich fal-
len kann. Mag sie darum noch so viele tibernatiirliche Giiter ihr eigen nen-
nen, so muf sie sich doch vorkommen, als sei sie deren ganz entbl68t. Und
so muf sie wie ein Blinder im Dunkeln bleiben und sich auf den dunklen
Glauben stiitzen und ihn zur Leuchte und zum Fiithrer wihlen, statt auf
ithren Verstand, Geschmack, ihr Gefiihl oder ihre Vorstellungskraft zu ver-
trauen. Denn das alles ist Finsternis, die sie in die Irre fuhrt und auf-
hilt. Der Glaube dagegen ist iiber allem solchem Verstehen, Genieflen,
Empfinden und Vorstellen. Wird aber die Seele dafiir nicht blind und
bleibt sie dafiir nicht in vollstindigem Dunkel, dann gelangt sie auch nicht
zu dem, was iiber dieses erhaben ist, was sie der Glaube lehrt* (Aufstieg
zum Berge Karmel 11, 3).

Hier wird der Zugang zu Gott in einer Haltung begriindet, in der der
Mensch ganz losgeldst ist von allen Sicherungen, die ihm seine Vorstel-
lungswelt und sein Weltbild bieten. Erst in der Bereitschaft, alle Siche-
rungsbediirfnisse zu tbersteigen und auf die Erfiillung aller Wunsch-
traume zu verzichten, kann Gott wahrhaft erkannt werden. Erst im Los-
lassen von sich selbst, in der Bereitschaft, sich im Dunkeln fithren zu lassen
und auf ein alles umfassendes Weltbild und eine abgerundete Welterkla-
rung zu verzichten, ist der Horizont erreicht, in dem Gott iiberhaupt als
Gott erkannt werden kann.

Zu dieser Bereitschaft und dieser Loslésung kann uns nun aber das
» Vielleicht“ zwingen. Indem wir bereit sind, uns diesem Vielleicht zu stel-
len, werden wir veranlaf}t, unsere falschen Sicherungen, die sich an unsere
Gottesvorstellung gekniipft hatten, zu iiberwinden. Wir geben es auf, Gott



Uberlegungen zur Gotteserkenntnis 95

wegen unserer eigenen Wunschtrdume zu bejahen. Wir lassen den Gott
los, den wir nach unseren eigenen Bediirfnissen zurechtgemacht hatten.
Wir sind bereit, in dieser Welt zu leben, ,etsi Deus non daretur’. In die-
sem Loslassen und dieser Bereitschaft setzt sich aber eine absolute Liebe
zur Wahrheit in uns durch. Wir horen auf, Gott, das Symbol der Wahr-
heit, auf uns zu beziehen, und beginnen, uns auf die ‘Wahrheit zu bezie-
hen. Die Liebe zur Wahrheit muf} in einem gewissen Sinn unsere Beja-
hung Gottes noch iibersteigen und umgreifen. Unser Gottesglaube mufl in
seiner Wurzel die Bereitschaft enthalten, ungldubig zu werden, wenn die
Wahrheit es verlangen sollte. Mit Recht schreibt L. Dewart: ,Auf einer
tieferen Ebene impliziert der christliche Glaube einen gewissen bedingten
Unglauben Gott gegeniiber, der aber nur die Kehrseite der Sorge um die
Wahrheit des Glaubens ist. Eine echte und gelebte Sorge um die Wahr-
heit des Glaubens bedeutet einschluBweise eine hypothetische Bereitschaft,
nicht zu glauben, wenn die Wahrheit verlangen sollte, es nicht zu tun. Ein
unbedingter Glaube wire fiir den Christen eine ungeordnete Bindung an
den Glauben — eine moglicherweise schuldhafte Riicksicht auf die Vorteile,
die dieser Glaube bietet, das heifit gegebenenfalls nicht zuletzt der mog-
lichen Hilfen, der Sicherheit und anderer diesseitiger wie jenseitiger Vor-
teile des Glaubens“®. Dem Gottesglauben mufl daher die Bereitschaft zu-
grundeliegen, ,sich in letztverbindlicher Weise auf die Wahrheit einzu-
lassen, auf jede Wahrheit, ohne Ausnahme und Abstrich . . .“.

Die (bedingte) Bereitschaft, die Nichtexistenz Gottes anzuerkennen, zu
der uns das Vielleicht fithren kann, bedeutet somit einen Schritt zu innerer
Ehrlichkeit und Wahrhaftigkeit und folglich zu dem Horizont, in dem —
wenn tiberhaupt — Gotteserkenntnis geschehen kann.

Die Wahrhaftigkeit, die sich in der Anerkennung des Vielleicht in mir
durchzusetzen beginnt, gibt mir nun aber das Redcht, dieses Vielleicht auch
dem Atheisten gegeniiber geltend zu machen. Auch er steht unter dem Ge-
setz: Vielleicht ist es aber wahr. Und die Anerkennung des Vielleicht
zwingt auch ihn dazu, die Bereitschaft zur Wahrheit iiber seinen Atheis-
mus zu stellen. Die Bereitschaft zur Wahrheit, die Liebe zur Wabhrheit,
das Bemithen um innere Wahrhaftigkeit und Ehrlichkeit bilden daber den
gemeinsamen Horizont, in dem Theisten und Atheisten sich treffen kon-
nen und miissen, und von dem her eine Verstandigung erhofft werden
kann.

Theismus als Weltanschauung und Atheismus als Weltanschauung
miissen also auf eine gemeinsame tieferliegende Grundhaltung iiberstie-
gen werden. Der wahre Gottesglaube (im Gegensatz zum Theismus als

8 Ebd. 75.
* Ebd. 76.



Erhard Kunz 96

Weltbild) steht nicht einfach als andersgerichtete Weltinterpretation auf
der gleichen Stufe wie der Atheismus, sondern setzt auf einer anderen
Ebene an, auf der das Suchen nach plausiblen Weltbildern iiberwunden ist
in die reine Offenheit und Bereitschaft zur Wahrheit.

Was aber heifit Bereitschaft zur Wahrheit? Es ist die Bereitschaft, alles
anzunehmen und zu bejahen, was ist. Es ist die Offenheit gegeniiber allem,
was sich mir kundtut. Es ist die Entschiedenheit, nichts von dem, was sich
mir mitteilen will, zu verdringen oder niederzuhalten. Bereitschaft zur
Wabhrheit ist die Bereitschaft zu horen ~ auch auf eine miglicherweise sich
manifestierende Transzendenz. In dieser uneingeschrinkten, alle Begren-
zung transzendierenden Bereitschaft ist der Mensch nicht untétig. Viel-
mehr ist sie dem Menschen nur dann gegeben, wenn er sich bereit hdlt.
Der Mensch mufl sich 6ffnen und aktiv Ausschau halten. In der Liebe zur
Wabhrheit ist die Freiheit des Menschen im Spiel. Die Liebe zur Wahrheit
fithrt den Menschen daher in sein Wesen hinein. Sie eréffnet ihm seine
eigene Tiefe. Dafl hier tatsichlich der Mensch zu sich selber findet, braucht
nicht nachtréglich bewiesen zu werden. In der Erfahrung der Bereitschaft
und Liebe zur Wahrheit wird die Sinnhaftigkeit und Berechtigung dieser
Haltung unmittelbar miterfahren.

Allerdings gibt es eine nachtragliche Bestatigung dafiir, daf} die unein-
geschrinkte Bereitschaft und Offenheit zur Wahrheit, die alle ideologi-
schen und weltanschaulichen Verfestigungen jeweils tibersteigt, tatsichlich
berechtigt und sinnvoll ist: Wer diese Bereitschaft besitzt, wird zu einer
unverbitterten Weltbejahung fahig. Weil er auf Wahrheit schlechthin
hort, hort er auch auf die Erscheinungen und Gegebenheiten dieser Welt.
Er bemiiht sich, die Welt unvoreingenommen und vorurteilslos zu sehen
und zu bejahen. Die Bereitschaft, auf eine moglicherweise sich manifestie-
rende Transzendenz zu horen, verhindert die Weltbhejahung also nicht,
sondern erméglicht sie erst. Nur weil ich iiber alle Begrenzung hinaus be-
reit und offen bin, bin ich auch zu allem in der Welt hin offen. Die unein-
geschrinkte Bereitschaft, auf Menschen und auf Welt und Geschichte zu
horen, ist daher innerlich erfiillt von der Bereitschaft, auf Transzendenz
zu horen.

Die hier geschilderte Bereitschaft zur Wahrheit kann man bereits eine
Glaubensbereitschafl nennen: Ich halte mich offen zur gesamten Wirklich-
keit hin und bin bereit, alles anzunehmen, was sich mir mitteilt, nicht nur
das, was ich mit meinem Verstand ableiten oder deduzieren kann, sondern
alles, was mir zugesagt wird.

Allerdings ist diese Glaubensbereitschaft noch nicht als Gotteserkennt-
nis anzusprechen. Sie eroffnet zwar den Horizont, in dem Gotteserkennt-
nis geschehen kann; da sie aber nur Bereitschaft zur Transzendenz ist, ist



Uberlegungen zur Gotteserkenntnis 97

in ihr als solcher noch nicht entschieden, ob der uneingeschrankten Offen-
heit eine uneingeschrinkte Transzendenz als Wirklichkeit entspricht. Die
Glaubensbereitschaft enthélt jedoch den Willen, sich von jeder Stimme,
die mir einen sinnvollen, guten Weg weist, ansprechen zu lassen und dem
Licht zu folgen, das vielleicht in dieser Welt erstrahlt.

I11. Der Vollzug der Gotteserkenntnis in Glaube-Hoffnung-Liebe

Lassen sich aus der beschriebenen Glaubensbereitschaft heraus in dieser
Welt Vollziige entdecken, in denen dem Menschen uneingeschrinkte
Transzendenz erschlossen wird und die man daher legitimerweise als
Gotteserkenntnis bezeichnen kann?

Zwei Vorbemerkungen:

1. Wenn solche Vollziige mdglich sind, darf ihre Berechtigung primar nicht
von auflen (etwa durch Kausalschlufl) bewiesen werden; sie muf} vielmehr
aus dem Tun selbst hervorleuchten. Im Tun selbst und in der Bereiche-
rung, die es dem Menschen gewihrt, mufl das Kriterium liegen, nach dem
die Richtigkeit des Tuns gemessen wird. Nur so entspricht es der prakti-
schen, operativen Grundhaltung des heutigen Menschen.

2. Wenn der Vollzug oder die Vollziige als Gotteserkenntnis bezeichnet
werden sollen, miissen sie dem Menschen ein Sprechen gegeniiber dem Ge-
heimnis der Transzendenz erméglichen. Der Mensch mufl sich diesem Ge-
heimnis gegeniiber geistig-personal-dialogisch verhalten kénnen. An-
dernfalls kann man wohl nicht mehr von Gotteserkenntnis sprechen.

Aus der dargelegten Glaubensbereitschaft und uneingeschrankten Of-
fenheit heraus werden dem Menschen drei Vollziige moglich, die unmittel-
bar als sinnvoll und berechtigt erfahren und erkannt werden.

a. Glaube als Erfahrung der eigenen Kontingenz, des eigenen Nicht-Gott-
Seins

Aus der uneingeschrinkten Offenheit heraus erfahrt der Mensch sich als
{iber sich selbst hinaus gedffnet und in einen gréferen, unbegrenzten Zu-
sammenhang hineingestellt. Er findet sich in diesem Zusammenhang vor,
ohne dafl er um sein Woher und sein Wohin wifite. Er steht im Raum des
Unbegrenzten; aber sein Standort in diesem Raum ist ihm unbekannt. Er
ist sich selbst gegeben; aber er weill nicht um den letzten Ursprung dieses
Sich-ergeben-Seins. Darf er sich als ein Geschenk bezeichnen oder muf er
sich letztlich als Ergebnis eines Zufalls betrachten? Er weif} es nicht. Eines
aber weil} er: dafl er sich selbst in einer eigenartigen Weise entzogen ist,



Erhard Kunz 98

dafl er die Macht iiber das Leben nicht einfach in sich selbst hat und daf§
er in vielfacher Hinsicht in seiner Existenz bedroht ist:

»lch komme, ich weifS nicht woher;

Ich bin, ich weify nicht wer;

Ich sterb, ich weifl nicht wann;

Ich geh, ich weifl nicht wohin;

Mich wundert’s, dafl ich fréhlich bin“?.

Aus dieser Erfahrung entsteht die Frage, ob der Mensch sich und die Welt
in einem wahren Sinn als Geschenk eines hoheren, nicht mehr bedrohten
und gefahrdeten Geheimnisses verstehen darf. Es entsteht die Frage, ob
er sich im wahrsten Sinn diesem Geheimnis verdankt; ob er als Person
dem Ursprung schlechthin Dank sagen darf. Diese Frage erwichst aus der
schlechthinnigen Offenheit, insofern diese den Menschen in den Raum des
Unbegrenzten stellt, ohne ihm zugleich seinen Standort zuzuweisen. Aber
die Frage als solche triigt in der Erfahrung die Antwort noch nicht in sich.
Deshalb ist die Erfahrung der Kontingenz allein noch nicht Gotteserfah-
rung und Gotteserkenntnis.

b. Hoffnung als Erwartung, dafl das leben-gewdhrende Geheimnis
Wirklichkeit sei

Aus der uneingeschrinkten Offenheit der Glaubensbereitschaft heraus
fragt der Mensch, ob er sich einem urspriinglichen, umfassenden Geheim-
nis verdankt. Zugleich weckt diese Frage die Hoffnung, dafl dieses Ge-
heimnis sei. Aus der uneingeschrankten Offenheit heraus kann der Mensch
nicht anders als es fiir gut finden, daff das Geheimnis, nach dem er fragt,
Wirklichkeit sei. Es geht bei dieser Hoffnung nicht priméar um die Erfiil-
lung eigener Bediirfnisse oder Wunschtrdume. Denn die Hoffnung er-
widhst der Glaubensbereitschaft, in der man bereit ist, auf die Erfilllung
eigener Wiinsche zu verzichten. Es geht vielmehr um den Wert, der darin
lage, daf diese Welt als ganze von einem letzten Sinn erfiillt und getragen
wire. Wer sich fragt, ob es besser sei, dafl die Welt einen letzten Sinn
habe oder nicht, kann nicht anders als antworten: es wire besser, dafl die
Welt einen letzten Sinn habe; es wire besser, dafl der Mensch sich einem
letzten sinngebenden Geheimnis verdanke als ein im letzten sinnloses Er-
gebnis des Zufalls zu sein. Wer sagt ,es wire besser”, sagt zugleich, dafl er
hofft und erwartet, dafl es so sei. Die Hoffnung richtet sich vor allem auf
die Zukunft, weil erst in ihr die Erwartung endgiiltig erfillt werden

10 Mittelalterlicher Spruch, zitiert von K. Jaspers, Der philosophische Glaube angesichts
der Offenbarung, Munchen 1962, 29.



Uberlegungen zur Gotteserkenntnis 99

kann. Sie umgreift aber ebenso Gegenwart und Vergangenheit: Der
Mensch erwartet, dafl seine ganze Zeit vom sinngebenden Geheimnis um-
fangen sei.

Diese Hoffnung und Erwartung wird als unmittelbar sinnvoll erlebt.
Aber sie selbst gibt uns noch nicht die Antwort, ob die Hoffnung auch tat-
sachlich erfiillt ist. Deshalb ist die Hoffnung als solche noch nicht Gottes-

erkenntnis.

c. Liebe als Sinnerfahrung

Die uneingeschrinkte Offenheit der Glaubensbereitschaft erméglicht es
dem Menschen, auch seinem Mitmenschen gegeniiber offen zu sein und
auf ihn zu héren, ihn zu bejahen und anzunehmen, ihm in Wahrhaftig-
keit und Ehrfurcht zu begegnen. Aus der Offenheit und der von ihr frei-
gesetzten Hoffnung heraus erkennt der Mensch, daf} es besser ist, den an-
deren zu bejahen als ihn zu verneinen, dafl es besser ist, den anderen zu
fordern als ihn zu vernichten; denn wer darauf wartet, dafl diese Welt
vom sinngewihrenden Geheimnis getragen sei, mufl das aufbauende Ja
wertvoller halten als das zerstorende Nein. Der Dienst am andern in sei-
nen vielfiltigen Formen wird so als unmittelbar sinnvoll erlebt. Der
Mensch erfihrt, daf der Einsatz fiir den andern, die Tat fior den andern
gut sind. Die Bejahung des andern und der Dienst an den Menschen
tragen im Vollzug selbst das Siegel der Berechtigung in sich. Die Beja-
hung und der Dienst verwirklichen Sinn in dieser Welt.

Aber diese Sinnerfahrung ist allein fiir sich genommen noch nicht Got-
teserfahrung. Denn Liebe und Dienst richten sich in ihrer unmittelbaren
Intention gerade auf den andern selbst in sich, nicht aber auf etwas ande-
res dariiber Hinausliegendes. Der Liebende besingt den andern, nicht aber
ohne weiteres Gott. Gerade im Interesse wirklicher Liebe sollte man mit-
menschliche Liebe und Gotteserkenntnis nicht ohne jede Unterscheidung
einfachhin zusammenfallen lassen''.

Wir haben somit drei Grundvollziige aufgewiesen, die im Horizont der
Glaubensbereitschaft in sich selbst als sinnvolles Tun erfahren werden, die
aber als einzelne, wenn sie in einer gewissen Isolierung genommen wer-
den, noch nicht als Gotteserkenntnis bezeichnet werden kénnen. Das dn-
dert sich jedoch, wenn man diese drei Vollziige als eine einzige dreiglied-

11 Man beachte in diesem Zusammenhang audch, dafl nicht jede Analyse zwischenmensch-
licher Liebe die Gegenwart Gottes in der Liebe entdeckt. Vgl. z. B. Ludwig Feuerbach, der
die Liebe zum Menschen arn die Stelle der Gottesbeziehung setzt und nicht Gott in der
Mensdhenliebe findet: ,Homo homini Deus est.“



Erhard Kunz 100

rige Bewegung des Menschen sieht, wobei die einzelnen Glieder sich ge-
genseitig tragen und bedingen:

Die Erfahrung der Kontingenz und der Hoffnung 1afit den Menschen
Ausschau halten nach dem sinngewédhrenden Geheimnis, dem er sich ver-
danken und dem er sich in selbstloser Anerkennung anheimstellen darf.
Die Liebe und der Dienst am Menschen als unmittelbare Sinnerfahrung
wird dem Menschen auf dem Hintergrund der Hoffnung zu einem Zei-
chen, dafl die Erwartung endgiiltigen Sinnes nicht leer und vergeblich ist*.
Die Hoffnung endgiltigen Sinnes und die Liebe als (vorlaufige) Sinner-
fahrung stehen nicht unverbunden als getrennte Erfahrungen nebeneinan-
der. Sie liegen vielmehr ineinander. Die Liebe wird durch die Hoffnung
auf endgiiltigen Sinn ermoglicht und aufgerufen (siehe oben unter c: Liebe
als Sinnerfahrung). Durch dieses Abhingigkeitsverhiltnis der Liebe von
der Hoffnung steht der Sinn, der in der Liebe erfahren wird, nicht voll-
kommen isoliert neben dem erhofften endgiiltigen Sinn. Die Sinnerfah-
rung der Liebe mufl vielmehr als Hinweis auf den erhofften endgiltigen
Sinn verstanden werden. In der Liebe, in der Fahigkeit des Menschen, zu
seinen Mitmenschen Ja zu sagen, kiindigt sich der endgiiltige Sinn bereits
an. Indem der Mensch in der Liebe und im Einsatz fiir den Mitmenschen
wahren Sinn erfihrt, kann er begriindet hoffen, dafl auch seine alles iiber-
steigende Erwartung erfiillt ist und erfiillt wird. Die Liebe gibt der Hoff-
nung ihre innere Begriindung und Gewif}heit. Die Hoffnung wird nicht
enttiuscht, weil die Liebe in unsere Herzen ausgegossen ist (vgl. Rom.
5, 5).

Indem der Mensch die Liebe als Zeichen oder als Begrindung der Hoff-
nung erfafit, versteht er, daf} er sich im wahren Sinn als verdankt begrei-
fen darf. Die Gewiflheit, die der Hoffnung durch die Liebe zuteil wird,
befreit den Menschen zur Dankbarkeit. Sie dringt ihn, diesen Dank aus-
zusprechen. Wem auszusprechen? Dem Woher seines verdankten Lebens
und dem Wohin seiner begriindeten Hoffnung. Dem unbekannten Ge-
heimnis, das sich ihm in der Kraft zur Liebe und zum Dienst zuspricht und
ankiindigt. Dieses Aussprechen des Dankes wird, da es von der Liebe
getragen und geweckt wird, in Gemeinschaft geschehen. Und in diesem
gemeinsamen Dank ist nun der Ort, an dem man dem unbekannten Ge-
heimnis einen Namen geben muff. Denn man kann nicht gemeinsam dan-
ken, ohne das Woraufhin des Dankes in irgendeiner Weise mit Namen
zu nennen. Man wird es also Vater, Herr, Gott oder wie immer nennen.
Dafl der mit diesem Namen Benannte innerweltlich nicht verifizierbar ist,

12 Hier wire auf den Sinn des ,Zeichens® in der Heiligen Schrift, vor allem bei Johannes,
zu reflektieren. Es wire auch zu fragen, ob das, was biblisch ,Zeichen“ heifit, griechisch
nicht als ,Teilhabe“ verstanden wird.



Uberlegungen zur Gotteserkenntnis 101

wird im Vollzug des Dankes nicht als stérend empfunden, sondern ent-
spricht im Gegenteil der Intention des Dankes; denn dieser bezieht sich ja
auf das Geheimnis, das alles Innerweltliche tbersteigt.

Der eigentliche Ort, an dem das Sprechen von Gott entsteht und auf den
es immer bezogen bleiben muf}, wenn es sinnvoll sein soll, ist also das ge-
meinsame Danken, das aus dem Vollzug von Glaube, Hoffnung und Liebe
entspringt. Was wird man bei diesem Sprechen unter dem Wort Gott ver-
stehen? Man kann sagen: nichts und alles. Nichts; denn Gott bleibt das
unbekannte Geheimnis, von dem wir nicht einmal recht sagen konnen, dafl
es ist; denn das Wort ,,Sein® ist in seinem verstehbaren Gehalt immer noch
auf unser vorstellendes und feststellendes Denken bezogen. Fiir unsere
Vorstellung bleibt Gott aber vollkommen im Dunkel. Und feststellen kon-
nen wir seine Wirklichkeit nicht, weil unser Zugang zu ihm nur im Voll-
zug der Hoffnung geschieht, die jedoch durch das Zeichen der Liebe als
begriindet erwiesen ist. Weil Gott so fiir unser vorstellendes und feststel-
lendes Denken im Dunkeln bleibt, kann er nicht in unser Weltbild ein-
geordnet werden. Er ist je dariiber hinaus. Von ihm her miissen alle Welt-
bilder immer neu in Frage gestellt werden. — Anderseits verstehen wir
aber alles von Gott; denn alles, was wir in dieser Welt verstehen, verste-
hen wir vom sinngewihrenden Geheimnis her: Gott oder das Geheimnis
der Welt ist derart, dafl diese Welt und wir selbst uns ihm verdanken und
daf wir uns und unsere Zukunft ihm anvertrauen kénnen. In allem Inner-
weltlichen, das wir verstehen, verstehen wir Gott. Und doch bleibt er das
unbegreifliche Geheimnis.

Abschlieflend sei noch angedeutet, dafl die hier skizzierte Gotteserkennt-
nis die Struktur der Offenbarung hat. Sie vollzieht sich im Horizont einer
uneingeschrinkten Bereitschaft zu horen. In diesem Horizont wird der
Mensch gedffnet zur Erwartung, dafl das umfassende Geheimnis, dem er
sich verdanken darf, Wirklichkeit sei. Die Liebe oder ein sinnvolles inner-
weltliches Tun wird zum Zeichen, dafl diese Erwartung begriindet ist. Die
Tat der Liebe (im letzten: die Tat einer ,Liebe bis zur Vollendung®: Jo
18, 1) ist das Wort, in dem das Geheimnis sich uns zuspricht. Dieses Wort
annehmen und zur Grundlage seines Lebens machen, das heifit Gott er-
kennen oder Gott glauben.





