
Überlegungen zur Gotteserkenntnis 

Erhard Kunz SJ, Frankfurt a. M. 

Die Krise, in die das christliche Denken und der christliche Glaube heute 
geraten sind, wird erst dann in ihrem Ausmaß und in ihrer Bedeutung er- 
faßt, wenn sie als Krise des Gottesglaubens selbst gesehen wird. Sicherlich 
sind andere Fragen, etwa nach der Struktur der Kirche, nach dem Wesen 
und dem Vollzug der Sakramente oder nach der Veränderlichkeit historisch 
bedingter Lehraussagen, für das christliche Selbstverständnis von großer 
Wichtigkeit und Dringlichkeit. Aber diese und ähnliche Fragen weisen 
über sich selbst hinaus; sie können aus sich und in sich selbst gar nicht end- 
gültig entschieden werden, sondern finden nur von ursprünglicheren Ge- 
gebenheiten her eine Antwort. Diesen Fragen liegt die prinzipielle Frage 
zugrunde: Was heißt Offenbarung Gottes in der Geschichte, speziell in 
Jesus Christus? Und noch radikaler: Wer oder was ist überhaupt Gott? 
Wie finden wir einen Zugang zu der Wirklichkeit, die das Wort •Gott" 
meint? Wie können wir von dieser Wirklichkeit sprechen? Wie können 
wir mit ihr sprechen? Die Schärfe der gegenwärtigen Krise besteht darin, 
daß diese letzten und radikalsten Fragen auch im Raum des christlichen 
Glaubens keine selbstverständliche und allgemein angenommene Antwort 
mehr finden. 

Natürlich wurde die Frage nach Gott in unserer kirchlichen Philosophie 
und Theologie schon immer ernsthaft gestellt und behandelt. Daß sie aber 
heute bei einer ständig wachsenden Zahl durchaus glaubenswilliger Chri- 
sten zur echten Frage geworden ist, auf die man nicht sofort eine gültige 
und durchschlagende Antwort bereit hat, ist wohl eine sehr junge Erschei- 
nung. Wie ist diese plötzliche Unsicherheit in den grundlegendsten Fra- 
gen zu erklären? Ein wichtiger Grund liegt zweifellos in der größeren Be- 
reitschaft, mit nichtchristlichen, ja sogar mit atheistischen Weltanschauun- 
gen in ein wirkliches Gespräch zu treten. Einen •aufrichtigen und klugen 
Dialog" mit den Atheisten1 kann man nicht führen, ohne die Gründe des 
Gesprächspartners ernst zu nehmen. Nun sind die Gründe, die der Atheis- 
mus für sich anführen kann, durchaus gewichtig, wie das Vaticanum II 
selbst anerkennt: •Jedoch sucht die Kirche die tiefer in der atheistischen 
Mentalität liegenden Gründe für die Leugnung Gottes zu erfassen und ist 
im Bewußtsein vom Gewicht der Fragen, die der Atheismus aufgibt, wie 
auch um der Liebe zu allen Menschen willen der Meinung, daß diese 

1 Vaticanum II, Pastoralkonstitution •Gaudium et spes", 21; vgl. auch 92. 



87 Überlegungen zur Gotteserkenntnis 

Gründe ernst und gründlicher geprüft werden müssen"2. Ein Gespräch mit 
den Atheisten setzt voraus, daß man selbst bereit ist, seine Gottesvorstel- 
lung in Frage stellen zu lassen. Ohne den Willen, sein eigenes Denken 
gegebenenfalls zu modifizieren und zu verändern, ist ein Gespräch von 
vornherein eine Beleidigung des Partners. 

In der Bereitschaft, seine eigene Gottesvorstellung einer Kritik zu un- 
terwerfen, liegt neben der Gefahr auch die Chance des Gesprächs mit dem 
Atheismus. Immer mehr setzt sich innerhalb der Kirche die Überzeugung 
durch, daß die religiösen Begriffe und Vorstellungen, in denen sich unser 
Glaube ausdrückt, wieder eine tiefere Einheit mit dem konkreten Leben 
gewinnen müssen. Nicht ganz ohne Grund wirft man manchen unserer 
traditionellen dogmatischen Traktate vor, sie seien von einer Ideologie 
oder einem lebensfremden Überbau nicht allzu leicht zu unterscheiden. 
Wie aber soll eine Belebung unserer Glaubensgehalte und Glaubensvor- 
stellungen geschehen, wenn nicht der grundlegendste Begriff, der alles 
andere durchdringt und bestimmt, der Gottesbegriff, innerlich aufge- 
schlossen und in seinem Bezug zum tatsächlichen Leben des Menschen un- 
mittelbar sichtbar wird? Zu einer solchen Belebung des Gottesverständ- 
nisses zwingt uns aber die Auseinandersetzung mit dem zeitgenössischen 
Atheismus. Wir sollten es deshalb nicht bedauern, sondern sogar begrü- 
ßen, daß die eingangs erwähnte Krise des Christentums das letzte Funda- 
ment, nämlich den Glauben an Gott, erreicht hat. Unser Glaube muß sich 
dieser entscheidenden Krisis unterziehen, wenn er wieder zu einer befreien- 
den, aufbauenden Macht in unserem Leben werden soll. 

I. Die Problematik der Gotteserkenntnis 

Es geht hier nicht um die vielen psychologischen oder soziologischen 
Schwierigkeiten und Hindernisse, die einer Gotteserkenntnis entgegen- 
stehen können. Es geht um die Schwierigkeit, auf die unser Denken stößt, 
wenn es heute die Frage nach Gott stellt. Aber auch in diesem Rahmen 
ist keine Vollständigkeit beabsichtigt. Nur einige charakteristische Fragen 

sollen genannt werden3. 
Wenn wir nach Gott fragen, können wir nicht davon absehen, daß wir 

in einer Welt aufgewachsen sind oder jedenfalls mit einer Welt in Berüh- 
rung gekommen sind, in der •Gott" (was auch immer man unter diesem 
Wort verstehen mochte) einen festen Platz hatte. Zu dem objektivierten 
Weltbild unserer christlich-abendländischen Kultur gehörte Gott gewis- 

2 Ebd- 2L r< -u   iri  TV 3 Eine kurze, aber relativ ausführliche Aufzählung der Grunde gegen Gott gibt Kl. Kie- 
senhuber, Existenzerfahrung und Religion (Unser Glaube. Christliches Existenzverständ- 
nis heute, 2), Mainz 1968, 9-22. 



Erhard Kunz 88 

sermaßen als fester Bestandteil hinzu. Sicherlich stand er in diesem Welt- 
bild an privilegierter, d. h. an erster Stelle; dennoch war er in dieses Bild 
eingeordnet und hatte in seinem Rahmen einen ganz bestimmten Raum 
auszufüllen. Man konnte sich und alle Ereignisse mühelos auf diesen Gott 
beziehen und die ganze Welt von ihm her verstehen. Man konnte mit an- 
deren ohne jede Schwierigkeit über ihn wie über eine vertraute und be- 
kannte Größe sprechen und sich verständigen. Wie selbstverständlich man 
mit Gott rechnete und ihn in seine Überlegungen einbezog, ersieht man 
daraus, daß man bei Schicksalsschlägen oder bei der Betrachtung der 
Wirrnis in der Welt nicht an Gottes Existenz zweifelte, sondern daß man 
mit Gott •haderte"; man zweifelte an seiner Liebe und Barmherzigkeit, 
nicht aber an seinem Dasein. Die Frage, auf die man in einer besonderen 
Offenbarung Antwort erhoffte, war nicht, ob Gott sei, sondern wie er sich 
zur Welt mit ihrer Schuld und ihrem Chaos verhalte. Der Mensch suchte 
in seiner Existenzangst nach dem gnädigen Gott, nicht aber nach dem Da- 
sein Gottes überhaupt. Das Wissen um die Existenz Gottes wurde vor- 
gängig zu einer besonderen Offenbarung als selbstverständliche (•natür- 
liche") Gegebenheit vorausgesetzt. 

Die philosophische Reflexion auf das Dasein und Wesen Gottes, die in 
der sogenannten natürlichen Gotteslehre vollzogen wurde, hat die selbst- 
verständlich gegebene Gottesvorstellung zwar jeweils von allzu großen 
Anthropomorphismen korrigiert: man stellte fest, daß in den Aussagen 
über Gott alle Begrenzung negiert werden muß; die Begriffe, die man auf 
Gott anwendet, müssen •gereinigt" werden. Aber die Gottes Vorstellung 
selbst wurde nicht radikal in Frage gestellt (was bei Thomas von Aquin 
etwa daran sichtbar wird, daß er am Ende der Gottesbeweise an den vor- 
gegebenen Gottesbegriff anknüpft: ,quam omnes Deum nominant'; S. Th. 
I q. 2 a. 3). Gott wurde in der philosophischen Reflexion als letztes Ein- 
heitsprinzip der Welt, als ,causa' und ,finis' der Welt erwiesen und be- 
stätigt. Diese Welt mit ihrer Kontingenz bedarf zu ihrer Erklärung der 
Existenz Gottes. Gott ist notwendig, damit diese Welt dem Menschen 
verständlich wird. Ohne Gott bliebe die Sinnfrage des Menschen unbeant- 
wortet, sein Glückseligkeitsstreben bliebe unerfüllt, und der menschlichen 
Sittlichkeit fehlte die letzte Garantie. Kurz: Welt und Mensch verlangen, 
um verstehbar zu werden, die Existenz Gottes. Gott ist von unserem Welt- 
und Menschenbild her erfordert. 

Was man bei diesem Vollzug der Gottesbeweise häufig übersah oder 
doch zu wenig reflektierte, war die vorgängige Bindung der Beweise an 
ein bestimmtes Welt- und Menschenbild, in dessen Rahmen sie erst ver- 
ständlich und überzeugend wurden. Man übersah den Erfahrungs- und 
Denkhorizont, in dem die Beweise standen und in dem sie erst wirksam 



Überlegungen zur Gotteserkenntnis 89 

werden konnten. Man berücksichtigte den hermeneutischen Zirkel nicht, 
von dem unser gesamtes Erkennen bestimmt ist, und argumentierte daher 
mit einer gewissen Naivität von dem vorgegebenen, oben skizzierten 
Welt- und Menschenbild aus: Wenn man von seinem Welt- und Men- 
schenbild her überzeugt ist, daß dem Menschen eine absolute Sinnhaftig- 
keit, Glückseligkeit und Sittlichkeit zukommen muß, damit er Mensch sein 
könne, so ist es selbstverständlich leicht zu beweisen, daß der Mensch ohne 
absoluten Gott nicht Mensch sein kann. Das Weltbild, auf dessen Hinter- 
grund der Beweis durchgeführt wird, enthält bereits, wenn auch noch un- 
reflektiert, die Annahme der Existenz Gottes. Im Rahmen dieses Weltbil- 
des kann der Gottesbeweis einsichtig werden. Das unreflektiert vorausge- 
setzte Weltbild bewirkt, daß der durchgeführte Gottesbeweis überzeugt. 

Die Abhängigkeit der Gotteserkenntnis von einer vorgängigen umfas- 
senden Weltsicht und Weltanschauung war solange unproblematisch, wie 
man annahm, diese bestimmte Weltsicht und Weltanschauung sei die ein- 
zig richtige und adäquate. Die Schwierigkeit der heutigen geistigen Situa- 
tion ist nun gerade darin begründet, daß uns durch die Öffnung zu Men- 
schen mit einer anderen Weltanschauung und durch die Öffnung zur Ge- 
schichte hin immer tiefer zu Bewußtsein kommt, daß Weltanschauungen 
und Weltbilder stets relativ sind. Sie unterliegen dem Wandel. Sie än- 
dern sich je nach den psychologischen Voraussetzungen und je nach sozio- 
logischer Gruppe. Sie beruhen auf einer deutenden Interpretation der Er- 
fahrung, und diese Interpretation ist von vielen Faktoren abhängig und 
ist nicht immer und überall dieselbe. 

Aus diesem Bewußtsein von der Geschichtlichkeit und Relativität der 
Weltbilder und Weltinterpretationen stellt sich die bedrängende Frage: 
kann es vielleicht eine Interpretation der Welt und der menschlichen Er- 
fahrung geben, die derart ist, daß sie die Frage nach Gott überhaupt nicht 
mehr aufkommen läßt? Kann sich u. U. eine Weltsicht durchsetzen, in der 
Gott irrelevant wird, so wie für viele heute die Existenz der Engel bereits 
irrelevant geworden ist: man leugnet ihre Existenz nicht, sieht aber auch 
keinen Anlaß mehr und verspürt keinen Impuls mehr, nach ihrer Existenz 
zu fragen. Engel sind weithin keine frag-würdigen Gegenstände des In- 
teresses mehr. Sollte Gott gegenüber eine ähnliche Entwicklung möglich 
sein? 

Diese Frage ist längst nicht mehr bloß theoretisch. Schon gibt es ganze 
Menschengruppen, bei denen Gott tatsächlich irrelevant geworden ist. Ihr 
Weltbild ist auf das unmittelbar Erfahrbare und Gegebene beschränkt. 
Ihre Sinnfrage und Sinnerwartung richtet sich von vornherein nur auf den 
Bereich dieser Welt und dieses Lebens. Die welthafte Erfahrung zu über- 
schreiten und eine höhere Sinnfrage zu stellen, wird als unsinnig und 



Erhard Kunz 90 

überflüssig abgelehnt. Auf der Grundlage dieser spontanen Weltinterpre- 
tation bleiben Gottesbeweise uneinsichtig. Die Beweiskraft, die ihnen in 
einem anderen Weltbild durchaus zukommt, geht ihnen verloren. Sie glei- 
chen bloßen Gedankenspielen, denen jeder Realitätsbezug fehlt. 

Als Beispiel einer solchen Weltinterpretation sei auf Sigmund Freud 
verwiesen. Sein Biograph Ernest Jones schreibt: •Zur Annahme, daß 
Freud jemals eine religiöse Phase durchgemacht habe, wie es in der Pu- 
bertät häufig ist, besteht kein Grund; er hat mir einmal gesagt, an eine 
übernatürliche Welt habe er nie geglaubt. So war und blieb er das ganze 
Leben hindurch von Anfang bis Ende der geborene Atheist, das heißt je- 
mand, der keinen Grund sieht, an die Existenz eines übernatürlichen We- 
sens zu glauben, und dieses Glaubens auch gefühlsmäßig nicht bedarf. Das 
Diesseits erschien ihm allumfassend, und er fand nichts, was auf etwas 
außerhalb desselben hätte hindeuten können. Ein religiöser Mensch wird 
vermutlich zur Erklärung dieses Tatbestandes sagen, Freud habe unglück- 
licherweise nie die Erfahrung eines ,religiösen Gefühls' gemacht. Derje- 
nige dagegen, der ähnlich denkt, wird seine Einstellung ganz natürlich 
finden und gar keine Notwendigkeit einer Erklärung sehen. Im Gegenteil, 
was für ihn einer Erklärung bedarf, ist die überflüssige Erfindung einer 
anderen und vielfach illusorischen Welt jenseits der uns bekannten. Die- 
ser Ansicht war jedenfalls Freud, und eben daraus erklären sich seine le- 
benslängliche Verwunderung über die Glaubensideen der Mitmenschen 
und sein rastloses Forschen nach ihrer Ursache. Es war wohlgemerkt eine 
Einstellung, die seinen psychologischen Untersuchungen lange vorausging 
und sich deshalb auch nicht aus ihnen ableiten ließe"*. 

Offenbar sah Freud aufgrund seiner vorgegebenen Weltsicht bei seiner 
Erforschung der Gottesidee niemals einen Grund, dieser Idee Realität zu- 
zuschreiben. Das spontane Weltbild erlaubte es nicht mehr, die Existenz 
Gottes zu sehen. 

Mehr noch. Das spontan wirksame Weltbild ließ nicht nur die traditio- 
nellen Gottesbeweise und Gründe für die Existenz Gottes unwirksam 
bleiben, es offenbarte darüber hinaus Schwächen und Inkonsequenzen die- 
ser Beweise. Auf dem Hintergrund des neuen atheistischen Weltbildes 
erwies sich, daß die Idee •Gott" gar nicht die Funktion erfüllte, die ihr im 
Rahmen der traditionellen Gottesbeweise zugedacht war. Diese Beweise 
versuchten zu zeigen, daß Gott existieren müsse, weil sonst eine Gegeben- 
heit dieser Welt und Erfahrung unerklärt bliebe. Die Existenz Gottes war 
also zur Erklärung dieser Welt erfordert. Diese Welt und unsere Erfah- 

4 Ernest Jones, Das Leben und Werk von Sigmund Freud, Bd. III, Bern-Stuttgart 1962, 
409. 



Überlegungen zur Gotteserkenntnis 91 

rung blieben unverständlich und widersprüchlich, wenn Gott nicht exi- 
stierte. Gott selbst aber, den man auf diese Weise postulierte, blieb auch 
für denjenigen, der den Gottesbeweis anerkannte, der absolut Unbe- 
greifliche und Geheimnisvolle. Auch nach Durchführung der Gottesbe- 
weise bleibt es für unser Denken vollkommen uneinsichtig, wie die ver- 
schiedenen Eigenschaften Gottes (z. B. absolute Notwendigkeit und Un- 
veränderlichkeit einerseits und freie Schöpfung einer veränderlichen Welt 
andererseits) ohne Widerspruch miteinander vereint werden können. In 
Gott selbst stößt also das Verlangen nach Erklärung und Verstehen auf 
eine Grenze. Warum, so läßt sich fragen, postuliert man dann aber Gott? 
Kann man nicht bei der Unerklärbarkeit dieser Welt stehenbleiben, wenn 
das Verlangen nach Erklärung schließlich doch unerfüllt bleibt? Oder 
brauchen wir die Chiffre Gott, um in uns die Illusion zu nähren, wir hät- 
ten das Geheimnis der Welt doch erklärt und durchschaut? Ist es nicht viel 
bescheidener, bei der Unerklärbarkeit der Welt haltzumachen, als sich in 
eine imaginäre Welt zu flüchten, in der das Suchen nach Erklärung 
schließlich doch zur Kapitulation gezwungen wird? Oder brauchen wir 
Gott, um uns über die Widersprüchlichkeit unserer Existenz hinwegzutäu- 
schen? S. Freud hat in seiner Schrift •Das Unbehagen in der Kultur" be- 
züglich des menschlichen Glückseligkeitsstrebens darauf aufmerksam ge- 
macht, daß hier das Postulat Gott letztlich doch nicht den Dienst tut, zu 
dem man es aufgestellt hatte: •Es gibt, wie wir gesagt haben, viele Wege, 
die zu dem Glück führen können, wie es dem Menschen erreichbar ist, 
keinen, der sicher dahin leitet. Auch die Religion kann ihr Versprechen 
nicht halten. Wenn der Gläubige sich endlich genötigt findet, von Gottes 
,unerforschlichem Ratschluß' zu reden, so gesteht er damit ein, daß ihm 
als letzte Trostmöglichkeit und Lustquelle im Leiden nur die bedingungs- 
lose Unterwerfung übriggeblieben ist. Und wenn er zu dieser bereit ist, 
hätte er sich wahrscheinlich den Umweg ersparen können"5. 

Ist der Gottesglaube also vielleicht nur ein (infantiler) Versuch, der 
Realität dieser Welt auszuweichen? Immer mehr Menschen sind dieser 
Überzeugung. Wird sich diese Überzeugung weiter ausbreiten? Wird die 
christliche Weltinterpretation einmal durch eine atheistische Weltinterpre- 
tation abgelöst werden? Viele meinen es. Wäre ein metaphysischer Agno- 
stizismus, der das •Absolute" unbestimmt und leer läßt (ohne es zu leug- 
nen), angesichts der Schwierigkeiten nicht ehrlicher? Wir selbst können 
versucht sein, das zu glauben. 

5 Zitiert ebd. 418, aus S. Freud, GW XIV, 443. 



Erhard Kunz 92 

II. Der Horizont der Gotteserkenntnis 

Man kann versuchen, in polemischer Auseinandersetzung mit den athei- 
stischen Einwänden direkt auf das dargelegte Problem zu antworten, in- 
dem man die Richtigkeit und Stringenz der Gottesbeweise erneut auf- 
zeigt und vielleicht tiefer begründet. Ein solcher Weg hat seine Bedeutung 
und ist im Interesse einer geistesgeschichtlichen Kontinuität auch notwen- 
dig. Er bringt aber die Gefahr mit sich, daß man doch in seinem geschicht- 
lich bedingten und relativen Weltbild eingeschlossen bleibt und daß man 
deshalb mit dem Atheisten, der ein neues Weltbild besitzt und in einer 
neuen Vorstellungswelt lebt, nicht in ein wirkliches Gespräch tritt. Der 
Atheist wird sich durch eine Repetition der alten Gedankengänge, die er 
durchschaut zu haben meint, nur in seiner eigenen Position bestätigt füh- 
len, und wir selbst gewinnen nicht jene Vertiefung und Belebung des Got- 
tesverständnisses, das wir durch ein Gespräch mit dem Atheismus erhoff- 
ten. Man wird deshalb besser daran tun, statt polemischer Erwiderung sich 
zunächst einmal auf die gestellte Frage einzulassen und sich von der Frage 
zu einer ganz bestimmten inneren Haltung führen zu lassen. Die Frage 
sollte eine Bewegung in uns (und unserem Gesprächspartner) auslösen 
und uns in einen Horizont versetzen, in dem vielleicht eine Antwort mög- 
lich ist. 

Wir stellten die Frage: Wird der Gottesglaube durch eine atheistische 
Weltinterpretation abgelöst werden? Ist der Gottesglaube vielleicht nur 
eine zeitgeschichtlich bedingte und begrenzte Weltinterpretation? 

Wir sollten auf diese Frage zunächst einmal antworten: Vielleicht! 
Wir sollten die Frage vorerst, d. h. in diesem Stadium unserer Über- 
legungen, aushalten und sie nicht sofort durch einige oberflächliche, 
im letzten nichtssagende Gründe als Frage aufheben und aus der Welt 
schaffen. Fragen sind heilsam, aber nur dann, wenn sie als Fragen ernst 
genommen werden. 

Hier sei an eine Geschichte erinnert, an das Gespräch eines Atheisten 
mit einem jüdischen Rabbi8: •Einer der Aufklärer, ein sehr gelehrter 
Mann, der von Rabbi Levi Jizchak gehört hatte, suchte ihn auf, um auch 
mit ihm, wie er's gewohnt war, zu disputieren und seine rückständigen Be- 
weisgründe für die Wahrheit des Glaubens zuschanden zu machen. Als er 
die Stube des Zaddiks betrat, sah er ihn mit einem Buch in der Hand in 
begeistertem Nachdenken auf und ab gehen. Des Ankömmlings achtete er 
nicht. Schließlich blieb er stehen, sah ihn flüchtig an und sagte: .Vielleicht 
ist es aber wahr'. Der Gelehrte nahm vergebens all sein Selbstgefühl zu- 

6 M. Buber, Werke III, München-Heidelberg 1963, 348; zitiert bei J. Ratzinger, Einfüh- 
rung in das Christentum, München 1968, 23. 



Überlegungen zur Gottes er kenntnis 93 

sammen - ihm schlotterten die Knie, so furchtbar war der Zaddik anzuse- 
hen, so furchtbar sein schlichter Spruch zu hören. Rabbi Levi Jizchak aber 
wandte sich ihm nun völlig zu und sprach ihn gelassen an: ,Mein Sohn, die 
Großen der Thora, mit denen du gestritten hast, haben ihre Worte an dich 
verschwendet, du hast, als du gingst, darüber gelacht. Sie haben dir Gott 
und sein Reich nicht auf den Tisch legen können, und auch ich kann es 
nicht. Aber, mein Sohn, bedenke, vielleicht ist es wahr'. Der Aufklärer bot 
seine innerste Kraft zur Entgegnung auf; aber dieses furchtbare .Viel- 
leicht', das ihm da Mal um Mal entgegenscholl, brach seinen Widerstand". 

Hier wird das Vielleicht einem Ungläubigen, einem Atheisten entge- 
gengehalten. Aber auch der Gläubige, der Gott zu erkennen meint, sollte 
es sich vom Atheisten entgegenhalten lassen. Vielleicht ist der Atheismus 
doch wahr! Man sollte dieses Vielleicht in sich eindringen lassen und den 
Schmerz, den es wohl in einem verursachen kann, aushalten. Das störende 
Vielleicht kann nämlich eine falsche Sicherheit, die wir von Gott haben 
und in die uns unser Gottesglaube versetzt, zerstören. Wir haben Gott in 
unser Weltbild eingeordnet. Unser jeweiliges Weltbild hat aber die Auf- 
gabe, unserer Lebenssicherung zu dienen. Das Weltbild hilft uns, das Le- 
ben zu überschauen und uns vor unnötigen Überraschungen und Beunruhi- 
gungen zu schützen. Wir brauchen eine Weltanschauung, um geordnet 
leben zu können. Gott als Teil unseres Weltbildes partizipiert an dieser 
Sicherungsfunktion unserer Weltanschauung. Sigmund Freud hat zwei- 
fellos nicht in allem Unrecht, wenn er die Wunscherfüllung als inneres 
Motiv der Religion ansieht (z. B. in •Die Zukunft einer Illusion"). Leslie 
Dewart spricht von einem Hedonismus, der den christlichen Gottesglau- 
ben, wie er tatsächlich gelebt wird, weithin präge7. Benutzen wir nicht 
wirklich die Lehre von Gott dem Vater oft, um uns selbst das Bewußt- 
sein der Geborgenheit zu geben? Dient uns die Erlösungslehre nicht oft 
als •Beruhigungspille" gegen Schuldkomplexe? Bejahen wir die Existenz 
Gottes nicht deshalb, weil sonst unser Lebenssinn nicht garantiert ist? 
Nicht selten wird im faktisch gelebten Gottesglauben Gott mit den 
Wunschträumen des Menschen in Verbindung gebracht und Gott auf un- 
sere Bedürfnisse reduziert. Wird damit aber nicht gerade die Göttlich- 
keit Gottes zerstört? Ist die Einordnung Gottes in ein festes Weltbild 
nicht die Vernichtung des wahren Gottes? 

Auch unser objektivierendes Sprechen von Gott partizipiert häufig an 
der Sicherungsfunktion unseres jeweiligen Weltbildes. Wir suchen Gott 
in Aussagen und Begriffen festzuhalten; denn auf einen Gott, über den 
wir Bescheid wissen, können wir uns einstellen. Der objektiv bekannte 
Gott kann uns nicht mehr •überraschen": Wir wissen, wie er ist und wie 

7 Leslie Dewart, Die Zukunft des Glaubens, Einsiedeln 1968, 30 f. 



Erhard Kunz 94 

er handelt. Unser begriffliches Wissen von Gott gibt uns in gewissem 
Umfang Macht über Gott: Wir besitzen Gott im Begriff; wir können ihn 
er-greifen und festhalten. In unserer objektivierenden Vorstellung von 
Gott kann noch etwas von der Tendenz zur Selbstrechtfertigung liegen, 
die Paulus so entschieden bekämpft. Das Wissen von Gott ist noch ein 
Reichtum, auf den wir uns stützen und den wir gegen andere, die dieses 
Wissen nicht haben, ausspielen können. 

Man versteht daher, daß Mystiker wie Johannes vom Kreuz so sehr 
darauf gedrungen haben, unser Wissen von Gott, unser vorstellendes, ob- 
jektivierendes Erkennen Gottes zu übersteigen: •Willst du dahin gelan- 
gen, alles zu wissen, verlange, in nichts etwas zu wissen". Das Nicht- 
Wissen, das uns zum wahren Wissen führt, nimmt Johannes vom Kreuz 
sehr radikal. Es schließt unser Nichtwissen von Gott ein. Der Weg zur 
Vereinigung mit Gott (!) führt durch die vollständige Entleerung und 
Überwindung jeder eigenen Verfügung über Gott, auch der Verfügung, 
die noch in einem vorstellenden Erkennen Gottes liegt. •Doch muß sich 
die Seele gänzlich entäußern von allem, was in ihren Fassungsbereich fal- 
len kann. Mag sie darum noch so viele übernatürliche Güter ihr eigen nen- 
nen, so muß sie sich doch vorkommen, als sei sie deren ganz entblößt. Und 
so muß sie wie ein Blinder im Dunkeln bleiben und sich auf den dunklen 
Glauben stützen und ihn zur Leuchte und zum Führer wählen, statt auf 
ihren Verstand, Geschmack, ihr Gefühl oder ihre Vorstellungskraft zu ver- 
trauen. Denn das alles ist Finsternis, die sie in die Irre führt und auf- 
hält. Der Glaube dagegen ist über allem solchem Verstehen, Genießen, 
Empfinden und Vorstellen. Wird aber die Seele dafür nicht blind und 
bleibt sie dafür nicht in vollständigem Dunkel, dann gelangt sie auch nicht 
zu dem, was über dieses erhaben ist, was sie der Glaube lehrt" (Aufstieg 
zum Berge Karmel II, 3). 

Hier wird der Zugang zu Gott in einer Haltung begründet, in der der 
Mensch ganz losgelöst ist von allen Sicherungen, die ihm seine Vorstel- 
lungswelt und sein Weltbild bieten. Erst in der Bereitschaft, alle Siche- 
rungsbedürfnisse zu übersteigen und auf die Erfüllung aller Wunsch- 
träume zu verzichten, kann Gott wahrhaft erkannt werden. Erst im Los- 
lassen von sich selbst, in der Bereitschaft, sich im Dunkeln führen zu lassen 
und auf ein alles umfassendes Weltbild und eine abgerundete Welterklä- 
rung zu verzichten, ist der Horizont erreicht, in dem Gott überhaupt als 
Gott erkannt werden kann. 

Zu dieser Bereitschaft und dieser Loslösung kann uns nun aber das 
•Vielleicht" zwingen. Indem wir bereit sind, uns diesem Vielleicht zu stel- 
len, werden wir veranlaßt, unsere falschen Sicherungen, die sich an unsere 
Gottesvorstellung geknüpft hatten, zu überwinden. Wir geben es auf, Gott 



Überlegungen zur Gotteserkenntnis 95 

wegen unserer eigenen Wunschträume zu bejahen. Wir lassen den Gott 
los, den wir nach unseren eigenen Bedürfnissen zurechtgemacht hatten. 
Wir sind bereit, in dieser Welt zu leben, ,etsi Deus non daretur'. In die- 
sem Loslassen und dieser Bereitschaft setzt sich aber eine absolute Liebe 
zur Wahrheit in uns durch. Wir hören auf, Gott, das Symbol der Wahr- 
heit, auf uns zu beziehen, und beginnen, uns auf die Wahrheit zu bezie- 
hen. Die Liebe zur Wahrheit muß in einem gewissen Sinn unsere Beja- 
hung Gottes noch übersteigen und umgreifen. Unser Gottesglaube muß in 
seiner Wurzel die Bereitschaft enthalten, ungläubig zu werden, wenn die 
Wahrheit es verlangen sollte. Mit Recht schreibt L. Dewart: •Auf einer 
tieferen Ebene impliziert der christliche Glaube einen gewissen bedingten 
Unglauben Gott gegenüber, der aber nur die Kehrseite der Sorge um die 
Wahrheit des Glaubens ist. Eine echte und gelebte Sorge um die Wahr- 
heit des Glaubens bedeutet einschlußweise eine hypothetische Bereitschaft, 
nicht zu glauben, wenn die Wahrheit verlangen sollte, es nicht zu tun. Ein 
unbedingter Glaube wäre für den Christen eine ungeordnete Bindung an 
den Glauben - eine möglicherweise schuldhafte Rücksicht auf die Vorteile, 
die dieser Glaube bietet, das heißt gegebenenfalls nicht zuletzt der mög- 
lichen Hilfen, der Sicherheit und anderer diesseitiger wie jenseitiger Vor- 
teile des Glaubens"8. Dem Gottesglauben muß daher die Bereitschaft zu- 
grundeliegen, •sich in letztverbindlicher Weise auf die Wahrheit einzu- 
lassen, auf jede Wahrheit, ohne Ausnahme und Abstrich . .."". 

Die (bedingte) Bereitschaft, die Nichtexistenz Gottes anzuerkennen, zu 
der uns das Vielleicht führen kann, bedeutet somit einen Schritt zu innerer 
Ehrlichkeit und Wahrhaftigkeit und folglich zu dem Horizont, in dem - 
wenn überhaupt - Gotteserkenntnis geschehen kann. 

Die Wahrhaftigkeit, die sich in der Anerkennung des Vielleicht in mir 
durchzusetzen beginnt, gibt mir nun aber das Recht, dieses Vielleicht auch 
dem Atheisten gegenüber geltend zu machen. Auch er steht unter dem Ge- 
setz: Vielleicht ist es aber wahr. Und die Anerkennung des Vielleicht 
zwingt auch ihn dazu, die Bereitschaft zur Wahrheit über seinen Atheis- 
mus zu stellen. Die Bereitschaft zur Wahrheit, die Liebe zur Wahrheit, 
das Bemühen um innere Wahrhaftigkeit und Ehrlichkeit bilden daher den 
gemeinsamen Horizont, in dem Theisten und Atheisten sich treffen kön- 
nen und müssen, und von dem her eine Verständigung erhofft werden 

kann. 
Theismus als Weltanschauung und Atheismus als Weltanschauung 

müssen also auf eine gemeinsame tieferliegende Grundhaltung überstie- 
gen werden. Der wahre Gottesglaube (im Gegensatz zum Theismus als 

8 Ebd. 75. 
9 Ebd. 76. 



ErhardKunz 96 

Weltbild) steht nicht einfach als andersgerichtete Weltinterpretation auf 
der gleichen Stufe wie der Atheismus, sondern setzt auf einer anderen 
Ebene an, auf der das Suchen nach plausiblen Weltbildern überwunden ist 
in die reine Offenheit und Bereitschaft zur Wahrheit. 

Was aber heißt Bereitschaft zur Wahrheit? Es ist die Bereitschaft, alles 
anzunehmen und zu bejahen, was ist. Es ist die Offenheit gegenüber allem, 
was sich mir kundtut. Es ist die Entschiedenheit, nichts von dem, was sich 
mir mitteilen will, zu verdrängen oder niederzuhalten. Bereitschaft zur 
Wahrheit ist die Bereitschaft zu hören • auch auf eine möglicherweise sich 
manifestierende Transzendenz. In dieser uneingeschränkten, alle Begren- 
zung transzendierenden Bereitschaft ist der Mensch nicht untätig. Viel- 
mehr ist sie dem Menschen nur dann gegeben, wenn er sich bereit hält. 
Der Mensch muß sich öffnen und aktiv Ausschau halten. In der Liebe zur 
Wahrheit ist die Freiheit des Menschen im Spiel. Die Liebe zur Wahrheit 
führt den Menschen daher in sein Wesen hinein. Sie eröffnet ihm seine 
eigene Tiefe. Daß hier tatsächlich der Mensch zu sich selber findet, braucht 
nicht nachträglich bewiesen zu werden. In der Erfahrung der Bereitschaft 
und Liebe zur Wahrheit wird die Sinnhaftigkeit und Berechtigung dieser 
Haltung unmittelbar miterfahren. 

Allerdings gibt es eine nachträgliche Bestätigung dafür, daß die unein- 
geschränkte Bereitschaft und Offenheit zur Wahrheit, die alle ideologi- 
schen und weltanschaulichen Verfestigungen jeweils übersteigt, tatsächlich 
berechtigt und sinnvoll ist: Wer diese Bereitschaft besitzt, wird zu einer 
unverbitterten Weltbejahung fähig. Weil er auf Wahrheit schlechthin 
hört, hört er auch auf die Erscheinungen und Gegebenheiten dieser Welt. 
Er bemüht sich, die Welt unvoreingenommen und vorurteilslos zu sehen 
und zu bejahen. Die Bereitschaft, auf eine möglicherweise sich manifestie- 
rende Transzendenz zu hören, verhindert die Weltbejahung also nicht, 
sondern ermöglicht sie erst. Nur weil ich über alle Begrenzung hinaus be- 
reit und offen bin, bin ich auch zu allem in der Welt hin offen. Die unein- 
geschränkte Bereitschaft, auf Menschen und auf Welt und Geschichte zu 
hören, ist daher innerlich erfüllt von der Bereitschaft, auf Transzendenz 
zu hören. 

Die hier geschilderte Bereitschaft zur Wahrheit kann man bereits eine 
Glaubensbereitschaft nennen: Ich halte mich offen zur gesamten Wirklich- 
keit hin und bin bereit, alles anzunehmen, was sich mir mitteilt, nicht nur 
das, was ich mit meinem Verstand ableiten oder deduzieren kann, sondern 
alles, was mir zugesagt wird. 

Allerdings ist diese Glaubensbereitschaft noch nicht als Gotteserkennt- 
nis anzusprechen. Sie eröffnet zwar den Horizont, in dem Gotteserkennt- 
nis geschehen kann; da sie aber nur Bereitschaft zur Transzendenz ist, ist 



Überlegungen zur Gotteserkenntnis 97 

in ihr als solcher noch nicht entschieden, ob der uneingeschränkten Offen- 
heit eine uneingeschränkte Transzendenz als Wirklichkeit entspricht. Die 
Glaubensbereitschaft enthält jedoch den Willen, sich von jeder Stimme, 
die mir einen sinnvollen, guten Weg weist, ansprechen zu lassen und dem 
Licht zu folgen, das vielleicht in dieser Welt erstrahlt. 

III. Der Vollzug der Gotteserkenntnis in Glaube-Hoffnung-Liebe 

Lassen sich aus der beschriebenen Glaubensbereitschaft heraus in dieser 
Welt Vollzüge entdecken, in denen dem Menschen uneingeschränkte 
Transzendenz erschlossen wird und die man daher legitimerweise als 
Gotteserkenntnis bezeichnen kann? 

Zwei Vorbemerkungen: 

1. Wenn solche Vollzüge möglich sind, darf ihre Berechtigung primär nicht 
von außen (etwa durch Kausalschluß) bewiesen werden; sie muß vielmehr 
aus dem Tun selbst hervorleuchten. Im Tun selbst und in der Bereiche- 
rung, die es dem Menschen gewährt, muß das Kriterium liegen, nach dem 
die Richtigkeit des Tuns gemessen wird. Nur so entspricht es der prakti- 
schen, operativen Grundhaltung des heutigen Menschen. 
2. Wenn der Vollzug oder die Vollzüge als Gotteserkenntnis bezeichnet 
werden sollen, müssen sie dem Menschen ein Sprechen gegenüber dem Ge- 
heimnis der Transzendenz ermöglichen. Der Mensch muß sich diesem Ge- 
heimnis gegenüber geistig-personal-dialogisch verhalten können. An- 
dernfalls kann man wohl nicht mehr von Go«e.serkenntnis sprechen. 

Aus der dargelegten Glaubensbereitschaft und uneingeschränkten Of- 
fenheit heraus werden dem Menschen drei Vollzüge möglich, die unmittel- 
bar als sinnvoll und berechtigt erfahren und erkannt werden. 

a. Glaube als Erfahrung der eigenen Kontingenz, des eigenen Nicht-Gott- 
Seins 

Aus der uneingeschränkten Offenheit heraus erfährt der Mensch sich als 
über sich selbst hinaus geöffnet und in einen größeren, unbegrenzten Zu- 
sammenhang hineingestellt. Er findet sich in diesem Zusammenhang vor, 
ohne daß er um sein Woher und sein Wohin wüßte. Er steht im Raum des 
Unbegrenzten; aber sein Standort in diesem Raum ist ihm unbekannt. Er 
ist sich selbst gegeben; aber er weiß nicht um den letzten Ursprung dieses 
Sich-ergeben-Seins. Darf er sich als ein Geschenk bezeichnen oder muß er 
sich letztlich als Ergebnis eines Zufalls betrachten? Er weiß es nicht. Eines 
aber weiß er: daß er sich selbst in einer eigenartigen Weise entzogen ist, 



Erhard Kunz 98 

daß er die Macht über das Leben nicht einfach in sich selbst hat und daß 
er in vielfacher Hinsicht in seiner Existenz bedroht ist: 

•Ich komme, ich weiß nicht woher; 
Ich bin, ich weiß nicht wer; 
Ich sterb, ich weiß nicht wann; 
Ich geh, ich weiß nicht wohin; 
Mich wundert's, daß ich fröhlich bin"10. 

Aus dieser Erfahrung entsteht die Frage, ob der Mensch sich und die Welt 
in einem wahren Sinn als Geschenk eines höheren, nicht mehr bedrohten 
und gefährdeten Geheimnisses verstehen darf. Es entsteht die Frage, ob 
er sich im wahrsten Sinn diesem Geheimnis verdankt; ob er als Person 
dem Ursprung schlechthin Dank sagen darf. Diese Frage erwächst aus der 
schlechthinnigen Offenheit, insofern diese den Menschen in den Raum des 
Unbegrenzten stellt, ohne ihm zugleich seinen Standort zuzuweisen. Aber 
die Frage als solche trägt in der Erfahrung die Antwort noch nicht in sich. 
Deshalb ist die Erfahrung der Kontingenz allein noch nicht Gotteserfah- 
rung und Gotteserkenntnis. 

b. Hoffnung als Erwartung, daß das leben-gewährende Geheimnis 
Wirklichkeit sei 

Aus der uneingeschränkten Offenheit der Glaubensbereitschaft heraus 
fragt der Mensch, ob er sich einem ursprünglichen, umfassenden Geheim- 
nis verdankt. Zugleich weckt diese Frage die Hoffnung, daß dieses Ge- 
heimnis sei. Aus der uneingeschränkten Offenheit heraus kann der Mensch 
nicht anders als es für gut finden, daß das Geheimnis, nach dem er fragt, 
Wirklichkeit sei. Es geht bei dieser Hoffnung nicht primär um die Erfül- 
lung eigener Bedürfnisse oder Wunschträume. Denn die Hoffnung er- 
wächst der Glaubensbereitschaft, in der man bereit ist, auf die Erfüllung 
eigener Wünsche zu verzichten. Es geht vielmehr um den Wert, der darin 
läge, daß diese Welt als ganze von einem letzten Sinn erfüllt und getragen 
wäre. Wer sich fragt, ob es besser sei, daß die Welt einen letzten Sinn 
habe oder nicht, kann nicht anders als antworten: es wäre besser, daß die 
Welt einen letzten Sinn habe; es wäre besser, daß der Mensch sich einem 
letzten sinngebenden Geheimnis verdanke als ein im letzten sinnloses Er- 
gebnis des Zufalls zu sein. Wer sagt •es wäre besser", sagt zugleich, daß er 
hofft und erwartet, daß es so sei. Die Hoffnung richtet sich vor allem auf 
die Zukunft, weil erst in ihr die Erwartung endgültig erfüllt werden 

10 Mittelalterlicher Spruch, zitiert von K. Jaspers, Der philosophische Glaube angesichts 
der Offenbarung, München 1962, 29. 



Überlegungen zur Gotteserkenntnis 99 

kann. Sie umgreift aber ebenso Gegenwart und Vergangenheit: Der 
Mensch erwartet, daß seine ganze Zeit vom sinngebenden Geheimnis um- 

fangen sei. 
Diese Hoffnung und Erwartung wird als unmittelbar sinnvoll erlebt. 

Aber sie selbst gibt uns noch nicht die Antwort, ob die Hoffnung auch tat- 
sächlich erfüllt ist. Deshalb ist die Hoffnung als solche noch nicht Gottes- 
erkenntnis. 

c. Liebe als Sinnerfahrung 

Die uneingeschränkte Offenheit der Glaubensbereitschaft ermöglicht es 
dem Menschen, auch seinem Mitmenschen gegenüber offen zu sein und 
auf ihn zu hören, ihn zu bejahen und anzunehmen, ihm in Wahrhaftig- 
keit und Ehrfurcht zu begegnen. Aus der Offenheit und der von ihr frei- 
gesetzten Hoffnung heraus erkennt der Mensch, daß es besser ist, den an- 
deren zu bejahen als ihn zu verneinen, daß es besser ist, den anderen zu 
fördern als ihn zu vernichten; denn wer darauf wartet, daß diese Welt 
vom sinngewährenden Geheimnis getragen sei, muß das aufbauende Ja 
wertvoller halten als das zerstörende Nein. Der Dienst am andern in sei- 
nen vielfältigen Formen wird so als unmittelbar sinnvoll erlebt. Der 
Mensch erfährt, daß der Einsatz für den andern, die Tat für den andern 
gut sind. Die Bejahung des andern und der Dienst an den Menschen 
tragen im Vollzug selbst das Siegel der Berechtigung in sich. Die Beja- 
hung und der Dienst verwirklichen Sinn in dieser Welt. 

Aber diese Sinnerfahrung ist allein für sich genommen noch nicht Got- 
teserfahrung. Denn Liebe und Dienst richten sich in ihrer unmittelbaren 
Intention gerade auf den andern selbst in sich, nicht aber auf etwas ande- 
res darüber Hinausliegendes. Der Liebende besingt den andern, nicht aber 
ohne weiteres Gott. Gerade im Interesse wirklicher Liebe sollte man mit- 
menschliche Liebe und Gotteserkenntnis nicht ohne jede Unterscheidung 
einfachhin zusammenfallen lassen11. 

Wir haben somit drei Grundvollzüge aufgewiesen, die im Horizont der 
Glaubensbereitschaft in sich selbst als sinnvolles Tun erfahren werden, die 
aber als einzelne, wenn sie in einer gewissen Isolierung genommen wer- 
den, noch nicht als Gotteserkenntnis bezeichnet werden können. Das än- 
dert sich jedoch, wenn man diese drei Vollzüge als eine einzige dreiglied- 

11 Man beachte in diesem Zusammenhang auch, daß nicht jede Analyse zwischenmensch- 
licher Liebe die Gegenwart Gottes in der Liebe entdeckt. Vgl. z. B. Ludwig Feuerbach, der 
die Liebe zum Menschen an die Stelle der Gottesbeziehung setzt und nicht Gott in der 
Menschenliebe findet: •Homo homini Deus est." 



Erhard Kunz 100 

rige Bewegung des Menschen sieht, wobei die einzelnen Glieder sich ge- 
genseitig tragen und bedingen: 

Die Erfahrung der Kontingenz und der Hoffnung läßt den Menschen 
Ausschau halten nach dem sinngewährenden Geheimnis, dem er sich ver- 
danken und dem er sich in selbstloser Anerkennung anheimstellen darf. 
Die Liebe und der Dienst am Menschen als unmittelbare Sinnerfahrung 
wird dem Menschen auf dem Hintergrund der Hoffnung zu einem Zei- 
chen, daß die Erwartung endgültigen Sinnes nicht leer und vergeblich ist12. 
Die Hoffnung endgültigen Sinnes und die Liebe als (vorläufige) Sinner- 
fahrung stehen nicht unverbunden als getrennte Erfahrungen nebeneinan- 
der. Sie liegen vielmehr ineinander. Die Liebe wird durch die Hoffnung 
auf endgültigen Sinn ermöglicht und aufgerufen (siehe oben unter c: Liebe 
als Sinnerfahrung). Durch dieses Abhängigkeitsverhältnis der Liebe von 
der Hoffnung steht der Sinn, der in der Liebe erfahren wird, nicht voll- 
kommen isoliert neben dem erhofften endgültigen Sinn. Die Sinnerfah- 
rung der Liebe muß vielmehr als Hinweis auf den erhofften endgültigen 
Sinn verstanden werden. In der Liebe, in der Fähigkeit des Menschen, zu 
seinen Mitmenschen Ja zu sagen, kündigt sich der endgültige Sinn bereits 
an. Indem der Mensch in der Liebe und im Einsatz für den Mitmenschen 
wahren Sinn erfährt, kann er begründet hoffen, daß auch seine alles über- 
steigende Erwartung erfüllt ist und erfüllt wird. Die Liebe gibt der Hoff- 
nung ihre innere Begründung und Gewißheit. Die Hoffnung wird nicht 
enttäuscht, weil die Liebe in unsere Herzen ausgegossen ist (vgl. Rom. 
5,5). 

Indem der Mensch die Liebe als Zeichen oder als Begründung der Hoff- 
nung erfaßt, versteht er, daß er sich im wahren Sinn als verdankt begrei- 
fen darf. Die Gewißheit, die der Hoffnung durch die Liebe zuteil wird, 
befreit den Menschen zur Dankbarkeit. Sie drängt ihn, diesen Dank aus- 
zusprechen. Wem auszusprechen? Dem Woher seines verdankten Lebens 
und dem Wohin seiner begründeten Hoffnung. Dem unbekannten Ge- 
heimnis, das sich ihm in der Kraft zur Liebe und zum Dienst zuspricht und 
ankündigt. Dieses Aussprechen des Dankes wird, da es von der Liebe 
getragen und geweckt wird, in Gemeinschaft geschehen. Und in diesem 
gemeinsamen Dank ist nun der Ort, an dem man dem unbekannten Ge- 
heimnis einen Namen geben muß. Denn man kann nicht gemeinsam dan- 
ken, ohne das Woraufhin des Dankes in irgendeiner Weise mit Namen 
zu nennen. Man wird es also Vater, Herr, Gott oder wie immer nennen. 
Daß der mit diesem Namen Benannte innerweltlich nicht verifizierbar ist, 

12 Hier wäre auf den Sinn des •Zeichens" in der Heiligen Schrift, vor allem bei Johannes, 
zu reflektieren. Es wäre auch zu fragen, ob das, was biblisch •Zeichen" heißt, griechisch 
nicht als •Teilhabe" verstanden wird. 



Überlegungen zur Gotteserkenntnis 101 

wird im Vollzug des Dankes nicht als störend empfunden, sondern ent- 
spricht im Gegenteil der Intention des Dankes; denn dieser bezieht sich ja 
auf das Geheimnis, das alles Innerweltliche übersteigt. 

Der eigentliche Ort, an dem das Sprechen von Gott entsteht und auf den 
es immer bezogen bleiben muß, wenn es sinnvoll sein soll, ist also das ge- 
meinsame Danken, das aus dem Vollzug von Glaube, Hoffnung und Liebe 
entspringt. Was wird man bei diesem Sprechen unter dem Wort Gott ver- 
stehen? Man kann sagen: nichts und alles. Nichts; denn Gott bleibt das 
unbekannte Geheimnis, von dem wir nicht einmal recht sagen können, daß 
es ist; denn das Wort •Sein" ist in seinem verstehbaren Gehalt immer noch 
auf unser vorstellendes und feststellendes Denken bezogen. Für unsere 
Vorstellung bleibt Gott aber vollkommen im Dunkel. Und feststellen kön- 
nen wir seine Wirklichkeit nicht, weil unser Zugang zu ihm nur im Voll- 
zug der Hoffnung geschieht, die jedoch durch das Zeichen der Liebe als 
begründet erwiesen ist. Weil Gott so für unser vorstellendes und feststel- 
lendes Denken im Dunkeln bleibt, kann er nicht in unser Weltbild ein- 
geordnet werden. Er ist je darüber hinaus. Von ihm her müssen alle Welt- 
bilder immer neu in Frage gestellt werden. - Anderseits verstehen wir 
aber alles von Gott; denn alles, was wir in dieser Welt verstehen, verste- 
hen wir vom sinngewährenden Geheimnis her: Gott oder das Geheimnis 
der Welt ist derart, daß diese Welt und wir selbst uns ihm verdanken und 
daß wir uns und unsere Zukunft ihm anvertrauen können. In allem Inner- 
weltlichen, das wir verstehen, verstehen wir Gott. Und doch bleibt er das 
unbegreifliche Geheimnis. 

Abschließend sei noch angedeutet, daß die hier skizzierte Gotteserkennt- 
nis die Struktur der Offenbarung hat. Sie vollzieht sich im Horizont einer 
uneingeschränkten Bereitschaft zu hören. In diesem Horizont wird der 
Mensch geöffnet zur Erwartung, daß das umfassende Geheimnis, dem er 
sich verdanken darf, Wirklichkeit sei. Die Liebe oder ein sinnvolles inner- 
weltliches Tun wird zum Zeichen, daß diese Erwartung begründet ist. Die 
Tat der Liebe (im letzten: die Tat einer •Liebe bis zur Vollendung": Jo 
13, 1) ist das Wort, in dem das Geheimnis sich uns zuspricht. Dieses Wort 
annehmen und zur Grundlage seines Lebens machen, das heißt Gott er- 
kennen oder Gott glauben. 




