
Die Funktion des Priesters in der Kirche 

Walter Kasper, Münster i. W. 

Krise der Kirche - Krise des Amtes 

Zu Beginn unseres Jahrhunderts schrieb Romano Guardini: •Die Kirche 
erwacht in den Seelen." Heute mögen viele versucht sein zu schreiben •Die 
Kirchlichkeit liegt in vielen Seelen im Sterben". Aber - so müssen wir fra- 
gen - kann man beide Bewegungen, den Aufbruch in der Kirche zwischen 
den beiden Weltkriegen und die Krise in der Kirche nach dem Konzil, so 
einfach in Gegensatz miteinander bringen? Müssen wir sie nicht eher als 
zwei Phasen ein und derselben Bewegung ansehen? Der innerkirchliche 
Aufbruch, der auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil seine Bestätigung 
erfuhr, hat das Wesen der Kirche wieder in seiner Tiefe und Ursprüng- 
lichkeit entdeckt und aus der Schrift sowie der Tradition der Väter und der 
Liturgie ein Leitbild kirchlichen Lebens entworfen. Darf es uns nun wun- 
dern, wenn eine nachfolgende zweite Generation dieses auch durch das 
Konzil proklamierte Leitbild begierig aufgreift, es beim Wort nimmt, mit 
der konkreten Wirklichkeit vergleicht und diese Wirklichkeit nach dem 
ursprünglichen Leitbild gestalten will? Das ist nicht ohne Kritik am Bis- 
herigen möglich. Aber auch das gehört wesentlich zur Kirche, die immer 
unterwegs ist und immer zur Buße bereit sein muß. 

Über alledem ist es nun zu einer offenen Krise gekommen. Diese Krise 
um die Kirche ist zur Krise um das Amt, um den Priester geworden. Da 
in der Vergangenheit die Kirche sehr oft mit dem Amt identifiziert wurde, 
liegt es eigentlich in der Logik der Geschichte, daß der kirchliche Umbruch 
sich nun in besonderer Weise auf dem Rücken der Priester vollzieht. Die 
Frage nach der Stellung und Funktion des Amtes, besonders des Priesters, 
in der Kirche wird so zur Schlüsselfrage und zur Schicksalsfrage für die 
Zukunft der Kirche. Wir finden hier buchstäblich alle Probleme konzen- 
triert beieinander, die auch sonst die gegenwärtige Kirche bewegen. 

Symptomatisch seien nur zwei solcher Problemkreise genannt: der 
Bezug der Kirche zur gegenwärtigen Gesellschaft und zu ihren Umwand- 
lungen sowie die Stellung der Theologie innerhalb der Kirche. 

Die Kirche muß sich in ihren konkreten Lebensformen in den jeweiligen 
Strukturen ihrer Zeit inkarnieren. Die konkreten Formen und Ausgestal- 
tungen des kirchlichen Amtes wurden deshalb in der Vergangenheit so- 
wohl vom Stil kaiserlichen römischen Beamtentums wie vom byzantini- 
schen Hof zeremoniell geprägt; es fanden darin Eingang der mittelalter- 



Die Funktion des Priesters 10^ 

liehe Feudalismus und das Ständesystem, der Absolutismus des 17./18. 
Jahrhunderts sowie das obrigkeitsstaatliche Denken des 19. Jahrhunderts. 
Könnten also demokratische Formen des 20. Jahrhunderts nicht ein ähn- 
liches oder gar ein noch größeres Recht haben? Die Diskrepanz, die gegen- 
wärtig zwischen der gesellschaftlichen und der kirchlichen Wirklichkeit 
herrscht, hat zu einer erheblichen Rollenunsicherheit des Klerus geführt. 
Er muß buchstäblich in zwei Welten leben: als Glied einer sich immer 
mehr mündig dünkenden Gesellschaft und als untergeordnetes Glied der 
kirchlichen Hierarchie. Es gibt doch wohl kaum mehr einen anderen Be- 
ruf sstand, dem in der Weise jede Handbewegung und jedes Wort vor- 
geschrieben sind, wie das etwa für den Vollzug der Liturgie aufgrund der 
Rubriken der Fall ist. Es gibt auch wohl kaum einen Berufsstand, der 
innerhalb der heutigen gesellschaftlichen Ordnung so wenig Rechtssicher- 
heit besitzt wie der der Kleriker. Das muß nicht so sein; im Rahmen der 
mittelalterlichen Ständeordnung war diese Sicherung durch die Privile- 
gien gegeben. Das war damals durchaus normal und angemessen. Heute 
sind solche Privilegien überholt und unwirksam. Aber müßte es dann 
nicht neue Formen geben? 

Versuch einer Antwort 

Die Antwort auf die durch das neue Verhältnis von Kirche und gegenwär- 
tiger Gesellschaft gestellten Fragen kann nicht einfach dadurch gegeben 
werden, daß man Formen parlamentarischer Demokratie unbesehen auf 
die Kirche anwendet. Es war der Fortschritt katholischer Ekklesiologie 
nach dem ersten Weltkrieg, daß man die Jahrhunderte dauernde babylo- 
nische Gefangenschaft unter profanen soziologischen und juristischen 
Kategorien überwand und versuchte, die Kirche aus ihrem spezifisch theo- 
logischen Wesen zu verstehen. Wir dürfen heute nicht schon wieder den- 
selben Fehler machen, undifferenziert nach Demokratisierung der Kirche 
rufen und darin alles Heil erwarten. Wir müssen also nach dem theologi- 
schen Wesen des Priesters fragen und daraus die konkreten Formen abzu- 
leiten versuchen. 

Dieser Aufgabe steht aber eine zweite Gruppe von Schwierigkeiten 
gegenüber, die aus der von der gegenwärtigen Theologie ausgehenden 
Krise in der Kirche entspringt. Das theologische Wesen priesterlichen 
Dienstes ist gegenwärtig alles andere als klar und eindeutig. Die neutesta- 
mentliche Begründung des priesterlichen Amtes gibt heute erhebliche Pro- 
bleme auf. Der geschichtliche Wandel und die Variabilität kirchlicher 
Strukturen sind wesentlich größer, als man bisher meinte. Es ist theolo- 
gisch äußerst schwierig geworden, die Funktionen zwischen Amt und Ge- 
meinde und zwischen den einzelnen Ämtern, etwa Presbyter und Episko- 



Walter Kasper 104 

pus, abzugrenzen. Vor allem die Liturgie und Theologie der Priesterweihe 
müßten neu durchdacht werden. Es ist ganz unübersehbar, daß hier sehr 
viele heidnische Sakralvorstellungen Eingang gefunden haben, die das 
Priesterbild der letzten Jahrhunderte über Gebühr geprägt haben. Schließ- 
lich spitzen sich alle diese Fragen nach Unwiderruflichkeit dieses Amtes 
in der Frage nach dem Priester auf Zeit und damit auch in der Frage nach 
dem Wesen des character indelebilis, des unauslöschlichen Prägemales, 
der Priesterweihe zu. 

Für alle diese hier nur angedeuteten Probleme gibt es gegenwärtig noch 
keine allgemein angenommene und allseitig befriedigende Lösung. Eine 
solche Lösung kann auch hier nicht vorgetragen werden. Es soll lediglich 
versucht werden, von einem neutestamentlichen Ansatzpunkt aus einige 
Orientierungshilfen zu geben und eine mögliche Perspektive anzudeuten 
für ein neues Verständnis, in das sich die wesentlichen traditionellen 
Gesichtspunkte integrieren lassen müssen. 

Priestertum als religionsgeschichtliches Phänomen 

Um das Wesen der Kirche wie das des Priesters zu verstehen, muß man 
die umfassendste Perspektive überhaupt einnehmen. Nicht umsonst be- 
ginnt die Kirchenkonstitution mit den Worten •Lumen gentium" - •Licht 
für die Völker". Das erste Kapitel dieser Konstitution begreift die Kirche 
als Zeichen und Sakrament (signum et sacramentum) für die Welt. Das 
Wesen der Kirche und des Priesters läßt sich daher nur in Abgrenzung 
und Zuordnung zur Welt, zur Gesellschaft bestimmen. Es läßt sich nicht 
in einer falschen dogmatischen Introvertiertheit aus Denzinger- und Kon- 
zilstexten allein erheben. Wir müssen fragen, welcher urmenschlichen 
Frage und welcher menschlichen Not das Priestertum der Kirche ent- 
spricht. 

Das Priestertum ist zunächst ein allgemein-religionsgeschichtliches Phä- 
nomen. Seine Funktion ist der Mittlerdienst zwischen dem Bereich des 
Göttlichen und des Menschlichen. Sein Dienst ist der Dienst der Versöh- 
nung. 

Solches priesterliches Wirken setzt die Erfahrung einer unversöhnten 
Welt voraus; es gründet in der Erfahrung der Entfremdung der Wirk- 
lichkeit von ihrem eigentlichen Sinn und von ihrer inneren Erfüllung. 
Religion steht immer auf dem Hintergrund einer entzweiten Welt, wo 
Sein und Sinn des Seins, Göttliches und Menschliches, Heiliges und Welt- 
liches auseinanderklaffen, wo deshalb Unrecht, Gewalt, Lüge und Un- 
friede herrschen. Der Priester ist derjenige, der mit dieser Wirklichkeit, 
so wie sie faktisch ist, nicht versöhnt ist und der sich die Versöhnung zur 
Aufgabe seines Lebens macht. Ihm geht es um die Einheit und den Frie- 



Die Funktion des Priesters 105 

den zwischen Gott und den Menschen sowie um den Frieden zwischen den 
Menschen. Ihm geht es um die eine heile Wirklichkeit. 

Mit diesem Willen zur Versöhnung stellt er sich in Gegensatz, in 
Widerspruch zur bestehenden Wirklichkeit. Er kann sich mit der beste- 
henden gesellschaftlichen Ordnung nicht anfreunden; er zieht aus ihr aus, 
tritt in kritische Distanz zu ihr und bildet damit einen eigenen Stand. Die- 
ser Stand ist (nach dem interessanten Art. Priestertum im RGG) religions- 
geschichtlich und religionssoziologisch u. a. durch folgende Merkmale aus- 
gezeichnet: Die Priester unterscheiden sich durch eine besondere Weihe, 
durch besondere Ehre und Ehrbegriffe, besondere Ausbildung, besondere 
Funktionen, besondere Kleidung, besonderes Wissen und besondere Lehre. 
Das bedeutet: Was ursprünglich der Versöhnung und Vermittlung dienen 
sollte, wird zum Anlaß neuer Unterscheidungen und Spaltungen; und 
nicht selten ist der Priesterstand aus der Selbstverteidigung seiner Stel- 
lung zum Verteidiger des Status quo geworden; oft genug hat er die je- 
weils bestehende Ordnung sakralisiert, als gottgewollt und unveränder- 
lich hingestellt. Er ist damit in Widerstreit mit sich selbst und seinem 
ursprünglichen Auftrag geraten. Was Zeichen und Mittel der Versöh- 
nung sein sollte, ist zum Zeichen des Streits und der Spaltung geworden. 

Das sind religionsgeschichtliche Erkenntnisse. Aber wer würde bestrei- 
ten, daß sich solche Phänomene auch kirchengeschichtlich immer wieder 
finden und daß sie sich auch in unserer Gegenwart bewahrheiten? Das 
Amt der Einheit in der Kirche ist zum scandalum dissensionis, zum Ärger- 
nis der Entzweiung geworden. Es ist in dieselbe unheilvolle Dialektik 
hineingeraten, die dem Priestertum aller Zeiten immer wieder droht. 
Aber ist diese Dialektik überhaupt überspringbar? Muß der, der sich in 
Widerspruch zur Welt stellt, um sie zu versöhnen, nicht gegen seinen Wil- 
len neue Spannungen und Spaltungen auslösen? So ist das allgemein-reli- 
giöse Priestertum eben in dem Selbstwiderspruch, in den es sich notwendig 
verwickelt, ein Zeichen der unheilvollen, widersprüchlichen Situation der 
Sünde, die über der Menschheit lastet und aus der sie sich nicht aus eige- 
ner Kraft befreien kann. Im allgemein-religiösen Priestertum ist also eine 
Frage gestellt, die Frage nach der einen, in sich versöhnten Welt. Aber es 
wird auch die Heillosigkeit dieser Welt offenkundig, die sich in all ihren 
Versöhnungsversuchen nur immer mehr in ihrer Unversöhntheit verrennt 
und verfestigt. Das allgemein-religiöse Priestertum ist Ausdruck einer 
Hoffnung und zugleich der Hoffnungslosigkeit der Menschheit. 

Das Priestertum Christi 

Die Antwort auf die mit dem Priestertum gestellte Frage konnte nur durch 
ein neues, ganz anders geartetes Priestertum kommen. Dieses neue Prie- 



Walter Kasper 106 

stertum sieht das NT in Jesus Christus verwirklicht. Er ist der neue Mitt- 
ler zwischen Gott und den Menschen (1 Tim 2,5); er ist der eine und ein- 
zige Hohepriester, der die Tat der Versöhnung nicht immer wieder ver- 
geblich und aufs neue vollbringen muß, sondern der sie ein für allemal 
eschatologisch endgültig vollbracht hat (Hebr 9, 26 ff.; 1 Petr 3, 18). Alles, 
was es an Legitimem am bisherigen Priestertum gab, ist in ihm erfüllt und 
vollendet. Es ist damit an sein Ende gekommen. 

Die Art und Weise, wie der irdische Jesus sein Priestertum ausübte, ist 
so revolutionär neu, daß die Schrift auf das irdische Leben Jesu den Titel 
Priester niemals anwendet. Bekanntlich wissen wir sehr wenig historisch 
Verbürgtes über den •historischen Jesus". Etwas von diesem Wenigen 
und absolut Sicheren ist jedoch die Tatsache, daß Jesus die Schranken des 
Kultisch-Priesterlichen durchbrochen hat. Er stellt sich gegen die leviti- 
schen Reinheitsvorschriften, und er begründet sein Verhalten mit einem 
Wort prophetischer Kultkritik: •Barmherzigkeit will ich, nicht Opfer" 
(Mt 9,13; vgl. Hos 12, 7). Er solidarisiert sich mit den kultisch Unreinen, 
mit den sozial Deklassierten, den Gottlosen. Er geht also gerade nicht zu 
den Frommen seiner Zeit. Er ist seinem ganzen Lebenswandel nach kein 
Frommer, sondern ein Liberaler. 

Die Frommen hat er mehr als einmal so sehr provoziert, daß sie ihn 
kreuzigen mußten. Am Kreuz hat sich dann auch sein Priestertum aus- 
gewirkt. Das Kreuz steht nicht im sanctissimum des Tempels, im heiligen 
Kultbezirk, sondern draußen im Profanum der Welt, draußen vor der 
Stadt, wie der Hebräerbrief beziehungsreich sagt (Hebr 13,13). Sein Opfer 
ist nicht mehr das alte, dingliche, kultische Opfer, sondern sein hingeben- 
der Dienst für die vielen (Mk 10,45) und seine Selbsthingabe an den Wil- 
len des Vaters (vgl. bes. Hebr 10,5 ff.). Durch dieses Opfer hat er die 
Mauer niedergerissen, die die Menschen trennt, die Mauer zwischen Juden 
und Heiden (Eph 2,14), und alle Spaltungen überwunden; in ihm sind wir 
alle einer geworden (Gal 3,28); er ist unser Friede (Eph 2,14). Hier ist 
die Erwartung der Welt nach einem universalen Frieden und nach Ver- 
söhnung endgültig in Erfüllung gegangen. 

Dieses Priestertum Christi ist eschatologisch-endgültig und hat ein für 
allemal Bestand. Es muß also durch menschliche Priester weder weiter- 
geführt noch ergänzt werden. Christus ist Hoher Priester in Ewigkeit 
(Hebr 6,20). Entsprechend einem berühmten Wort Augustins, das vom 
Konzil aufgegriffen worden ist, ist er es, der tauft, predigt, konsekriert. Er 
und er allein ist das Haupt, der Herr und die Mitte der Kirche. Aber diese 
seine Herrschaft muß eben, weil sie endgültig und allumfassend ist, auch 
universal bezeugt werden; die Versöhnung, die Christus ein für allemal 
vollzogen hat, muß erst noch zu ihrer weltweiten Auswirkung kommen. 



Die Funktion des Priesters 107 

Deshalb ist in seiner einmaligen Versöhnungstat der bleibende Dienst der 
Versöhnung mitgestiftet. Der Dienst an der Versöhnung gehört konstitu- 
tiv in das Werk der Versöhnung, wie Christus es vollzogen hat, hinein 

(2 Kor 5,18-20). 
Dieser neutestamentliche Dienst der Versöhnung liegt nun aber nicht 

mehr auf der Linie des heidnischen Kultpriestertums. Er kann allein von 
Christus her begründet werden. Das ergibt sich schon aus rein sprachlichen 
Beobachtungen. Niemals benützt das NT für die Gemeindeleiter oder 
Apostel die heidnischen oder alttestamentlichen Titulaturen (hiereus, 
sacerdos, pontifex). Ebenso fehlen die Titel, die im Profangriechisch für 
die Bezeichnung von Amtsautorität (exousia, arche, time, telos) zur Ver- 
fügung standen, völlig. Der neutestamentliche Dienst der Versöhnung 
kann nur noch in der Nachfolge Jesu als Dienst (diakonia, oikonomia) 
verstanden werden. Das neutestamentliche Priestertum darf weder kul- 
tisch-sakral noch von einem formalen Autoritätsverständnis her begriffen 
werden. Beides ist ein unsachgemäßer Ausgangspunkt für ein rechtes bi- 
blisches Verständnis. Der Ausgangspunkt kann allein der Nachfolge- 
gedanke sein, in den Jesus seine Jünger rief: Nachfolge im Gehorsam und 
Nachfolge im Dienst. In Gehorsam und Dienst hat Jesus sein priesterliches 
Werk am Kreuz vollbracht. Deshalb gilt es jetzt, Gott im Leibe (Rom 12,1; 
1 Kor 6, 20), d. h. im Alltag weltlicher Existenz, im alltäglichen Gehorsam 
und Dienen zu dienen. Das Opfer für Gott besteht nun in einem heiligen 
Leben und in der Liebe (Hebr 13, 15). 

Das Priestertum aller Christen 

Dieser Dienst der Versöhnung ist nach dem NT und nach den Texten des 
Vatikanum II allen Christen gemeinsam aufgetragen. Das NT wendet 
die priesterlichen Titularen außer auf Christus allein auf die Kirche als 
ganze an (1 Petr 2,5-9; Apk 1,6; 5,10; 20,6). Alle Christen zusammen 
sind das königliche priesterliche Volk, das berufen ist, die Großtaten Got- 
tes zu verkünden und geisterfüllte Opfer darzubringen. Das ganze Volk 
Gottes ist also berufen zur Verkündigung, zur Darbringung von Opfern 
und zur königlichen Leitung. Dieses Priestertum aller Gläubigen ist nicht 
nur Teilnahme am amtlichen Priestertum, noch weniger ist es bloßer Welt- 
dienst, während der Heilsdienst dem Amtspriestertum vorbehalten wäre. 
Es ist vielmehr umgekehrt: Der primäre und umfassendere Träger kirch- 
licher Heilssendung und jeder einzelne, ob Papst, Bischof, Priester oder 
Laie, kann nur in Gemeinschaft mit dem Ganzen und als Organ des Gan- 
zen wirksam werden. Die Gleichheit und Brüderlichkeit aller geht allen 
späteren Unterscheidungen voraus und hält sich in ihnen durch. 



Walter Kasper 108 

Konsequenzen 

Diesen Aspekt, daß die Kirche als ganze das priesterliche, königliche und 
prophetische Amt Christi in der Welt vergegenwärtigt, könnte man im 
Anschluß an das Konzil als die Kollegialität der Kirche bezeichnen. Statt 
von demokratischen Strukturen sollte man deshalb eher von kollegialen 
Strukturen sprechen. Das Wort Demokratie kann nämlich schon profan in 
einem vielfachen Sinn verstanden werden (liberale-parlamentarische De- 
mokratie, sozialistische Volks-Demokratie, Fundamental-Demokratie 
usw.); zum andern lassen sich profane gesellschaftliche Strukturen nie uni- 
vok auf die Kirche übertragen. Die Kirche hat einen einmaligen und be- 
sonderen Auftrag, den sie nicht manipulieren kann, und diesem Auftrag 
entspricht auch eine Struktur, die ihrem Belieben entzogen ist. Diese 
Grundstruktur ist aber nach allem bisher Gesagten alles andere als auto- 
ritär. Man könnte sie am ehesten kollegial oder auch synodal bezeichnen. 
In der konkreten Ausgestaltung dieser kollegialen Strukturen ließen sich 
jedoch viele demokratische Formen in entsprechender Weise übernehmen; 
sie könnten sogar ein weit größeres Recht für sich in Anspruch nehmen als 
ehedem feudale und monarchische Formen. Für einen so verstandenen 
demokratischen Stil in der Kirche gibt es sowohl in der alten wie in der 
mittelalterlichen Kirche eine gute und lange Tradition. Es sei nur erinnert 
an den alten Rechtsgrundsatz: Was alle angeht, muß auch von allen ent- 
schieden werden. 

Das Konzil hat einen ersten Anfang gemacht, die kollegiale Struktur in 
der Kirche wieder zum Durchbruch zu bringen. Das Konzil selbst ist ein 
solches kollegiales Strukturelement; die Kollegialität des Episkopats unter 
dem Vorsitz des Papstes war ein wichtiger Gegenstand der Konzilsbera- 
tungen; auch wenn die entsprechenden Äußerungen noch sehr die Spuren 
eines mühsamen Kompromisses zeigen, so haben sie doch erste praktische 
Auswirkungen gezeigt in der Errichtung des Bischofsrates und der Bi- 
schofskonferenzen und deren verstärkter Zuständigkeit. Die Kollegialität 
zwischen Papst und Bischöfen wurde analog angewandt auf das Verhält- 
nis von Bischof und Priester; im Sinn der alten Kirche wurde die Idee vom 
einen Presbyterium wieder erneuert; der Priesterrat ist eine den moder- 
nen Verhältnissen angepaßte Konsequenz. Aber auch die Kollegialität zwi- 
schen dem Amt und den Laien hat seinen Ausdruck gefunden in den soge- 
nannten Seelsorgeräten auf pfarrlicher und diözesaner Ebene. Man wird 
allerdings nicht gut behaupten können, daß hinter all diesen Gremien eine 
gut duchdachte, einheitliche Konzeption besteht. Die Aussagen über den 
Priesterrat und die über den Seelsorgerat überschneiden sich mehrfach. 
Dazu kommt, daß die alten Gremien nach wie vor weiterbestehen und im 



Die Funktion des Priesters J 09 

Besitz der eigentlichen Entscheidungsbefugnis sind. Das bedeutet, daß die 
neuen Gremien vorläufig zu einer weitgehenden Ineffizienz verurteilt 
sind. Aufgrund des bisher Gesagten müßte die eigentliche Entscheidungs- 
befugnis bei einem Gremium liegen, das das ganze Gottesvolk in der Ein- 
heit und der Vielfalt seiner Charismen und Dienste repräsentiert, in dem 
also unter dem Vorsitz des Bischofs Priester, Laien, Ordensleute in ange- 

messener Weise vertreten sind. 
Es wäre falsch zu meinen, das alles seien nebensächliche, technische Fra- 

gen. Diesen Fragen kommt angesichts der umfassenden Aufgabe der Kir- 
che, der Welt den Dienst der Versöhnung zu leisten, Zeichen der Einheit 
der Menschheit zu sein, ein erhebliches Gewicht zu. Dem universalen Frie- 
den kann die Kirche nämlich nur dann dienen, wenn in ihr selbst eine 
Ordnung des Friedens und der Versöhnlichkeit herrscht; sie kann sich für 
die Freiheit in der Welt nur dann glaubwürdig einsetzen, wenn in ihr 
selbst die Freiheit respektiert und die Würde des einzelnen und seines 
Gewissens geachtet werden. Zur Liebe und Toleranz in der Welt kann sie 
nur aufrufen, wenn in ihr selbst Toleranz herrscht und wenn ihre Einheit 
eine Einheit in der Vielfalt ist. Damit so etwas möglich ist, bedarf es aber 
bei dem heutigen Bewußtsein der Menschen entsprechender Strukturen 
kollegialer Verantwortung. Sie entspringen aus dem grundlegenden Auf- 
trag und Wesen der Kirche selbst. Sie sind eine wesentliche Gestalt ihres 
priesterlichen Auftrags. 

Das Presbyteramt als Leitungsdienst 

Wir haben bisher nur über den priesterlichen Dienst der Versöhnung ge- 
sprochen, der der Kirche insgesamt zukommt. Wir haben dabei jedoch die 
Funktion, die speziell dem Priester in der Kirche zukommt, nicht aus den 
Augen verloren; denn eben weil es sich um eine Funktion in der Kirche 
handelt, kann man sie nicht isoliert von der Funktion betrachten, die die 
Kirche insgesamt hat. Welches ist dieser spezifische Dienst? 

Um diese heute sehr umstrittene Frage beantworten zu können, muß 
man davon ausgehen, daß die fundamentale Gleichheit und Verantwor- 
tung aller in der Kirche nach dem NT wie nach der ganzen späteren Tra- 
dition nicht besagt, daß in der Kirche alle alles tun können. Es gibt in der 
Kirche vielmehr eine Vielfalt der Charismen. Paulus spricht davon sehr 
ausführlich in Rom 12 und 1 Kor 12. Charismen sind für ihn nicht irgend- 
welche spektakuläre außerordentliche Phänomene, sondern Dienstleistun- 
gen, die aus der Fülle und Freiheit des Geistes der Kirche geschenkt wer- 
den. Die Kirche ist aufgebaut auf dem Fundament der Apostel und Pro- 
pheten (Eph 2,20); sie ist also sowohl die ecclesia apostolica wie die 
Kirche der charismatischen Prophetic Die Charismen gehören zur bleiben- 



Walter Kasper 110 

den Struktur der Kirche (Kirchenkonstitution Nr. 12). Jeder hat sein Cha- 
risma (1 Kor 7, 7); keiner kann alle Charismen besitzen und in der Kirche 
alles sein wollen. Jeder muß auf den andern hören, und jeder bedarf des 
anderen Charismas als Korrektur und Ergänzung; die Lehrer der Prophe- 
ten, die Hirten der Lehrer und umgekehrt. Jedes Charisma soll aber dem 
allgemeinen Besten dienen (1 Kor 12, 7); sie sollen sich gegenseitig unter- 
ordnen. Inbegriff und Norm aller Charismen ist die Liebe (1 Kor 13 f.). 

Dienst an der Einheit der Ortsgemeinde 

Die Sorge für diese Einheit in der Vielfalt der Charismen ist selbst wieder 
einem besonderen Charisma anvertraut, dem der verantwortlichen Lei- 
tung (1 Kor 12, 28), dem Vorsteheramt in der Kirche (Rom 12, 8; 1 Thess 
5,12; 1 Tim 5,17). Es soll der Einheit und dem Zusammenwirken aller 
Charismen dienen. Seine Funktion ist nicht die Kumulation, sondern die 
Integration aller Charismen. Es ist deshalb ein Dienst unter anderen 
Diensten und ein Dienst für die anderen Dienste. 

Als solchem kommt ihm freilich, wie allen anderen Charismen auch, eine 
unaufgebbare, unvertauschbare und von anderen Diensten wesentlich 
unterschiedene Funktion in der Kirche zu. Die charismatische Struktur der 
Kirche schließt also nach dem ursprünglichen Verständnis die hierarchische 
Struktur nicht aus, sondern ein. Die charismatische Struktur umgreift je- 
doch die hierarchische Struktur, die nur im Rahmen der größeren charis- 
matischen Struktur richtig verstanden werden kann. 

Der Dienst der Einheit in der Kirche hat bereits in apostolischer Zeit 
verschiedene Ausgestaltungen erfahren. In den judenchristlichen Gemein- 
den hören wir von den Presbytern, in den heidenchristlichen mehr von den 
Episkopen und Diakonen. Presbyter, Episkopus, Diakon gehören ursprüng- 
lich also verschiedenen Gemeindestrukturen an. Erst bei Ignatius von 
Antiochien finden wir das dreigliedrige, hierarchische Schema. Es würde 
zu weit führen, diesen geschichtlichen Fragen hier im einzelnen nachzuge- 
hen. Wichtig ist jedoch die Beobachtung, daß es sich bei all diesen Titeln 
Presbyter, Episkopus, Diakon von Haus aus um völlig unkultische Titel 
handelt, die eine bloße Funktion zum Ausdruck bringen. Das Bewußtsein 
von diesem unkultischen Charakter hat sich später noch lange durchgehal- 
ten. Während wir beim Bischof die kultische Bezeichnung sacerdos schon 
um 200 feststellen können, wird dieser Titel auf den Presbyter anfänglich 
nur vereinzelt angewandt. Erst vom 11. Jahrhundert ab wird sacerdos der 
normale Titel des Presbyters, jetzt sogar im Unterschied zum Bischof. Un- 
ser deutsches Wort Priester leitet sich zwar sprachlich von dem der jüdi- 
schen Synagogalverfassung entstammenden, unkultischen Presbyter ab; 
es hat aber im Laufe der Geschichte viele sacerdotal-kultischen Elemente 



Die Funktion des Priesters 111 

wieder an sich gezogen, so daß wir heute um der Eindeutigkeit willen lie- 
ber vom Presbyter- als vom Priesteramt sprechen sollten. 

Die Aufgabe dieses Amtes ist der Dienst an der Einheit und am Frieden 
in der Kirche. Es soll die verschiedenen Charismen einander zuordnen, sie 
in ein sinnvolles Zueinander bringen, Charismen entdecken, ihnen aber 
auch Raum verschaffen, sie ermuntern, sie aber auch zur Ordnung rufen, 
wenn sie die Einheit in der Kirche grob gefährden und stören. 

Dieser Dienst an der Einheit setzt schon rein menschlich ein Charisma 
voraus: Fähigkeit zum Kontakt, zum Gespräch, zur Menschenführung, zur 
Organisation, zum Management im guten und notwendigen Sinn des 
Wortes. Das alles erfordert ein verbindliches, verträgliches, ausgleichen- 
des Wesen, aber auch Initiative, Führungsfähigkeit und Führungswille; 
das erfordert eben keine subalternen Charaktere, sondern selbständige 
Persönlichkeiten mit sicherem Urteil, vorausschauenden und weltoffenem 
Blick sowie Entschlossenheit. 

Letztlich ist die Einheit der Kirche freilich keine bloß organisatorisch- 
administrative, sondern eine theologische Größe; sie ist die Einheit im 
einen Heiligen Geist. Deshalb ist der Dienst an der Einheit nicht nur in 
einem allgemein-menschlichen Sinn ein Charisma, sondern auch ein Cha- 
risma im speziell theologischen Verständnis. Der episkopale und presby- 
terale Dienst ist eine Geistgabe, die nicht einfach von unten aus der Ge- 
meinde ableitbar ist. Sie wird vielmehr im Heiligen Geist verliehen und 
im Namen Jesu Christi ausgeübt (2 Kor 5,20). Als werkzeugliches Organ 
Christi steht das Amt in gewisser Weise der Gemeinde gegenüber; es ist 
nicht nur der Gemeinde, sondern auch Christus verantwortlich. 

Aus dieser Grundlegung folgt, daß wir das Wesen des Amtes nicht in 
erster Linie von seiner kultischen, sakramentalen und konsekratorischen 
Funktion, sondern von seiner Einheitsfunktion her verstehen müssen. Da- 
mit wird das Presbyteramt auch wieder menschlich vollziehbar und anzie- 
hend. Die bloße Fähigkeit, konsekrieren zu können, ist menschlich kein 
Beruf. Dieses funktionale Verständnis des Amtes darf aber nicht aktuali- 
stisch oder funktionalistisch mißverstanden und einseitig und oberfläch- 
lich gegen ein ontologisches Verständnis ausgespielt werden. Auch eine 
Funktion ist ja eine ontologische Größe; sie prägt ihren Träger durchaus 
in dem, was er ontologisch ist. Das gilt in besonderer Weise vom kirch- 
lichen Amt. Es ist nicht nur ein Beruf wie alle anderen Berufe auch; noch 
weniger ist es ein bloß zeitweiser Job. 

Da es ein Geistcharisma ist, liegt es auch auf der Ebene des Lebens- 
projekts. Hier wird der persönliche Glaube nicht nur zur Grundlage der 
menschlichen Existenz im allgemeinen, wie es bei jedem Charisma der 
Fall ist; hier wird der Glaube vielmehr in einer gegenüber anderen Beru- 



Walter Kasper 112 

fen qualifizierten Weise auch zur Grundlage der beruflichen Existenz. 
Alle anderen Berufe gibt es an sich auch außerhalb des Glaubens; das 
kirchliche Amt gibt es nur aufgrund des Glaubens. Das kirchliche Amt ist 
also als solches, schon in seiner objektiven Gegebenheit, Zeugnis des Glau- 
bens. Es ist zu seiner Ausübung in qualifizierter Weise auf die Gnade 
angewiesen. Es nimmt seinen Träger also in seiner ganzen menschlichen 
und beruflichen Existenz in Dienst. Es verlangt seiner ganzen inneren 
Dynamik nach den •ungeteilten Dienst" (J. A. Möhler). 

Was wir aus der inneren Struktur des Charismas der Einheit entwickelt 
haben, ist sachlich gemeint, aber für uns heute ziemlich unverständlich 
ausgedrückt in der Lehre von der Priesterweihe und dem unauslöschlichen 
Prägemal. Wir können hier nicht die ganze Theologie des Ordo entfalten. 
Deshalb nur die folgenden Anmerkungen dazu: Das Amt in der Kirche 
gründet auf dem Glauben; deshalb bedarf es einer besonderen Verhei- 
ßung der Gnade. Die Berufung ins Amt ist zugleich ein wirksamer Zu- 
spruch der Gnade. Da aber diese Berufung vom einzelnen immer nur in 
endlicher und sündiger Gebrochenheit realisiert werden kann, weil keiner 
die innere Dynamik, die diesem Amt einwohnt, subjektiv ausfüllen kann, 
bleibt eine unaufhebbare Differenz zwischen der objektiven Sendung des 
Amtes und ihrer subjektiven Realisierung. Diese objektive Sendung, die 
von der subjektiven Realisierung unabhängig ist, meinen wir im Grunde 
mit dem unauslöschlichen Prägemal. Es ist kein metaphysisches klerikales 
Privileg, sondern Ausdruck einer bestimmten, öffentlichen, den Menschen 
prägenden Sendung in der Kirche. Es bedeutet, daß jemand von Christus 
her gesehen für immer zu einem bestimmten Auftrag in der Kirche beru- 
fen ist. 

Auch die besondere Gnade des Priestertums wird nicht zur persönlichen 
Heiligung gegeben, sondern zum Dienst an der Heiligung der andern. 
Seine eigene Heiligung wirkt der Presbyter, indem er sich der Heiligung 
der andern widmet, sie geschieht im Vollzug seines Dienstes selbst. 

Nach diesem Ausflug in die Dogmatik des Ordo müssen wir wieder zu- 
rückkommen auf unser Thema; die Funktion des Presbyters in der Kirche, 
also auf seinen Dienst an der Einheit der Kirche. Wir fragen jetzt nach 
der Art und Weise, wie sich dieser Dienst konkret vollzieht. Die Einheit 
der Kirche ereignet sich in erster Linie in der Einheit des gleichen Glau- 
bensbekenntnisses, durch die Einheit der Eucharistiefeier und der übrigen 
Sakramente sowie durch die Einheit im gegenseitigen und gemeinsamen 
Dienst der Liebe. Die eine Grundfunktion des Amtes gliedert sich also in 
dreifacher Weise aus als Dienst am Wort, als Dienst an den Sakramenten 
und als Dienst an der rechten Ordnung der Liebe in der Kirche. Das 
schließt keineswegs aus, daß grundsätzlich alle Christen zur Verkündi- 



Die Funktion des Priesters 113 

gung (d. h. auch zur Predigt), zur Mitfeier der Eucharistie und zur Ver- 
antwortung für die Ordnung in der Kirche berufen sind. Das Amt ist aber 
dafür verantwortlich, daß dies alles in der rechten Ordnung und Einheit 
geschieht. 

Versucht man das Amt also nicht mehr von seinen kultisch-sakramenta- 
len Funktionen, sondern von der Leitungsfunktion her zu begreifen, dann 
kann man von dorther durchaus den Dienst am Wort, den Dienst der 
Sakramente und das Hirtenamt im engeren Sinn integrieren. So wie der 
Dienst an der Einheit hier verstanden wird, liegt er sowohl der Unter- 
scheidung von ordo und iurisdictio wie der Unterscheidung in 
Propheten-, Priester- und Hirtenamt voraus und umgreift sie. Das 
erlaubt es, wieder zu einem einheitlichen Berufsbild des Presbyters 
zu kommen, ihm wieder eine bestimmte Rolle in der Kirche zuzuwei- 
sen und ihm damit eine feste Stellung zuzuerkennen. Die vielen Unter- 
scheidungen innerhalb der Theologie hatten ja in der Praxis zur Folge, 
daß sich die Aufgaben des Presbyters zu einem Bündel nicht mehr inte- 
grierbarer Einzelverpflichtungen summierten. Niemand kann aber auf die 
Dauer ohne ein einheitliches Berufsbild und eine bestimmte, umschriebene 
Rolle leben. 

Dienst an der Einheit der Gesamtkirche 

Nach den verschiedenen Konkretisierungen der Funktion des Presbyters 
fragen wir jetzt noch nach den verschiedenen Ebenen, auf denen sich der 
Dienst der Einheit in der Kirche vollzieht. Die Einheit der Kirche vollzieht 
sich zunächst und zuerst als Einheit der Kirche am Ort, also als Orts- 
gemeinde. Eine solche Ortsgemeinde ist nicht nur ein Ausschnitt, ein Ver- 
waltungsbereich und eine Filiale der universalen Kirche oder der Diözese, 
sie ist in einem echten Sinn die Kirche am Ort, also eine Verwirklichung 
und Konkretisierung dessen, was Kirche ist. Es kommt ihr deshalb eine 
gewisse Eigenständigkeit und Eigenverantwortung für die sie betreffen- 
den Angelegenheiten zu; grundsätzlich soll sie entsprechend dem auch in 
der Kirche geltenden Subsidiaritätsprinzip alles selbst tun, was sie nach 
Lage der Dinge selbst tun kann. Eine etwas größere Vielfalt bei aller ge- 
botenen Einheit im Grundsätzlichen könnte nur bereichernd wirken und 
brauchte noch gar nicht gleich als Auflösung jeder Ordnung verstanden 
werden. Hier sollte und dürfte der Raum für Initiative und Experiment 
ruhig wesentlich größer sein, als es nach geltendem Recht der Fall ist. Ver- 
antwortlich für die Kirche am Ort ist der Presbyter bzw. das Kollegium 
von Presbytern, das einer Gemeinde zugeordnet ist und ihr vorsteht. 

Eine solche Ortskirche repräsentiert Kirche überhaupt; deshalb ist es 
für sie wesentlich und konstitutiv, daß sie in Gemeinschaft mit allen an- 



Walter Kasper 114 

deren Ortskirchen steht. Die Verbindung zwischen den Ortskirchen und 
damit die Sorge für die größere Einheit der Kirche ist Sache des Presby- 
ters. Er müßte deshalb immer dann ein entscheidendes Wort zu sprechen 
haben, wenn nicht gar ein Vetorecht besitzen, wenn es um die Gemein- 
schaft mit den anderen Kirchen und die größere Einheit der Kirche geht. 

Diese größere Gemeinschaft hat in der Bischofskirche ihren Brennpunkt 
und Mittelpunkt. Die Einheit der Kirche vollzieht sich nicht nur am Ort, 
sondern auch als Kirche eines größeren Bereichs, einer Landschaft, eines 
Wirtschaftsgebiets oder einer anderswie geschichtlich gewachsenen Ein- 
heit. Hier muß es zwangsläufig zu einer Koordination des kirchlichen Le- 
bens kommen; viele Aufgaben können ohnedies nur in einem größeren 
Rahmen wahrgenommen werden. Die Sorge für diese größere Einheit der 
Kirche ist Sache des Bischofs. Mir scheint, daß man von der Unterschei- 
dung der verschiedenen Dimensionen, in denen sich kirchliche Einheit 
vollzieht, die alte und heillos verfahrene Streitfrage über das Verhältnis 
von Episkopat und Presbyterat viel leichter und ungezwungener lösen 
könnte, als es bisher der Fall war. Man braucht jetzt nicht mehr von mehr 
oder weniger bloß formalen Amtsvollmachten des ordo und der iurisdictio 
auszugehen, sondern kann einfach von der Sache her argumentieren, wo- 
bei sich dann eigentlich ganz von selbst ergibt, daß es um der größeren 
Einheit willen Zuständigkeiten gibt, die auf der niederen Ebene nicht 
dazusein brauchen. Aber es ergibt sich ebenso, daß die niederen Zustän- 
digkeiten nicht bloß Ausformungen des bischöflichen Amtes sind. Das 
Theologoumenon, daß die Presbyter cooperatores, Mitarbeiter sind, die 
am bischöflichen Amt nur partizipieren, findet sich zwar schon bei Ignatius 
von Antiochien; aber es ist absolut nicht neutestamentlich zu begründen. 
In gewisser Weise sind die Presbyter durchaus eigenen Rechts; aber sie 
sind darauf angewiesen, sich der größeren Einheit einzuordnen. 

Alle Presbyter zusammen bilden unter dem Vorsitz des Bischofs das 
eine Presbyterium, das kollegial zuständig ist für alle Fragen der kirch- 
lichen Einheit im Glauben, der Sakramente und der Ordnung in der Liebe. 
Dieser Kollegialität des einen Presbyteriums gebührt deshalb durchaus 
eine Mitsprache bei der Wahl eines Bischofs, bei der Bestellung seiner 
wichtigsten Mitarbeiter; es könnte ihm eine vermittelnde Rolle zukommen 
bei einem Konflikt zwischen einer einzelnen Ortskirche und der Bischofs- 
kirche. Für die eigentliche Leitung der Diözese müßte allerdings nicht das 
Presbyterium bzw. ein von diesem gewählter Priesterrat zuständig sein, 
sondern ein Rat, der alle Charismen und Dienste des Volkes Gottes reprä- 
sentiert und von dem die Vertreter des Presbyteriums nur einen Teil dar- 
stellen. Wünschenswert wäre vor allem, daß diese neuen Gremien sukzes- 
siv an die Stelle der alten, aus einer ganz anders gearteten gesellschaft- 



Die Funktion des Priesters 115 

liehen und kirchlichen Struktur entstandenen Entscheidungsgremien tre- 
ten würden. Solange die alten Gremien noch in alter Verantwortlichkeit 
weiterbestehen, können die neuen nur ein Schattendasein führen oder ein 
bißchen kollegial-presbyteralen Sand in die Augen eines obrigkeitsstaat- 
lich arbeitenden Systems streuen. Man müßte sich hier entscheiden, ob 
man nach vorne oder ob man das Alte erhalten will. Beides gleichzeitig 
kann man nicht haben. Wahre Autorität kann man nur durch tatsächliches 
Führen haben. Durch Bremsen kann man nicht führen; da kommt man nur 
ins Schleudern. 

Dienst an der Einheit der Welt 

Die Einheit der Kirche ruht nicht in sich selbst, sondern sie ist auf die grö- 
ßere Einheit der ganzen Menschheit bezogen. Sie ist signum et sacramen- 
tum unitatis der Welt. Sie ist deshalb kein Selbstzweck; sie darf sich nicht 
gettohaft abschließen und sich gegen die Probleme der Welt verschließen, 
um dann hinter verschlossenen und verrammelten Türen weiterzuglauben. 
Eine so verstandene ungebrochene Gläubigkeit wäre im Grunde nicht 
kirchliche Haltung, sondern Sektenmentalität. Die Kirche muß sich den 
Problemen der Welt von heute ehrlich stellen, auch wenn dadurch Span- 
nungen in der Kirche entstehen. 

Was von der Einheit der Kirche allgemein gilt, das gilt auch vom kirch- 
lichen Dienst an der Einheit. Es kommt dem Presbyter nicht ein Heils- 
dienst zu, der aus aller weltlichen Verantwortung ausgrenzbar und ablös- 
bar wäre. Sein Dienst steht vielmehr in unmittelbarem Zusammenhang 
mit den fundamentalsten Anliegen der heutigen Menschheit, mit ihrer 
Sehnsucht nach dem universalen Frieden. Die Funktion des Presby- 
ters hat damit eine wesentlich und konstitutiv politische und gesellschaft- 
liche Dimension. Diese Aussage ist mißverständlich; sie ist - um es gleich 
zu sagen - nicht so gemeint, als sollte aufs neue ein politisierender Klerus 
erstehen, der eine möglichst raffinierte Kirchenpolitik treibt. 

So wäre das Gesagte eben mißverstanden. In der Kirchenpolitik geht es 
um Interessenpolitik. Das muß es mit Maß und Ziel auch geben. Aber die 
Kirche ist letztlich nicht Interessenvertreterin in eigener Sache, sondern 
Stellvertreterin im Interesse anderer. Stellvertreterin vor allem von sonst 
nicht vertretenen Interessen. Sie muß in der Nachfolge Jesu solidarisch 
sein mit den Armen, Entrechteten, Geschmähten, Deklassierten, oft auch 
auf Kosten ihrer eigenen an sich legitimen Interessen. 

Es wäre einer eigenen ausführlichen Überlegung wert, wie diese gesell- 
schaftliche Rolle des Presbyters in Zukunft aussehen könnte. Vermutlich 
wird sie viel weniger als bisher dem allgemein-religiösen sakral gepräg- 
ten und kultisch orientierten Priestertum entsprechen, sondern sich in der 



Walter Kasper 116 

Nachfolge Jesu den Kleinen und Bedrängten zuwenden müssen und dabei 
den Konflikt mit den Herrschenden wagen müssen. Eine solche gesell- 
schaftskritische Funktion ließe sich aus dem neutestamentlichen Dienst an 
der Einheit und Versöhnung der in sich und aus sich nicht versöhnten Welt 
durchaus ableiten. Freilich ist der Friede, den die Kirche bringen kann, ein 
Friede, wie ihn die Welt nicht gibt (Joh 14, 27). Es wäre deshalb falsch, 
den weitgehenden Integralismus nach rechts einfach durch einen linken 
Integralismus zu ersetzen. Dort, wo der Presbyter seinen Auftrag ausübt, 
muß er den Linken wie den Rechten in einer letzten Fremdheit gegenüber- 
treten und der Welt eine Versöhnung zusprechen, die nur der eine Mittler 
Jesus Christus schenken kann, der in seiner Person unser Friede ist. 

Das neutestamentliche Amt ist wesentlich der Gemeinde zugeordnet. 
Es ist Dienst und nicht Herrschaft. Es ist ein Charisma unter anderen Cha- 
rismen und für die anderen Charismen, Dienst an der Einheit 
und am Frieden in der Kirche und damit auch in der Welt. 
Die primäre Heilssendung kommt der Kirche bzw. der Gemeinde 
als Ganzes zu. Die eigentlichen Entscheidungsgremien in der Kirche 
müßten deshalb das gesamte Volk Gottes in der Einheit und Viel- 
heit seiner Charismen repräsentieren. Trotz dieser diakonalen, kollegia- 
len und charismatischen Struktur der Kirche ist jedes Charisma nicht eine 
Funktion von unten, sondern eine Geistgabe. Deshalb ist auch das Amt 
nicht nur eine Ausformung der Gemeinde, sondern zugleich etwas, was 
der Gemeinde gegenübersteht. Das schließt nicht aus, daß die Gemeinde 
bei der Auswahl und Beauftragung eines Amtsträgers mitwirken kann. 

Auch der so gewählte Amtsträger wäre jedoch nicht nur Repräsentant 
der Gemeinde, sondern auch Repräsentant Christi gegenüber der Ge- 
meinde. Aber auch als solcher ist er darauf angewiesen, die Stimme Chri- 
sti in der Gemeinde und durch die Gemeinde zu hören. So verstand die 
alte Kirche das sentire cum ecclesia. Wo ein Amtsträger solches Hinhören 
auf das, •was sich in der Kirche tut", unterläßt, da kann er auch nach der 
mittelalterlichen Lehre schismatisch werden. 

Mit diesem zuletzt genannten Punkt stehen wir an dem entscheidenden 
Krisenpunkt der gegenwärtigen Kirche. Immer mehr zeichnet sich eine 
Krise, das heißt wenn schon (noch) nicht eine Spaltung, so doch eine merk- 
liche Spannung zwischen •Gemeindekirche" und •Amtskirche" ab, zwi- 
schen dem, •was sich in der Kirche tut", und dem, was in der Kirche offi- 
ziell noch •gilt". Solche Krisensituationen hat es in der Kirchengeschichte 
schon oft gegeben. Sie können fruchtbar sein und neue Entwicklungen ein- 
leiten. Sie können aber auch zu fatalen Entwicklungen führen, wenn es 
nicht rechtzeitig gelingt, die Zeichen der Zeit, die doch auch die Zeichen 
Gottes in der Zeit sind - oder zumindest sein können -, zu erkennen. 




