Die Funktion des Priesters in der Kirche

Walter Kasper, Miinster i. W.

Krise der Kirche — Krise des Amtes

Zu Beginn unseres Jahrhunderts schrieb Romano Guardini: ,Die Kirche
erwacht in den Seelen.“ Heute mégen viele versucht sein zu schreiben ,Die
Kirchlichkeit liegt in vielen Seelen im Sterben®. Aber — so miissen wir fra-
gen — kann man beide Bewegungen, den Aufbruch in der Kirche zwischen
den beiden Weltkriegen und die Krise in der Kirche nach dem Konzil, so
einfach in Gegensatz miteinander bringen? Miissen wir sie nicht eher als
zwei Phasen ein und derselben Bewegung ansehen? Der innerkirchliche
Aufbruch, der auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil seine Bestatigung
erfuhr, hat das Wesen der Kirche wieder in seiner Tiefe und Urspriing-
lichkeit entdeckt und aus der Schrift sowie der Tradition der Viter und der
Liturgie ein Leitbild kirchlichen Lebens entworfen. Darf es uns nun wun-
dern, wenn eine nachfolgende zweite Generation dieses auch durch das
Konzil proklamierte Leitbild begierig aufgreift, es beim Wort nimmt, mit
der konkreten Wirklichkeit vergleicht und diese Wirklichkeit nach dem
urspringlichen Leitbild gestalten will? Das ist nicht ohne Kritik am Bis-
herigen moglich. Aber auch das gehort wesentlich zur Kirche, die immer
unterwegs ist und immer zur Bufle bereit sein mufi.

Uber alledem ist es nun zu einer offenen Krise gekommen. Diese Krise
um die Kirche ist zur Krise um das Amt, um den Priester geworden. Da
in der Vergangenheit die Kirche sehr oft mit dem Amt identifiziert wurde,
liegt es eigentlich in der Logik der Geschichte, daf der kirchliche Umbruch
sich nun in besonderer Weise auf dem Riicken der Priester vollzieht. Die
Frage nach der Stellung und Funktion des Amtes, besonders des Priesters,
in der Kirche wird so zur Schlisselfrage und zur Schicksalsfrage fir die
Zukunft der Kirche. Wir finden hier buchstiblich alle Probleme konzen-
triert beieinander, die auch sonst die gegenwartige Kirche bewegen.

Symptomatisch seien nur zwei solcher Problemkreise genannt: der
Bezug der Kirche zur gegenwirtigen Gesellschaft und zu ihren Umwand-
lungen sowie die Stellung der Theologie innerhalb der Kirche.

Die Kirche muf sich in ihren konkreten Lebensformen in den jeweiligen
Strukturen ihrer Zeit inkarnieren. Die konkreten Formen und Ausgestal-
tungen des kirchlichen Amtes wurden deshalb in der Vergangenheit so-
wohl vom Stil kaiserlichen rémischen Beamtentums wie vom byzantini-
schen Hofzeremoniell gepragt; es fanden darin Eingang der mittelalter-



Die Funktion des Priesters 103

liche Feudalismus und das Stindesystem, der Absolutismus des 17./18.
Jahrhunderts sowie das obrigkeitsstaatliche Denken des 19. Jahrhunderts.
Kénnten also demokratische Formen des 20. Jahrhunderts nicht ein &hn-
liches oder gar ein noch grofieres Recht haben? Die Diskrepanz, die gegen-
wirtig zwischen der gesellschaftlichen und der kirchlichen Wirklichkeit
herrscht, hat zu einer erheblichen Rollenunsicherheit des Klerus gefiihrt.
Er muf buchstiblich in zwei Welten leben: als Glied einer sich immer
mehr miindig diinkenden Gesellschaft und als untergeordnetes Glied der
kirchlichen Hierarchie. Es gibt doch wohl kaum mehr einen anderen Be-
rufsstand, dem in der Weise jede Handbewegung und jedes Wort vor-
geschrieben sind, wie das etwa fiir den Vollzug der Liturgie aufgrund der
Rubriken der Fall ist. Es gibt auch wohl kaum einen Berufsstand, der
innerhalb der heutigen gesellschaftlichen Ordnung so wenig Rechtssicher-
heit besitzt wie der der Kleriker. Das mufl nicht so sein; im Rahmen der
mittelalterlichen Stindeordnung war diese Sicherung durch die Privile-
gien gegeben. Das war damals durchaus normal und angemessen. Heute
sind solche Privilegien iiberholt und unwirksam. Aber miifite es dann
nicht neue Formen geben?

Versuch einer Antwort

Die Antwort auf die durch das neue Verhiltnis von Kirche und gegenwar-
tiger Gesellschaft gestellten Fragen kann nicht einfach dadurch gegeben
werden, daff man Formen parlamentarischer Demokratie unbesehen auf
die Kirche anwendet. Es war der Fortschritt katholischer Ekklesiologie
nach dem ersten Weltkrieg, dal man die Jahrhunderte dauernde babylo-
nische Gefangenschaft unter profanen soziologischen und juristischen
Kategorien iiberwand und versuchte, die Kirche aus ihrem spezifisch theo-
logischen Wesen zu verstehen. Wir diirfen heute nicht schon wieder den-
selben Fehler machen, undifferenziert nach Demokratisierung der Kirche
rufen und darin alles Heil erwarten. Wir miissen also nach dem theologi-
schen Wesen des Priesters fragen und daraus die konkreten Formen abzu-
leiten versuchen.

Dieser Aufgabe steht aber eine zweite Gruppe von Schwierigkeiten
gegeniiber, die aus der von der gegenwirtigen Theologie ausgehenden
Krise in der Kirche entspringt. Das theologische Wesen priesterlichen
Dienstes ist gegenwirtig alles andere als klar und eindeutig. Die neutesta-
mentliche Begriindung des priesterlichen Amtes gibt heute erhebliche Pro-
bleme auf. Der geschichtliche Wandel und die Variabilitdt kirchlicher
Strukturen sind wesentlich gréfier, als man bisher meinte. Es ist theolo-
gisch duferst schwierig geworden, die Funktionen zwischen Amt und Ge-
meinde und zwischen den einzelnen Amtern, etwa Presbyter und Episko-



Walter Kasper 104

pus, abzugrenzen. Vor allem die Liturgie und Theologie der Priesterweihe
miiffiten neu durchdacht werden. Es ist ganz uniibersehbar, daf} hier sehr
viele heidnische Sakralvorstellungen Eingang gefunden haben, die das
Priesterbild der letzten Jahrhunderte iiber Gebithr geprigt haben. Schliefi-
lich spitzen sich alle diese Fragen nach Unwiderruflichkeit dieses Amtes
in der Frage nach dem Priester auf Zeit und damit auch in der Frage nach
dem Wesen des character indelebilis, des unausloschlichen Priagemales,
der Priesterweihe zu.

Fiir alle diese hier nur angedeuteten Probleme gibt es gegenwirtig noch
keine allgemein angenommene und allseitig befriedigende Lésung. Eine
solche Losung kann auch hier nicht vorgetragen werden. Es soll lediglich
versucht werden, von einem neutestamentlichen Ansatzpunkt aus einige
Orientierungshilfen zu geben und eine mogliche Perspektive anzudeuten
fir ein neues Verstindnis, in das sich die wesentlichen traditionellen
Gesichtspunkte integrieren lassen miissen.

Priestertum als religionsgeschichtliches Phinomen

Um das Wesen der Kirche wie das des Priesters zu verstehen, mufl man
die umfassendste Perspektive iiberhaupt einnehmen. Nicht umsonst be-
ginnt die Kirchenkonstitution mit den Worten ,Lumen gentium® — ,Licht
fiir die Volker“. Das erste Kapitel dieser Konstitution begreift die Kirche
als Zeichen und Sakrament (signum et sacramentum) fir die Welt. Das
Wesen der Kirche und des Priesters 1afit sich daher nur in Abgrenzung
und Zuordnung zur Welt, zur Gesellschaft bestimmen. Es 148t sich nicht
in einer falschen dogmatischen Introvertiertheit aus Denzinger- und Kon-
zilstexten allein erheben. Wir miissen fragen, welcher urmenschlichen
Frage und welcher menschlichen Not das Priestertum der Kirche ent-
spricht.

Das Priestertum ist zunéchst ein allgemein-religionsgeschichtliches Pha-
nomen. Seine Funktion ist der Mittlerdienst zwischen dem Bereich des
Gottlichen und des Menschlichen. Sein Dienst ist der Dienst der Versoh-
nung.

Solches priesterliches Wirken setzt die Erfahrung einer unverschnten
Welt voraus; es griindet in der Erfahrung der Entfremdung der Wirk-
lichkeit von ihrem eigentlichen Sinn und von ihrer inneren Erfillung.
Religion steht immer auf dem Hintergrund einer entzweiten Welt, wo
Sein und Sinn des Seins, Géttliches und Menschliches, Heiliges und Welt-
liches auseinanderklaffen, wo deshalb Unrecht, Gewalt, Liige und Un-
friede herrschen. Der Priester ist derjenige, der mit dieser Wirklichkeit,
so wie sie faktisch ist, nicht versohnt ist und der sich die Verséhnung zur
Aufgabe seines Lebens macht. Thm geht es um die Einheit und den Frie-



Die Funktion des Priesters 105

den zwischen Gott und den Menschen sowie um den Frieden zwischen den
Menschen. Thm geht es um die eine heile Wirklichkeit.

Mit diesem Willen zur Versohnung stellt er sich in Gegensatz, in
Widerspruch zur bestehenden Wirklichkeit. Er kann sich mit der beste-
henden gesellschaftlichen Ordnung nicht anfreunden; er zieht aus ihr aus,
tritt in kritische Distanz zu ihr und bildet damit einen eigenen Stand. Die-
ser Stand ist (nach dem interessanten Art. Priestertum im RGG) religions-
geschichtlich und religionssoziologisch u. a. durch folgende Merkmale aus-
gezeichnet: Die Priester unterscheiden sich durch eine besondere Weihe,
durch besondere Ehre und Ehrbegriffe, besondere Ausbildung, besondere
Funktionen, besondere Kleidung, besonderes Wissen und besondere Lehre.
Das bedeutet: Was urspriinglich der Verséhnung und Vermittlung dienen
sollte, wird zum Anlaf} neuer Unterscheidungen und Spaltungen; und
nicht selten ist der Priesterstand aus der Selbstverteidigung seiner Stel-
lung zum Verteidiger des Status quo geworden; oft genug hat er die je-
weils bestehende Ordnung sakralisiert, als gottgewollt und unverdnder-
lich hingestellt. Er ist damit in Widerstreit mit sich selbst und seinem
urspriinglichen Auftrag geraten. Was Zeichen und Mittel der Versch-
nung sein sollte, ist zum Zeichen des Streits und der Spaltung geworden.

Das sind religionsgeschichtliche Erkenntnisse. Aber wer wiirde bestrei-
ten, daf} sich solche Phinomene auch kirchengeschichtlich immer wieder
finden und daf} sie sich auch in unserer Gegenwart bewahrheiten? Das
Amt der Einheit in der Kirche ist zum scandalum dissensionis, zum Arger-
nis der Entzweiung geworden. Es ist in dieselbe unheilvolle Dialektik
hineingeraten, die dem Priestertum aller Zeiten immer wieder droht.
Aber ist diese Dialektik {iberhaupt iiberspringbar? Muf} der, der sich in
Widerspruch zur Welt stellt, um sie zu verschnen, nicht gegen seinen Wil-
len neue Spannungen und Spaltungen auslésen? So ist das allgemein-reli-
giose Priestertum eben in dem Selbstwiderspruch, in den es sich notwendig
verwickelt, ein Zeichen der unheilvollen, widerspriichlichen Situation der
Siinde, die iiber der Menschheit lastet und aus der sie sich nicht aus eige-
ner Kraft befreien kann. Im allgemein-religiésen Priestertum ist also eine
Frage gestellt, die Frage nach der einen, in sich vershnten Welt. Aber es
wird auch die Heillosigkeit dieser Welt offenkundig, die sich in all ihren
Versohnungsversuchen nur immer mehr in threr Unversohntheit verrennt
und verfestigt. Das allgemein-religiése Priestertum ist Ausdruck einer
Hoffnung und zugleich der Hoffnungslosigkeit der Menschheit.

Das Priestertum Christi

Die Antwort auf die mit dem Priestertum gestellte Frage konnte nur durch
ein neues, ganz anders geartetes Priestertum kommen. Dieses neue Prie-



Walter Kasper 106

stertum sieht das NT in Jesus Christus verwirklicht. Er ist der neue Mitt-
ler zwischen Gott und den Menschen (1 Tim 2, 5); er ist der eine und ein-
zige Hohepriester, der die Tat der Vers6hnung nicht immer wieder ver-
geblich und aufs neue vollbringen mufl, sondern der sie ein fir allemal
eschatologisch endgiiltig vollbracht hat (Hebr 9, 26 ff.; 1 Petr 3, 18). Alles,
was es an Legitimem am bisherigen Priestertum gab, ist in ithm erfillt und
vollendet. Es ist damit an sein Ende gekommen.

Die Art und Weise, wie der irdische Jesus sein Priestertum ausiibte, ist
so revolutiondr neu, dafl die Schrift auf das irdische Leben Jesu den Titel
Priester niemals anwendet. Bekanntlich wissen wir sehr wenig historisch
Verbiirgtes tiber den ,historischen Jesus“. Etwas von diesem Wenigen
und absolut Sicheren ist jedoch die Tatsache, daf Jesus die Schranken des
Kultisch-Priesterlichen durchbrochen hat. Er stellt sich gegen die leviti-
schen Reinheitsvorschriften, und er begriindet sein Verhalten mit einem
Wort prophetischer Kultkritik: ,Barmherzigkeit will ich, nicht Opfer®
(Mt 9, 13; vgl. Hos 12, 7). Er solidarisiert sich mit den kultisch Unreinen,
mit den sozial Deklassierten, den Gottlosen. Er geht also gerade nicht zu
den Frommen seiner Zeit. Er ist seinem ganzen Lebenswandel nach kein
Frommer, sondern ein Liberaler.

Die Frommen hat er mehr als einmal so sehr provoziert, dafl sie ihn
kreuzigen mufiten. Am Kreuz hat sich dann auch sein Priestertum aus-
gewirkt. Das Kreuz steht nicht im sanctissimum des Tempels, im heiligen
Kultbezirk, sondern drauflen im Profanum der Welt, drauflen vor der
Stadt, wie der Hebrierbrief beziehungsreich sagt (Hebr 13, 13). Sein Opfer
ist nicht mehr das alte, dingliche, kultische Opfer, sondern sein hingeben-
der Dienst fiir die vielen (Mk 10, 45) und seine Selbsthingabe an den Wil-
len des Vaters (vgl. bes. Hebr 10, 5ff.). Durch dieses Opfer hat er die
Mauer niedergerissen, die die Menschen trennt, die Mauer zwischen Juden
und Heiden (Eph 2, 14), und alle Spaltungen iiberwunden; in ithm sind wir
alle einer geworden (Gal 3, 28); er ist unser Friede (Eph 2, 14). Hier ist
die Erwartung der Welt nach einem universalen Frieden und nach Ver-
sohnung endgiiltig in Erfiillung gegangen.

Dieses Priestertum Christi ist eschatologisch-endgiiltig und hat ein fiir
allemal Bestand. Es muf} also durch menschliche Priester weder weiter-
gefithrt noch erginzt werden. Christus ist Hoher Priester in Ewigkeit
(Hebr 6,20). Entsprechend einem berithmten Wort Augustins, das vom
Konzil aufgegriffen worden ist, ist er es, der tauft, predigt, konsekriert. Er
und er allein ist das Haupt, der Herr und die Mitte der Kirche. Aber diese
seine Herrschaft muf§ eben, weil sie endgiiltig und allumfassend ist, auch
universal bezeugt werden; die Versohnung, die Christus ein fiir allemal
vollzogen hat, mufl erst noch zu ihrer weltweiten Auswirkung kommen.



Die Funktion des Priesters . 107

Deshalb ist in seiner einmaligen Verschnungstat der bleibende Dienst der
Versohnung mitgestiftet. Der Dienst an der Versohnung gehort konstitu-
tiv in das Werk der Versshnung, wie Christus es vollzogen hat, hinein
(2 Kor 5, 18-20).

Dieser neutestamentliche Dienst der Versohnung liegt nun aber nicht
mehr auf der Linie des heidnischen Kultpriestertums. Er kann allein von
Christus her begriindet werden. Das ergibt sich schon aus rein sprachlichen
Beobachtungen. Niemals beniitzt das NT fiir die Gemeindeleiter oder
Apostel die heidnischen oder alttestamentlichen Titulaturen (hiereus,
sacerdos, pontifex). Ebenso fehlen die Titel, die im Profangriechisch fiir
die Bezeidinung von Amtsautoritit (exousia, arché, timé, télos) zur Ver-
fiigung standen, véllig. Der neutestamentliche Dienst der Versohnung
kann nur noch in der Nachfolge Jesu als Dienst (diakonia, oikonomia)
verstanden werden. Das neutestamentliche Priestertum darf weder kul-
tisch-sakral noch von einem formalen Autorititsverstindnis her begriffen
werden. Beides ist ein unsachgemifier Ausgangspunkt fiir ein rechtes bi-
blisches Verstindnis. Der Ausgangspunkt kann allein der Nachfolge-
gedanke sein, in den Jesus seine Jinger rief: Nachfolge im Gehorsam und
Nachfolge im Dienst. In Gehorsam und Dienst hat Jesus sein priesterliches
Werk am Kreuz vollbracht. Deshalb gilt es jetzt, Gott im Leibe (R6m 12, 1;
1 Kor 6,20), d. h. im Alltag weltlicher Existenz, im alltédglichen Gehorsam
und Dienen zu dienen. Das Opfer fiir Gott besteht nun in einem heiligen
Leben und in der Liebe (Hebr 13, 15).

Das Priestertum aller Christen

Dieser Dienst der Verséhnung ist nach dem NT und nach den Texten des
Vatikanum II allen Christen gemeinsam aufgetragen. Das NT wendet
die priesterlichen Titularen auBer anf Christus allein auf die Kirche als
ganze an (1 Petr 2,5-9; Apk 1, 6; 5,10; 20, 6). Alle Christen zusammen
sind das kénigliche priesterliche Volk, das berufen ist, die Grofitaten Got-
tes zu verkiinden und geisterfiillte Opfer darzubringen. Das ganze Volk
Gottes ist also berufen zur Verkiindigung, zur Darbringung von Opfern
und zur koniglichen Leitung. Dieses Priestertum aller Glaubigen ist nicht
nur Teilnahme am amtlichen Priestertum, noch weniger ist es blofier Welt-
dienst, wihrend der Heilsdienst dem Amtspriestertum vorbehalten ware.
Es ist vielmehr umgckehrt: Der primire und umfassendere Trager kirch-
licher Heilssendung und jeder einzelne, ob Papst, Bischof, Priester oder
Laie, kann nur in Gemeinschaft mit dem Ganzen und als Organ des Gan-
zen wirksam werden. Die Gleichheit und Briiderlichkeit aller geht allen
spiteren Unterscheidungen voraus und halt sich in ihnen durch.



Walter Kasper 108

Konsequenzen

Diesen Aspekt, dafl die Kirche als ganze das priesterliche, konigliche und
prophetische Amt Christi in der Welt vergegenwirtigt, konnte man im
Anschluf an das Konzil als die Kollegialitit der Kirche bezeichnen. Statt
von demokratischen Strukturen sollte man deshalb eher von kollegialen
Strukturen sprechen. Das Wort Demokratie kann nimlich schon profan in
einem vielfachen Sinn verstanden werden (liberale-parlamentarische De-
mokratie, sozialistische Volks-Demokratie, Fundamental-Demokratie
usw.); zum andern lassen sich profane gesellschaftliche Strukturen nie uni-
vok auf die Kirche {ibertragen. Die Kirche hat einen einmaligen und be-
sonderen Auftrag, den sie nicht manipulieren kann, und diesem Auftrag
entspricht auch eine Struktur, die ihrem Belieben entzogen ist. Diese
Grundstruktur ist aber nach allem bisher Gesagten alles andere als auto-
ritdr. Man konnte sie am ehesten kollegial oder auch synodal bezeichnen.
In der konkreten Ausgestaltung dieser kollegialen Strukturen liefen sich
jedoch viele demokratische Formen in entsprechender Weise iibernchmen;
sie konnten sogar ein weit groferes Recht fiir sich in Anspruch nehmen als
chedem feudale und monarchische Formen. Fiir einen so verstandenen
demokratischen Stil in der Kirche gibt es sowohl in der alten wie in der
mittelalterlichen Kirche eine gute und lange Tradition. Es sei nur erinnert
an den alten Rechtsgrundsatz: Was alle angeht, muff auch von allen ent-
schieden werden.

Das Konzil hat einen ersten Anfang gemacht, die kollegiale Struktur in
der Kirche wieder zum Durchbruch zu bringen. Das Konzil selbst ist ein
solches kollegiales Strukturelement; die Kollegialitit des Episkopats unter
dem Vorsitz des Papstes war ein wichtiger Gegenstand der Konzilsbera-
tungen; auch wenn die entsprechenden Auferungen noch sehr die Spuren
eines mithsamen Kompromisses zeigen, so haben sie doch erste praktische
Auswirkungen gezeigt in der Errichtung des Bischofsrates und der Bi-
schofskonferenzen und deren verstirkter Zustindigkeit. Die Kollegialitit
zwischen Papst und Bischéfen wurde analog angewandt auf das Verhalt-
nis von Bischof und Priester; im Sinn der alten Kirche wurde die Idee vom
einen Presbyterium wieder erneuert; der Priesterrat ist eine den moder-
nen Verhiltnissen angepafite Konsequenz. Aber auch die Kollegialitit zwi-
schen dem Amt und den Laien hat seinen Ausdruck gefunden in den soge-
nannten Seelsorgeriten auf pfarrlicher und di6zesaner Ebene. Man wird
allerdings nicht gut behaupten konnen, dafl hinter all diesen Gremien eine
gut duchdachte, einheitliche Konzeption besteht. Die Aussagen iiber den
Priesterrat und die iber den Seelsorgerat tiberschneiden sich mehrfach.
Dazu kommt, dafl die alten Gremien nach wie vor weiterbestehen und im



Die Funktion des Priesters 109

Besitz der eigentlichen Entscheidungsbefugnis sind. Das bedeutet, daf} die
neuen Gremien vorldufig zu einer weitgehenden Ineffizienz verurteilt
sind. Aufgrund des bisher Gesagten mifite die eigentliche Entscheidungs-
befugnis bei einem Gremium liegen, das das ganze Gottesvolk in der Ein-
heit und der Vielfalt seiner Charismen und Dienste reprisentiert, in dem
also unter dem Vorsitz des Bischofs Priester, Laien, Ordensleute in ange-
messener Weise vertreten sind.

Es wire falsch zu meinen, das alles seien nebenséchliche, technische Fra-
gen. Diesen Fragen kommt angesichts der umfassenden Aufgabe der Kir-
che, der Welt den Dienst der Versohnung zu leisten, Zeichen der Einheit
der Menschheit zu sein, ein erhebliches Gewicht zu. Dem universalen Frie-
den kann die Kirche nimlich nur dann dienen, wenn in ihr selbst eine
Ordnung des Friedens und der Versohnlichkeit herrscht; sie kann sich far
die Freiheit in der Welt nur dann glaubwiirdig einsetzen, wenn in ihr
selbst die Freiheit respektiert und die Wiirde des einzelnen und seines
Gewissens geachtet werden. Zur Liebe und Toleranz in der Welt kann sie
nur aufrufen, wenn in ihr selbst Toleranz herrscht und wenn ihre Einheit
eine Einheit in der Vielfalt ist. Damit so etwas moglich ist, bedarf es aber
bei dem heutigen BewuRtsein der Menschen entsprechender Strukturen
kollegialer Verantwortung. Sie entspringen aus dem grundlegenden Auf-
trag und Wesen der Kirche selbst. Sie sind eine wesentliche Gestalt jhres
priesterlichen Auftrags.

Das Presbyterant als Leitungsdienst

Wir haben bisher nur iiber den priesterlichen Dienst der Versohnung ge-
sprochen, der der Kirche insgesamt zukommt. Wir haben dabei jedoch die
Funktion, die speziell dem Priester in der Kirche zukommt, nicht aus den
Augen verloren; denn eben weil es sich um eine Funktion in der Kirche
handelt, kann man sie nicht isoliert von der Funktion betrachten, die die
Kirche insgesamt hat. Welches ist dieser spezifische Dienst?

Um diese heute sehr umstrittene Frage beantworten zu konnen, muf}
man davon ausgehen, dafi die fundamentale Gleichheit und Verantwor-
tung aller in der Kirche nach dem NT wie nach der ganzen spateren Tra-
dition nicht besagt, dafl in der Kirche alle alles tun kénnen. Es gibt in der
Kirche vielmehr eine Vielfalt der Charismen. Paulus spricht davon sehr
ausfithrlich in Rom 12 und 1 Kor 12. Charismen sind fiir ihn nicht irgend-
welche spektakulire auerordentliche Phinomene, sondern Dienstleistun-
gen, die aus der Fiille und Freiheit des Geistes der Kirche geschenkt wer-
den. Die Kirche ist aufgebaut auf dem Fundament der Apostel und Pro-
pheten (Eph 2,20); sie ist also sowohl die ecclesia apostolica wie die
Kirche der charismatischen Prophetie. Die Charismen gehoren zur bleiben-



Walter Kasper 110

den Struktur der Kirche (Kirchenkonstitution Nr. 12). Jeder hat sein Cha-
risma (1 Kor 7, 7); keiner kann alle Charismen besitzen und in der Kirche
alles sein wollen. Jeder mufl auf den andern héren, und jeder bedarf des
anderen Charismas als Korrektur und Ergénzung; die Lehrer der Prophe-
ten, die Hirten der Lehrer und umgekehrt. Jedes Charisma soll aber dem
allgemeinen Besten dienen (1 Kor 12, 7); sie sollen sich gegenseitig unter-
ordnen. Inbegriff und Norm aller Charismen ist die Liebe (1 Kor 13 £.).

Dienst an der Einheit der Ortsgemeinde

Die Sorge fur diese Einheit in der Vielfalt der Charismen ist selbst wieder
einem besonderen Charisma anvertraut, dem der verantwortlichen Lei-
tung (1 Kor 12, 28), dem Vorsteheramt in der Kirche (R6m 12, 8; 1 Thess
5,12; 1 Tim 5,17). Es soll der Einheit und dem Zusammenwirken aller
Charismen dienen. Seine Funktion ist nicht die Kumulation, sondern die
Integration aller Charismen. Es ist deshalb ein Dienst unter anderen
Diensten und ein Dienst fir die anderen Dienste.

Als solchem kommt ihm freilich, wie allen anderen Charismen auch, eine
unaufgebbare, unvertauschbare und von anderen Diensten wesentlich
unterschiedene Funktion in der Kirche zu. Die charismatische Struktur der
Kirche schliefit also nach dem urspriinglichen Verstindnis die hierarchische
Struktur nicht aus, sondern ein. Die charismatische Struktur umgreift je-
doch die hierarchische Struktur, die nur im Rahmen der gréfleren charis-
matischen Struktur richtig verstanden werden kann.

Der Dienst der Einheit in der Kirche hat bereits in apostolischer Zeit
verschiedene Ausgestaltungen erfahren. In den judenchristlichen Gemein-
den horen wir von den Presbytern, in den heidenchristlichen mehr von den
Episkopen und Diakonen. Presbyter, Episkopus, Diakon gehoren urspriing-
lich also verschiedenen Gemeindestrukturen an. Erst bei Ignatius von
Antiochien finden wir das dreigliedrige, hierarchische Schema. Es wiirde
zu weit fithren, diesen geschichtlichen Fragen hier im einzelnen nachzuge-
hen. Wichtig ist jedoch die Beobachtung, dafl es sich bei all diesen Titeln
Presbyter, Episkopus, Diakon von Haus aus um v6llig unkultische Titel
handelt, die eine blofle Funktion zum Ausdruck bringen. Das Bewufitsein
von diesem unkultischen Charakter hat sich spéter noch lange durchgehal-
ten. Wihrend wir beim Bischof die kultische Bezeichnung sacerdos schon
um 200 feststellen kénnen, wird dieser Titel auf den Presbyter anfénglich
nur vereinzelt angewandt. Erst vom 11. Jahrhundert ab wird sacerdos der
normale Titel des Presbyters, jetzt sogar im Unterschied zum Bischof. Un-
ser deutsches Wort Priester leitet sich zwar sprachlich von dem der jidi-
schen Synagogalverfassung entstammenden, unkultischen Presbyter ab;
es hat aber im Laufe der Geschichte viele sacerdotal-kultischen Elemente



Die Funktion des Priesters 111

wieder an sich gezogen, so dafl wir heute um der Eindeutigkeit willen lie-
ber vom Presbyter- als vom Priesteramt sprechen sollten.

Die Aufgabe dieses Amtes ist der Dienst an der Einheit und am Frieden
in der Kirche. Es soll die verschiedenen Charismen einander zuordnen, sie
in ein sinnvolles Zueinander bringen, Charismen entdecken, ihnen aber
auch Raum verschaffen, sie ermuntern, sie aber auch zur Ordnung rufen,
wenn sie die Einheit in der Kirche grob gefihrden und stéren.

Dieser Dienst an der Einheit setzt schon rein menschlich ein Charisma
voraus: Fahigkeit zum Kontakt, zum Gespréch, zur Menschenfithrung, zur
Organisation, zum Management im guten und notwendigen Sinn des
Wortes. Das alles erfordert ein verbindliches, vertrigliches, ausgleichen-
des Wesen, aber auch Initiative, Fithrungsfiahigkeit und Fihrungswille;
das erfordert eben keine subalternen Charaktere, sondern selbstindige
Personlichkeiten mit sicherem Urteil, vorausschauenden und weltoffenem
Blick sowie Entschlossenheit.

Letztlich ist die Einheit der Kirche freilich keine blof} organisatorisch-
administrative, sondern eine theologische Grofle; sie ist die Einheit im
einen Heiligen Geist. Deshalb ist der Dienst an der Einheit nicht nur in
einem allgemein-menschlichen Sinn ein Charisma, sondern auch ein Cha-
risma im speziell theologischen Verstindnis. Der episkopale und presby-
terale Dienst ist eine Geistgabe, die nicht einfach von unten aus der Ge-
meinde ableitbar ist. Sie wird vielmehr im Heiligen Geist verliehen und
im Namen Jesu Christi ausgeiibt (2 Kor 5,20). Als werkzeugliches Organ
Christi steht das Amt in gewisser Weise der Gemeinde gegeniiber; es ist
nicht nur der Gemeinde, sondern auch Christus verantwortlich.

Aus dieser Grundlegung folgt, dafl wir das Wesen des Amtes nicht in
erster Linie von seiner kultischen, sakramentalen und konsekratorischen
Funktion, sondern von seiner Einheitsfunktion her verstehen miissen. Da-
mit wird das Presbyteramt auch wieder menschlich vollziehbar und anzie-
hend. Die blofle Fihigkeit, konsekrieren zu konnen, ist menschlich kein
Beruf. Dieses funktionale Verstindnis des Amtes darf aber nicht aktuali-
stisch oder funktionalistisch mifiverstanden und einseitig und oberflich-
lich gegen ein ontologisches Verstandnis ausgespielt werden. Auch eine
Funktion ist ja eine ontologische Grofle; sie pragt ihren Triger durchaus
in dem, was er ontologisch ist. Das gilt in besonderer Weise vom kirch-
lichen Amt. Es ist nicht nur ein Beruf wie alle anderen Berufe auch; noch
weniger ist es ein blof zeitweiser Job.

Da es ein Geistcharisma ist, liegt es auch auf der Ebene des Lebens-
projekts. Hier wird der personliche Glaube nicht nur zur Grundlage der
menschlichen Existenz im allgemeinen, wie es bei jedem Charisma der
Fall ist; hier wird der Glaube vielmehr in einer gegeniiber anderen Beru-



Walter Kasper 112

fen qualifizierten Weise auch zur Grundlage der beruflichen Existenz.
Alle anderen Berufe gibt es an sich auch auflerhalb des Glaubens; das
kirchliche Amt gibt es nur aufgrund des Glaubens. Das kirchliche Amt ist
also als solches, schon in seiner objektiven Gegebenheit, Zeugnis des Glau-
bens. Es ist zu seiner Ausiibung in qualifizierter Weise auf die Gnade
angewiesen. Es nimmt seinen Trager also in seiner ganzen menschlichen
und beruflichen Existenz in Dienst. Es verlangt seiner ganzen inneren
Dynamik nach den ,ungeteilten Dienst“ (J. A. Mohler).

Was wir aus der inneren Struktur des Charismas der Einheit entwickelt
haben, ist sachlich gemeint, aber fiir uns heute ziemlich unverstindlich
ausgedriickt in der Lehre von der Priesterweihe und dem unausléschlichen
Priagemal. Wir konnen hier nicht die ganze Theologie des Ordo entfalten.
Deshalb nur die folgenden Anmerkungen dazu: Das Amt in der Kirche
griindet auf dem Glauben; deshalb bedarf es einer besonderen Verhei-
flung der Gnade. Die Berufung ins Amt ist zugleich ein wirksamer Zu-
spruch der Gnade. Da aber diese Berufung vom einzelnen immer nur in
endlicher und siindiger Gebrochenheit realisiert werden kann, weil keiner
die innere Dynamik, die diesem Amt einwohnt, subjektiv ausfiillen kann,
bleibt eine unaufhebbare Differenz zwischen der objektiven Sendung des
Amtes und ihrer subjektiven Realisierung. Diese objektive Sendung, die
von der subjektiven Realisierung unabhéngig ist, meinen wir im Grunde
mit dem unausléschlichen Pragemal. Es ist kein metaphysisches klerikales
Privileg, sondern Ausdruck einer bestimmten, 6ffentlichen, den Menschen
priagenden Sendung in der Kirche. Es bedeutet, daff jemand von Christus
her gesehen fiir immer zu einem bestimmten Auftrag in der Kirche beru-
fen ist.

Auch die besondere Gnade des Priestertums wird nicht zur persénlichen
Heiligung gegeben, sondern zum Dienst an der Heiligung der andern.
Seine eigene Heiligung wirkt der Presbyter, indem er sich der Heiligung
der andern widmet, sie geschieht im Vollzug seines Dienstes selbst.

Nach diesem Ausflug in die Dogmatik des Ordo miissen wir wieder zu-
riickkommen auf unser Thema; die Funktion des Presbyters in der Kirche,
also auf seinen Dienst an der Einheit der Kirche. Wir fragen jetzt nach
der Art und Weise, wie sich dieser Dienst konkret vollzieht. Die Einheit
der Kirche ereignet sich in erster Linie in der Einheit des gleichen Glau-
bensbekenntnisses, durch die Einheit der Eucharistiefeier und der iibrigen
Sakramente sowie durch die Einheit im gegenseitigen und gemeinsamen
Dienst der Liebe. Die eine Grundfunktion des Amtes gliedert sich also in
dreifacher Weise aus als Dienst am Wort, als Dienst an den Sakramenten
und als Dienst an der rechten Ordnung der Liebe in der Kirche. Das
schliefit keineswegs aus, dafl grundsitzlich alle Christen zur Verkiindi-



Die Funktion des Priesters 113

gung (d. h. auch zur Predigt), zur Mitfeier der Eucharistie und zur Ver-
antwortung fiir die Ordnung in der Kirche berufen sind. Das Amt ist aber
dafiir verantwortlich, dafl dies alles in der rechten Ordnung und Einheit
geschieht.

Versucht man das Amt also nicht mehr von seinen kultisch-sakramenta-
len Funktionen, sondern von der Leitungsfunktion her zu begreifen, dann
kann man von dorther durchaus den Dienst am Wort, den Dienst der
Sakramente und das Hirtenamt im engeren Sinn integrieren. So wie der
Dienst an der Einheit hier verstanden wird, liegt er sowohl der Unter-
scheidung von ordo und iurisdictio wie der Unterscheidung in
Propheten-, Priester- und Hirtenamt voraus und umgreift sie. Das
erlaubt es, wieder zu einem einheitlichen Berufsbild des Presbyters
zu kommen, ihm wieder eine bestimmte Rolle in der Kirche zuzuwei-
sen und ihm damit eine feste Stellung zuzuerkennen. Die vielen Unter-
scheidungen innerhalb der Theologie hatten ja in der Praxis zur Folge,
daf} sich die Aufgaben des Presbyters zu einem Biindel nicht mehr inte-
grierbarer Einzelverpflichtungen summierten. Niemand kann aber auf die

Dauer ohne ein einheitliches Berufsbild und eine bestimmte, umschriebene
Rolle leben.

Dienst an der Einheit der Gesamtkirche

Nach den verschiedenen Konkretisierungen der Funktion des Presbyters
fragen wir jetzt noch nach den verschiedenen Ebenen, auf denen sich der
Dienst der Einheit in der Kirche vollzieht. Die Einheit der Kirche vollzieht
sich zunichst und zuerst als Einheit der Kirche am Ort, also als Orts-
gemeinde. Eine solche Ortsgemeinde ist nicht nur ein Ausschnitt, ein Ver-
waltungsbereich und eine Filiale der universalen Kirche oder der Diozese.
sie ist in einem echten Sinn die Kirche am Ort, also eine Verwirklichung
und Konkretisierung dessen, was Kirche ist. Es kommt ihr deshalb eine
gewisse Eigenstindigkeit und Eigenverantwortung fir die sie betreffen-
den Angelegenheiten zu; grundsitzlich soll sie entsprechend dem auch in
der Kirche geltenden Subsidiaritatsprinzip alles selbst tun, was sie nach
Lage der Dinge selbst tun kann. Eine etwas groflere Vielfalt bei aller ge-
botenen Einheit im Grundsatzlichen konnte nur bereichernd wirken und
brauchte noch gar nicht gleich als Aufldsung jeder Ordnung verstanden
werden. Hier sollte und diirfte der Raum fiir Initiative und Experiment
ruhig wesentlich grofer sein, als es nach geltendem Recht der Fall ist. Ver-
antwortlich fir die Kirche am Ort ist der Presbyter bzw. das Kollegium
von Presbytern, das einer Gemeinde zugeordnet ist und ihr vorsteht.

Eine solche Ortskirche représentiert Kirche iiberhaupt; deshalb ist es
fiir sie wesentlich und konstitutiv, daf} sie in Gemeinschaft mit allen an-



Walter Kasper 114

deren Ortskirchen steht. Die Verbindung zwischen den Ortskirchen und
damit die Sorge fiir die grofere Einheit der Kirche ist Sache des Presby-
ters. Er mifite deshalb immer dann ein entscheidendes Wort zu sprechen
haben, wenn nicht gar ein Vetorecht besitzen, wenn es um die Gemein-
schaft mit den anderen Kirchen und die grofiere Einheit der Kirche geht.

Diese groflere Gemeinschaft hat in der Bischofskirche ihren Brennpunkt
und Mittelpunkt. Die Einheit der Kirche vollzieht sich nicht nur am Ort,
sondern auch als Kirche eines grofleren Bereichs, einer Landschaft, eines
Wirtschaftsgebiets oder einer anderswie geschichtlich gewachsenen Ein-
heit. Hier mufl es zwangslaufig zu einer Koordination des kirchlichen Le-
bens kommen; viele Aufgaben konnen ohnedies nur in einem gréfleren
Rahmen wahrgenommen werden. Die Sorge fir diese grofiere Einheit der
Kirche ist Sache des Bischofs. Mir scheint, dafl man von der Unterschei-
dung der verschiedenen Dimensionen, in denen sich kirchliche Einheit
vollzieht, die alte und heillos verfahrene Streitfrage tiber das Verhaltnis
von Episkopat und Presbyterat viel leichter und ungezwungener 16sen
konnte, als es bisher der Fall war. Man braucht jetzt nicht mehr von mehr
oder weniger blof} formalen Amtsvollmachten des ordo und der iurisdictio
auszugehen, sondern kann einfach von der Sache her argumentieren, wo-
bei sich dann eigentlich ganz von selbst ergibt, dafl es um der grofleren
Einheit willen Zustindigkeiten gibt, die auf der niederen Ebene nicht
dazusein brauchen. Aber es ergibt sich ebenso, dafl die niederen Zustan-
digkeiten nicht blo Ausformungen des bischoflichen Amtes sind. Das
Theologoumenon, dafl die Presbyter cooperatores, Mitarbeiter sind, die
am bischoflichen Amt nur partizipieren, findet sich zwar schon bei Ignatius
von Antiochien; aber es ist absolut nicht neutestamentlich zu begriinden.
In gewisser Weise sind die Presbyter durchaus eigenen Rechts; aber sie
sind darauf angewiesen, sich der groferen Einheit einzuordnen.

Alle Presbyter zusammen bilden unter dem Vorsitz des Bischofs das
eine Presbyterium, das kollegial zustdndig ist fiir alle Fragen der kirch-
lichen Einheit im Glauben, der Sakramente und der Ordnung in der Liebe.
Dieser Kollegialitit des einen Presbyteriums gebithrt deshalb durchaus
eine Mitsprache bei der Wahl eines Bischofs, bei der Bestellung seiner
wichtigsten Mitarbeiter; es konnte ihm eine vermittelnde Rolle zukommen
bei einem Konflikt zwischen einer einzelnen Ortskirche und der Bischofs-
kirche. Fur die eigentliche Leitung der Didzese miiite allerdings nicht das
Presbyterium bzw. ein von diesem gewdhlter Priesterrat zustédndig sein,
sondern ein Rat, der alle Charismen und Dienste des Volkes Gottes repra-
sentiert und von dem die Vertreter des Presbyteriums nur einen Teil dar-
stellen. Wiinschenswert wiére vor allem, dafl diese neuen Gremien sukzes-
siv an die Stelle der alten, aus einer ganz anders gearteten gesellschafi-



Die Funktion des Priesters 115

lichen und kirchlichen Struktur entstandenen Entscheidungsgremien tre-
ten wiirden. Solange die alten Gremien noch in alter Verantwortlichkeit
weiterbestehen, konnen die neuen nur ein Schattendasein fithren oder ein
bifchen kollegial-presbyteralen Sand in die Augen eines obrigkeitsstaat-
lich arbeitenden Systems streuen. Man miifite sich hier entscheiden, ob
man nach vorne oder ob man das Alte erhalten will. Beides gleichzeitig
kann man nicht haben. Wahre Autoritdt kann man nur durch tatséchliches
Fithren haben. Durch Bremsen kann man nicht fithren; da kommt man nur
ins Schleudern.

Dienst an der Einheit der Welt

Die Einheit der Kirche ruht nicht in sich selbst, sondern sie ist auf die grd-
Rere Einheit der ganzen Menschheit bezogen. Sie ist signum et sacramen-
tum unitatis der Welt. Sie ist deshalb kein Selbstzwedk; sie darf sich nicht
gettohaft abschlieflen und sich gegen die Probleme der Welt verschliefen,
um dann hinter verschlossenen und verrammelten Tiiren weiterzuglauben.
Eine so verstandene ungebrochene Glaubigkeit wire im Grunde nicht
kirchliche Haltung, sondern Sektenmentalitit. Die Kirche mufl sich den
Problemen der Welt von heute ehrlich stellen, auch wenn dadurch Span-
nungen in der Kirche entstehen.

Was von der Einheit der Kirche allgemein gilt, das gilt auch vom kirch-
lichen Dienst an der Einheit. Es kommt dem Presbyter nicht ein Heils-
dienst zu, der aus aller weltlichen Verantwortung ausgrenzbar und ablos-
bar wire. Sein Dienst steht vielmehr in unmittelbarem Zusammenhang
mit den fundamentalsten Anliegen der heutigen Menschheit, mit ihrer
Sehnsucht nach dem universalen Frieden. Die Funktion des Presby-
ters hat damit eine wesentlich und konstitutiv politische und gesellschaft-
liche Dimension. Diese Aussage ist mifiverstédndlich; sie ist — um es gleich
zu sagen — nicht so gemeint, als sollte aufs neue ein politisierender Klerus
erstehen, der eine moglichst raffinierte Kirchenpolitik treibt.

So wiire das Gesagte eben mifiverstanden. In der Kirchenpolitik geht es
um Interessenpolitik. Das muf} es mit Mafl und Ziel auch geben. Aber die
Kirche ist letztlich nicht Interessenvertreterin in eigener Sache, sondern
Stellvertreterin im Interesse anderer. Stellvertreterin vor allem von sonst
nicht vertretenen Interessen. Sie mufl in der Nachfolge Jesu solidarisch
sein mit den Armen, Entrechteten, Geschmédhten, Deklassierten, oft auch
auf Kosten ihrer eigenen an sich legitimen Interessen.

Es wire einer eigenen ausfithrlichen Uberlegung wert, wie diese gesell-
schaftliche Rolle des Presbyters in Zukunft aussehen konnte. Vermutlich
wird sie viel weniger als bisher dem allgemein-religidsen sakral geprag-
ten und kultisch orientierten Priestertum entsprechen, sondern sich in der



Walter Kasper 116

Nachfolge Jesu den Kleinen und Bedréngten zuwenden miissen und dabei
den Konflikt mit den Herrschenden wagen miissen. Eine solche gesell-
schaftskritische Funktion liefle sich aus dem neutestamentlichen Dienst an
der Einheit und Versohnung der in sich und aus sich nicht verséhnten Welt
durchaus ableiten. Freilich ist der Friede, den die Kirche bringen kann, ein
Friede, wie ihn die Welt nicht gibt (Joh 14, 27). Es ware deshalb falsch,
den weitgehenden Integralismus nach rechts einfach durch einen linken
Integralismus zu ersetzen. Dort, wo der Presbyter seinen Auftrag ausiibt,
muf} er den Linken wie den Rechten in einer letzten Fremdheit gegeniiber-
treten und der Welt eine Versohnung zusprechen, die nur der eine Mittler
Jesus Christus schenken kann, der in seiner Person unser Friede ist.

Das neutestamentliche Amt ist wesentlich der Gemeinde zugeordnet.
Es ist Dienst und nicht Herrschaft. Es ist ein Charisma unter anderen Cha-
rismen und fiir die anderen Charismen, Dienst an der Einheit
und am Frieden in der Kirche und damit auch in der Welt.
Die primare Heilssendung kommt der Kirche bzw. der Gemeinde
als Ganzes zu. Die eigentlichen Entscheidungsgremien in der Kirche
mifiten deshalb das gesamte Volk Gottes in der Einheit und Viel-
heit seiner Charismen reprasentieren. Trotz dieser diakonalen, kollegia-
len und charismatischen Struktur der Kirche ist jedes Charisma nicht eine
Funktion von unten, sondern eine Geistgabe. Deshalb ist auch das Amt
nicht nur eine Ausformung der Gemeinde, sondern zugleich etwas, was
der Gemeinde gegeniibersteht. Das schlieft nicht aus, dafl die Gemeinde
bei der Auswahl und Beauftragung eines Amtstragers mitwirken kann.

Auch der so gewahlte Amtstrager wire jedoch nicht nur Représentant
der Gemeinde, sondern auch Repridsentant Christi gegeniiber der Ge-
meinde. Aber auch als solcher ist er darauf angewiesen, die Stimme Chri-
sti in der Gemeinde und durch die Gemeinde zu hdren. So verstand die
alte Kirche das sentire cum ecclesia. Wo ein Amtstriger solches Hinhéren
auf das, ,was sich in der Kirche tut“, unterldfit, da kann er auch nach der
mittelalterlichen Lehre schismatisch werden.

Mit diesem zuletzt genannten Punkt stehen wir an dem entscheidenden
Krisenpunkt der gegenwartigen Kirche. Immer mehr zeichnet sich eine
Krise, das heifit wenn schon (noch) nicht eine Spaltung, so doch eine merk-
liche Spannung zwischen ,Gemeindekirche® und ,Amtskirche® ab, zwi-
schen dem, ,was sich in der Kirche tut“, und dem, was in der Kirche offi-
ziell noch ,gilt“. Solche Krisensituationen hat es in der Kirchengeschichte
schon oft gegeben. Sie konnen fruchtbar sein und neue Entwicklungen ein-
leiten. Sie konnen aber auch zu fatalen Entwicklungen fithren, wenn es
nicht rechtzeitig gelingt, die Zeichen der Zeit, die doch auch die Zeichen
Gottes in der Zeit sind — oder zumindest sein konnen —, zu erkennen.





