
Mönchtum und Contemplatio im Gespräch mit einer 
sich wandelnden Gesellschaft 
Jean Leclercq OSB, Clerf/Rom 

Probleme 

Die Krise des Mönchtums ist längst über Formen und Reformen hinaus- 
gewachsen, sie stellt die Frage nach der Daseinsberechtigung. Die Mönche 
selbst fragen sich: •Gibt es noch einen Platz für uns? Wozu sind wir dien- 
lich? Kann man uns brauchen?". Viele sind innerlich zerrissen: sie wissen 
um die Verpflichtung ihrer Berufung - nur wenn sie in der von der Kirche 
approbierten Form dazu stehen, können sie sich treu bleiben und werden, 
was sie sein sollen -; zugleich sind sie betroffen von den Einwänden, Kri- 
tiken und Verurteilungen, die dem Mönchtum gegenüber laut werden. 
Solches Betroffensein beruht oft auf Einsicht, wird aber auch oft von For- 
mulierungen der modernen Anthropologie und Soziologie forciert, die 
nur wissenschaftlich tun, in Wirklichkeit aber ein Widerhall persönlicher 
Konflikte sind. Vielfach erwachsen die Einwände auch aus einer theologi- 
schen Besinnung. 

Keinem dieser Einwände braucht man auszuweichen. Im Gegenteil, es 
gilt, sich ihnen zu stellen. Was an ihnen gültig ist, soll man sich aneignen 
und ihre Tragweite richtig einschätzen. Ist es wirklich notwendig, daß 
auch die Kontemplativen etwas tun, was von unmittelbarem Nutzen ist? 
Und wenn ja: Was soll das sein? Sagen wir es gleich, und zwar ganz klar: 
Es geht nicht um Verteidigung, noch weniger um negative Kritik an schu- 
lischer Arbeit, Pfarreien, Missionen und sonstigen Betätigungen auf öko- 
nomischem, apostolischem und erzieherischem Gebiet, legitime Betätigun- 
gen, die von manchen Klöstern mehr oder weniger spät übernommen wur- 
den. Das Problem sieht anders aus für Klöster, die mit keiner derartigen 
Erbschaft aus der Geschichte befrachtet sind. Sie müssen sich fragen, wel- 
chen Platz das Mönchtum in der Kirche und in der Gesellschaft hat. Wird 
man zu einer Lösung kommen durch •Soziologische Experimente", durch 
sogenannte •Kommandos", wie man heute sagt, das heißt: durch kleine 
Mönchsgruppen, in denen man nicht nur arbeitet, sondern zusammenlebt, 
ohne sich in der Daseinsweise, im Beten, in der Tätigkeit von anderen 
gläubigen Menschen zu unterscheiden? Einmal mehr: uns scheint ein 
gewisser Mittelweg geboten. 

Halten wir zunächst fest, daß es denkende Menschen - Mönche und Nicht- 
mönche - in der Kirche gibt, die problemlos ein Leben für legitim hal- 



Jean Leclercq 118 

ten, das aus seinem Wesen heraus nur auf Gebet und Askese ausgerichtet 
ist. Ein Philosoph und Historiker wie H. I. Marrou betont die Notwen- 
digkeit •dieser Kontemplativen, deren Berufung sie ohne Umschweife auf 
das Ewige hinsteuern läßt"1. Ein Theologe wie der Kanoniker R. Guelluy 
preist dieses Leben; seine Echtheit werde durch die Freudigkeit der Män- 
ner und Frauen, die es führen, verbürgt2. Ein Mönch wie P. G. Lafont 
spricht von •dieser Berufung zu einem Leben der Zurückgezogenheit in 
Einsamkeit und Schweigen"3 und von •dem Prophetismus, ja dem Pneu- 
matismus der monastischen Existenzweise"4. Die monastische Berufung sei 
von der priesterlichen verschieden. Wenn trotzdem beide in ein und dem- 
selben Träger zusammentreffen, dann müsse sich das monastische Prie- 
stersein anders verwirklichen als in einer apostolischen Gemeinschaft: 
•Die monastische Berufung liegt auf der Ebene des allgemeinen Priester- 
turns der Gläubigen; das gemeinschaftliche Leben, die Arbeit und die 
Weltdistanz ordnen sie dieser Ebene zu, an sie ist sie gebunden"5. 

Einer der Gründe, die für die zahlenmäßige Beschränkung der Prie- 
stermönche und der mit dem Priestertum gegebenen Aufgaben sprechen, 
lautet so: •Die Beibehaltung des Weihepriestertums würde eine breite 
Öffnung der Monasterien für die Laienchristen gerade jener Schichten 
definitiv verhindern, denen sich die Kirche heute ganz besonders zuwen- 
den will"6. Das sind die wirtschaftlich und kulturell weniger Begüterten. 
Man sieht, das radikale monastische Leben rein kontemplativer Prägung 
schließt an sich nicht jede Ausstrahlung aus. Die Frage ist nur: wie, in wel- 
chen Formen kann das geschehen? 

Vor vereinfachenden historischen Argumenten sollte man sich hüten. 
Wollte man etwa das Apostolat der •großen Kontemplativen", wie Bern- 
hard von Clairvaux und Teresa von Avila, als Beispiel hinstellen und von 
allen Kontemplativen verlangen, daß sie ihre Erfahrungen den übrigen 
Menschen mitteilen, daß sie •die geistlichen Lehrer ihrer Zeit"7 seien, so 
übersähe man, daß beide Ausnahmemenschen waren; sie gründeten Klö- 
ster für gewöhnliche Leute, für Menschen also, denen sie niemals zugere- 
det hätten, es ihnen gleichzutun in dem, was an ihnen außergewöhnlich 
war. Zu ihren Lebzeiten, unter ihrer Anleitung haben Tausende von 
Zisterziensern und Karmelitinnen gelebt, ohne ein anderes Apostolat als 
das ihres verborgenen Lebens anzustreben. Wollte man •das Apostolat 

1 Theologie de l'histoire, Paris 1968, 115. 
2 A l'ecoute de Dieu, Tournai 1964, 131-133. 
3 L'appel des moines au sacerdoce, in: Supplement de la Vie Spirituelle, 86 (1968) 439. 
4 Ebd. 437. 
s Ebd. 441. 
• Ebd. 443. 
7 F. Wulf, Fragen um die kontemplative Berufung, in: Geist und Leben 41 (1968) 65. 



Mönchtum und Contemplatio 

der Feder" anführen, zu dem man vormals die Kartäuser ermutigt hat, 
so würde man sich Illusionen hingeben über ihre eigentliche Rolle in der 

Kirche. 

Theologische Vorüberlegungen 

Das eigentliche Problem ist theologischer Art. Jeder Lebensstand in der 
Kirche rechtfertigt sich einzig dadurch, daß er ein Dienst ist oder, wie man 
heute gern sagt, eine •Diakonie". Auch die Mönche müssen also •im Dienst 
der Kirche"8 stehen, sollen Verpflichtungen übernehmen für ihre Brüder, 
Christen wie Nichtglaubende, für alle, an die sich die Botschaft des Evan- 
geliums richtet. Wenn aber auch alle Dienste •der Kirche" zugehören, in 
und für die Kirche zu verrichten sind, so sind doch nicht alle gleicher Art. 
In der Kirche wie in der modernen Gesellschaft spezialisieren, spezifizie- 
ren sich die Dienstleistungen, das heißt, sie legen sich mehr und mehr fest 
auf ein gesondertes Ziel und begrenzen sich damit in ihren Mitteln; denn 
konkrete Aufgaben verlangen konkrete Mittel. Der Dienst •kann ebenso 
im zurückgezogenen Gebet bestehen wie im Einsatz an technischen und 
kulturellen Verbesserungen der Welt"9. Und es liegt auf der Hand, daß 
die nämlichen Christen nicht gleichzeitig beide Arten von Aufgaben ernst- 
haft und ernst zu nehmend angreifen können. 

Ein weiterer Punkt: Heute besteht man immer entschiedener darauf, 
daß das Gottverhältnis des Menschen in der Mitmenschlichkeit gelebt 
wird. Gott hat sich, indem er Mensch wurde, den Menschen mitgeteilt, der 
menschgewordene Gott hat sich den Menschen übergeben. Die Verbin- 
dung zwischen den Menschen und Gott wird geknüpft durch die Menschen, 
die Gott liebt und die er retten will. Man findet das Heil nur, indem man 
anderen zum Heil verhilft, indem man •die Erfahrung des Nächsten in 
der Liebe" macht10, indem man sich aus freien Stücken für ihn verfügbar 
macht. Und darin öffnet man sich auf Gott hin, der die Menschen über- 
steigt. Gott teilt sich durch ihre Vermittlung mit, und nur durch sie und in 
ihnen gelangt man zu Gott. Gottbegegnung vollzieht sich also zunächst 
und notwendigerweise in denen, mit denen man unmittelbar zusammen- 
lebt, in einer festumrissenen, eindeutigen Liebe zu einem oder mehreren 
Menschen. Hier •realisiert" sich die allumfassende Liebe, das heißt, wird 
sie zur Realität. Das gilt für die Ehe, aber auch für jede andere Begeg- 
nung, für jede Erfahrung des Nächsten11. 

8 J. Sudbrack, Das Neue wagen - und das Alte gewinnen. Zur Selbstbesinnung der 
Ordensgemeinschaften, in: Geist und Leben 41 (1968) 184. 
9 Ebd. 186. 
10 K. Rahner, Die Ehe als Sakrament, in: Geist und Leben 40 (1967) 181. 
» Ebd. 184. 



Jean Ledercq 120 

Darin liegt ein Anspruch für alle Formen gemeinsamen Lebens im Or- 
densstand. Dieses fordert ja die Begegnung von Mensch zu Mensch: jeder 
bildet in ihm einen Teil des Lebens der anderen, man ist sich gegenseitig 
ein Zeugnis des Glaubens, nicht in Worten, sondern zuerst durch die Exi- 
stenz, die man miteinander teilt. Von diesem Austausch der Liebe wird 
das Gebet und alles Tun befruchtet. Die Gemeinschaft als solche muß ein 
geistliches Leben besitzen, nicht oder nicht zuerst der einzelne in ihr. Und 
zugleich: je mehr jedes ihrer Glieder personal zu sich selbst kommt, sei- 
nem Wesen und seiner Gnade nach verschieden vom andern, desto mehr 
kann es zur Bereicherung des Ganzen beitragen. Jeder wird er selbst blei- 
ben und zugleich sich für Gott wie für die Kirche entfalten, je nach dem 
Maß seines Gebens und Empfangens. Vielleicht hat man in der Vergan- 
genheit allzu sehr auf Gleichförmigkeit bestanden; als ob das •Endpro- 
dukt" des Noviziats eine Uniformierung sein müsse. Man hat denselben 
Wortschatz, die gleichen Vorstellungen, die nämliche Art, sich zu geben. 
Allzu viel personale Eigenständigkeit sei ein Hindernis für die Bestän- 
digkeit der Ordensleute. Gewiß: Solange man sich damit begnügte, daß 
jeder •sein" geistliches Leben hatte und die Kommunität aus einem 
Nebeneinander von eifrigen Ordensleuten dieser Art bestand, gab es da- 
bei kaum Probleme. Man hatte sie verdrängt. Mit dem modernen Insistie- 
ren auf die Eigenständigkeit der Personen erwachsen zwar neue Probleme, 
aber sie sind echt. Das Leben in Gemeinschaft wird schwieriger, aber es 
wird mehr Gestalt haben, reicher sein, fruchtbarer, mehr der Würde des 
Menschen entsprechen. 

Diese Ideen haben natürlich für die monastischen Gemeinschaften genau 
so ihre Konsequenzen wie für alle übrigen menschlichen Gruppen. Ihre 
konkrete Anwendung wird für sie aber, entsprechend ihrer besonderen 
Berufung, eine spezifische sein müssen. Viele Kontemplative, Männer wie 
Frauen, sind hier auf der Suche12. Die Antwort, die sie zu finden haben, 
ist nicht leicht. Sie wird ebenso das Ergebnis theologischer Überlegung 
wie einer realen Erfahrung des kontemplativen Lebens sein. 

Das Mönchtum lebt innerhalb der Kirche, es befindet sich aber auch in 
der Welt. Es hat also Pflichten gegenüber Kirche und Welt, es nimmt teil 
an der Heilssendung der Kirche für die Welt. Es muß, wie man heute zu 
sagen pflegt, •geöffnet" sein. •Es gibt aber auch eine illegitime Öffnung 
des Mönchtums zur Welt hin. Vor ihr ist .. . zu warnen. Seiner seelsorg- 
lichen, erzieherischen und sozial-karitativen Arbeit sind Grenzen gesetzt. 
Sonst wird sein besonderer Auftrag, sein besonderer ,Dienst' in der Kirche 
und für die Welt: Zeichen der eschatologischen Hoffnung zu sein, ver- 

12 Unter dem Titel •Temoignages de contemplatives sur leur vocation" habe ich etliche 
Belege veröffentlicht, die das hier Angedeutete stützen können. 



Mönchtum und Contemplatio 121 

fehlt"13. Das sagt ein Jesuit, F. Wulf, in einem Artikel, in dem er ein Wort 
einlegt zugunsten der Weltpräsenz eines unverfälschten Mönchtums. 

Aufmerksam gemacht durch solche Freunde ihres Lebens wird es nun 
aber Sache der Mönche sein müssen, die ihnen eigene Form zu finden, in 
der sich dieses Programm durchführen läßt. Durch Tatsachen und zuvor 
noch durch ihre Überzeugung gilt es Antwort zu geben auf all die Fragen, 
die sich hier stellen. Muß wirklich das Leben des Kontemplativen in sei- 
nem ganzen Umfang für andere •sichtbar und greifbar werden"? •An- 
dernfalls", sagt man, •bliebe sein Gebet fromme Täuschung, die Projek- 
tion eines introvertierten Herzens, da er in der künstlichen Abgeschieden- 
heit seines klösterlichen Daseins kaum zu menschlicher Reife gelangte und 
sich nicht in echter Weise zum Du, zu Gott und den Mitmenschen hin zu 
überschreiten vermöchte. Neue Formen und Möglichkeiten realer Welt- 
und Menschenbegegnung zu finden ist daher ein Kernproblem, das sich 
den kontemplativen Orden heute stellt"14. 

Diese Schlußfolgerung ist zwingend, das geben wir zu. Ein echtes Pro- 
blem wird damit genannt. Dagegen überzeugen uns die vorausgehenden 
Überlegungen nicht in gleicher Weise. Verlangt •Da-Sein für andere" mit 
Notwendigkeit auch das •Mit-Sein"? Zwischen Weltverachtung, Welt- 
flucht, Weltferne auf der einen und voll gelebter Welthinwendung auf 
der anderen Seite bleibt doch Raum für bewußte Zurückgezogenheit, die 
ihrerseits eine Weise des •Anwesendseins" und des •Lebens für" dar- 
stellt. In diesem Sinn gibt es ein echtes •Anwesendsein" des •Abwesend- 
seins". Wenn die Kirche für die Welt da ist, dann doch mit der Aufgabe, 
ihr Reich zu verkündigen. Das geschieht nach Maßgabe der Charismen, 
die den einzelnen Menschen und Gemeinschaften gegeben sind. Macht 
aber die Zurückgezogenheit, in der Menschen und Gemeinschaften leben, 
nicht ebenfalls einen Teil der Botschaft aus, die die Kirche den Menschen 
dieser Welt zu künden hat, also einen Teil ihrer Sendung in die Welt? 
Die Kirche ist zwar in die Welt gesandt; daraus läßt sich aber nicht fol- 
gern, daß nun alle, Einzelmenschen wie Gruppen, diese Weltsendung in 
der gleichen unmittelbaren Teilnahme zu leben haben. Um nur einen 
Beleg anzuführen: Schon der selige Paul Giustiniani hat lange Seiten ge- 
schrieben über die Verkündigung des Evangeliums durch ein Verlassen 
der Welt um des Evangeliums willen15. Eines natürlich ist unerläßliche 
Vorbedingung: es muß geschehen •um des Evangeliums willen", das heißt 
mit der Absicht, in einem Opfer der Liebe dem Einen zu begegnen, den 

13 F. Wulf, Der Auftrag des Mönchtums in der modernen Welt, in: Liturgie und Mönch- 
tum, Laacher Hefte 43 (1968) 55. 
14 F. Wulf, Fragen um die kontemplative Berufung, a. a. O., 66. 
15 Seul avec Dieu. La vie eremitique d'apres la doctrine du B. Paul Giustiniani, Paris 
1955, 48-56: La predication sans paroles. 



Jean Ledercq 122 

die Frohbotschaft verkündigt, und zugleich teilzuhaben an seinem Opfer, 
an seiner Liebe, an seinem Gebet. 

Man muß, sagt man anderwärts, •die Erfahrung des Nächsten" machen. 
Geschieht das etwa nicht im Gebet, zumal in einem Leben, das dem Gebet 
Garantie, Halt und beständigen Ansporn bietet, durch eine Zucht, die 
fortwährend daran gemahnt, daß man Nein sagen muß zu sich selbst? Die 
Erfahrung des Nächsten hat ihren eigentlichen Platz doch nur im Glau- 
ben. Unmittelbarer Kontakt oder ein Schulter-an-Schulter machen das 
•Mit-Sein" noch nicht zu einer christlichen Erfahrung. Auch eine Ehe kann 
ein •Egoismus zu zweit" sein oder, was noch schlimmer ist, das Zusam- 
mentreffen von zwei Egoismen. Im liebenden Einander-Begegnen aber 
begegnen die christlichen Gatten miteinander Gott. Entsprechend kann 
die Erfahrung des Nächsten in einer Begegnung innerhalb der kontempla- 
tiven Daseinsweise gemacht werden. •Der Nächste" sind dann die Män- 
ner oder Frauen, mit denen man das gemeinschaftliche Leben teilt, das 
sind darüber hinaus all die Menschen, in deren Namen, für die und in 
Verbindung mit denen man betet, Gott begegnet. Auf Gott allein setzen 
heißt nicht den Nächsten •ausklammern"; auch dann nicht, wenn man sich 
seiner nicht ausdrücklich bewußt ist. Benedikt •dispensierte" seine Mönche 
nicht von ihrer Dienstpflicht für die Großkirche18. Er hat nur ganz einfach 
nicht darüber gesprochen. Er sah sogar vor, daß man mit dem konkreten 
Nächsten in Verbindung trat - also mit den Mitbrüdern und dem ankom- 
menden Gast. An die Gäste hat er auch gedacht, als er das Gebot auf- 
stellte, •alle Menschen zu ehren"17. Nur diese Ausrichtung wurde aus- 
drücklich vom Anfänger im monastischen Leben verlangt. Der Dienst am 
Heil aller ergab sich von selbst; man brauchte ihn nicht ausdrücklich zu 
formulieren. Welche Bewandtnis es auch haben mag mit den heutigen 
Meinungen über die notwendige Mittlerschaft des Nächsten für die Gott- 
begegnung, auf jeden Fall muß man sich an folgendes geschichtliche Da- 
tum halten, das zur Kirche gehört und nicht auf einem Irrtum des Heiligen 
Geistes beruhen kann: Für viele Kontemplative - für die meisten, viel- 
leicht sogar für alle - hatte ihre Berufung lange Jahrhunderte hindurch 
(und wer wollte die Möglichkeit ausschließen, daß das auch heute noch für 
manche gilt) kein anderes Ziel als die Vereinigung mit Gott in der Kirche 
Jesu Christi, und das heißt notwendigerweise: in der Liebe, die ihrerseits 
allumfassend ist. Nach und nach ist man sich stärker bewußt geworden, 
wie die allumfassende Liebe wirksam wird. Man kann dies für einen Fort- 
schritt halten. Daß es aber in der Kirche (und das gilt auch von ihren Füh- 

16 Vgl. J. Sudbrack, a. a. 0., 188. 
17 Vgl. A. de Vogüe, •Honorer tous les hommes". Le sens de l'hospitalite binedictine, in: 
Revue d'ascetique et de mystique 40 (1964) 129-138. 



Mönchtum und Contemplatio 123 

rern und Lehrern) so langsam wuchs, muß darauf aufmerksam machen, 
daß das kontemplative Da-Sein auch ein Mysterium ist: ein Mysterium 
darin bestehend, daß Menschen zweckfrei und nach außen hin nutzlos ihr 
Leben verbringen, in einer Ausrichtung auf Gott, die allem anderen 
gegenüber den Vorrang hat. 

Ausblicke 

Wie immer es sich nun aber mit der Vergangenheit verhalten mag: heute 
und im Hinblick auf die Zukunft, zumindest auf die unmittelbar bevor- 
stehende, drängt sich einem, so man wach ist für die Marschrichtung der 
pilgernden Kirche, die Empfindung oder doch eine •Vorahnung" auf, als 
müßten die Kontemplativen mehr Kontakte haben mit der Welt, unmit- 
telbarer auf sie ausstrahlen. Freilich darf das nicht auf Kosten ihrer 
Hingabe an das Gebet gehen. Soll man sich eine solche Ausstrahlung aus- 
drücklich vornehmen, sich auf sie einstellen und auf sie hin ausrichten - 
und damit in Gefahr kommen, die Gottsuche aus der Mitte zu rücken, sie, 
die doch lange Zeit hindurch das einzige bewußt angestrebte Ziel war? Ist 
das kontemplative Leben umzuorganisieren, muß man sich dafür noch auf 
andere Weise zurüsten als durch die Gebetserfahrung, etwa so, wie es die 
apostolischen Orden tun? Viele Fragen, auf die das Leben selbst Antwort 
geben wird, vorausgesetzt, daß man gelehrig bleibt für den Geist, der die 
Kirche beseelt. Doch hat man von jetzt an die Pflicht, dieser Entwicklung 
ins Auge zu sehen, sie bereitwillig zu akzeptieren als ein Zeichen der Zeit, 
als eine Aufforderung, sich von gewissen Vorstellungen und Praktiken zu 
lösen, an die man sich gewöhnt hat. Der erste Schritt dazu wird die Befrei- 
ung der Klöster von den engen juridischen Schranken sein, in die man das 
Mysterium des kontemplativen Lebens zuweilen eingesperrt hat. Statt es 
auf eine Institution unter anderen zu reduzieren, einen mehr oder weni- 
ger gut funktionierenden Betrieb, der dank den Vorschriften leicht zu 
steuern ist, muß man diesem Leben Raum lassen, alle seine Kräfte und 
Möglichkeiten zu offenbaren, zu zeigen, freizusetzen. 

Man wird ihm helfen müssen, in der christlichen Gesellschaftsordnung 
den zukommenden Platz zu finden. Das geht nicht die Kontemplativen 
allein an, es ist auch Sache der Kirchenführer, des Klerus, der apostoli- 
schen Orden und des ganzen gläubigen Volkes. Man muß den Kontempla- 
tiven Wirkmöglichkeiten erschließen, die nicht bloß den Lebensunterhalt 
sichern, sondern einen echten Beitrag gestatten zu den Bemühungen der 
Kirche auf apostolischem und kulturellem Gebiet. Mönche und Nonnen 
sollten sich mit anderen Dingen beschäftigen als mit der Herstellung von 
Essenzen, Zuckerwerk, Stickereien oder Webereien. Die Kirche hat ande- 

res nötig. 



Jean Ledercq 124 

Für die Kontemplativen ihrerseits wird Weltpräsenz zuallererst in 
einer •Weltzuwendung" bestehen: in einer wachen Hinkehr zum Kosmos, 
zur gesamten Menschheit, zu ihren Aktionen und Konstruktionen, zu 
ihrem Werden und Fortschritt, ihren Problemen und Gefahren. Sich- 
Informieren wird erste Pflicht sein, was nicht heißt, daß man Bescheid 
weiß über sämtliche Manöver der letzten Weltraumfahrt, wohl aber, daß 
man unterrichtet ist über die großen Zeitprobleme, einschließlich jener, 
die sich im Zusammenhang mit den interplanetarischen Eroberungen stel- 
len - und zuweilen wird man sie gewahr werden just anläßlich eines sol- 
chen Raumfluges. Im Jahre 1939 traf ich einen Kartäuser, der bis zum Tag 
seines Soldatwerdens keine Ahnung davon gehabt hatte, daß die Welt am 
Vorabend eines Krieges stand. Erst beim Verlassen des Klosters hörte er 
den für ihn bis dahin unbekannten Namen Hitler. Man kann diese Unwis- 
senheit eines ganzen Milieus als beispielhafte fromme Abriegelung deu- 
ten. Man kann sich auch fragen, welchen christlichen Wert eine solche Ein- 
stellung hat. Bisweilen erlebt man, daß sich ergraute Kontemplative im- 
mer noch auf Theologen berufen, die in ihrer längst vergangenen Jugend 
einmal führend, vielleicht sogar hervorragend waren, jetzt aber lange tot 
sind. Sie tun so, als sei der Fortschritt in der Gotteswissenschaft nicht auch 
ein Teil des kirchlichen Lebens und des Werkes, das der Geist Gottes voll- 
bringt. 

Eine christliche Schriftstellerin, die im Titel ihres jüngst erschienenen 
Buches zum Ausdruck bringt, daß sie mit der Kirche •die Welt hört"18, 
schreibt folgendes: 

•Die Gottsuche, so scheint mir, kann nicht unabhängig von ihrem 
Kontext vor sich gehen, will sagen: unabhängig von dieser Menschen- 
weit, die in voller Entwicklung steht, in voller Bewegung, in heftigen 
Geburtswehen, und die in all dem zu Gott hin aufgebrochen ist. Gott 
und sein großer göttlicher Plan sozusagen können nicht voneinander 
getrennt werden. Denn dieser große Plan ist ja Gottes Liebe selbst. 
Wenn der Mönch Gott sucht, ist er damit etwa nicht auf der Suche 
nach dem großen göttlichen Plan: nach dem gesamten Werdeprozeß 
(nämlich) der von Gott geliebten, von Gott gerufenen, von Christus 
erlösten Menschheit? 

Hinzu kommt, daß der Mönch Gott sucht, Gott aber auch künden 
muß. Er wird ihn um so mehr und besser künden, je mehr er ihn sucht, 
und je mehr Gott sich ihm zu erkennen gibt. Aber sagen und gehört 
werden sind zwei Dinge. Gehört werden setzt voraus, daß man das 

18 Es handelt sich um Michele Aumont, L'eglise ecoute, Paris 1967; die Vf. hat mir ge- 
stattet, das, was sie mir kürzlich geschrieben hat, hier anzuführen, wofür ihr an dieser 
Stelle gedankt sei. 



Mönchtum und Contemplatio 125 

Ohr des anderen hat, daß man mit ihm die gleiche Wellenlänge hat, 
mögen auch Lebensbereich und -art verschieden sein. Hieraus ergibt 
sich die Notwendigkeit, den Standort des anderen herauszufinden. 

Schließlich hat einer, der seine Existenz, sein Beten, sein Wesen 
aus Gottes Mysterium und Leben speist, manches zu sagen - er hat 
ein Geschenk zu machen -, und er hat das zu tun von gewissen Ansatz- 
stellen aus und bei Anlässen, die es auszumachen und zu nutzen gilt. 
Hierfür ist ein Wachsein erforderlich, das die Umwälzungen, Pro- 
bleme und Ereignisse im Blick behält und weiß, daß das, was man das 
.Zeitliche' (Weltliche) genannt (und zuweilen auch als solches verwor- 
fen) hat, heute mehr denn je im .Geistlichen' widerhallt. Ich weiß 
wohl, mein Gedanke ist nicht klar; aber etwas ist doch daran. Geist- 
liche Trennung von der Welt: ja! Aber sofort muß man hinzusetzen: 
Wenn diese Art von Welttrennung gemeint und wenigstens teilweise 
verwirklicht, der Intention nach verwirklicht wird, dann ergibt sich, 
tiefer gesehen, eine andere Ordnung der Präsenz oder Zuwendung, 
und sie ist deutlich zu machen. 

Kaum vorzustellen, daß der Mönch oder Mystiker mit Gott vereint 
und in Kontemplation lebt, ohne verbunden zu bleiben mit all dem, 
was auf unserem Planeten vor sich geht, unter den Menschen sowohl 
wie im Herzen des Menschen. Gott ist dem, was sich ereignet - ob das 
nun ein technisches oder politisches Geschehen ist - zu nahe, und der 
ganze Kosmos ist zu sehr Gottes Schöpfung, als daß der Gottsuchende 
nicht eine ganz bestimmte Ordnung zwischenmenschlicher Beziehun- 
gen anzuknüpfen und vorher noch zu entdecken hätte mit allem, was 
in unserem Universum geschieht." 

Die Schreiberin dieser Zeilen fügt abschließend hinzu: 
•Ich für meinen Teil habe oft dafür Kritik hinnehmen müssen, daß 

ich den Ausdruck ,Trennung von der Welt' aufgegriffen habe und 
immer noch gebrauche. Nein, ich habe noch keinen Ersatz dafür ge- 
funden, und im Grunde stehe ich dazu, sofern man das Wort nur in 
seiner ganzen geistlichen Bedeutung nimmt - die äußere Trennung 
ist hierfür das Zeichen, sie ist zugleich Weg und Mittel, um dorthin 
zu gelangen, nie jedoch Selbstzweck oder letztes Ziel." 

Liegt die Zukunft des Mönchtums in der Stadt? 

Mit diesen Überlegungen stoßen wir auf eine praktische Frage: Soll man 
eine solche •Trennung in Verbundenheit" in der Distanz verwirklichen, 
fern der Welt, oder in ihrer nächsten Nähe, in der •Welt"? Daß die mei- 
sten Karmelkonvente, Klarissenklöster und kontemplativen Kommunitä- 
ten im Herzen der Städte anzutreffen sind, diese Feststellung reicht zur 



Jean Leclercq 126 

Entkräftung der Behauptung aus, wonach man •das kontemplative Leben 
nur auf dem Land führen" kann. Immer dringlicher stellt sich die Frage 
eines •Stadtmönchtums" für Mönche und Nonnen, sofern sie noch außer- 
halb leben. Sollen alle in die Stadt umziehen und, wenn ja, wie sollen sie 
dann ihr Leben einrichten? Die Kritik an einem Mönchtum im Geist der 
Gotik ist hier nicht mehr zu leisten. Schon vor mehr als zwanzig Jahren 
hat man den Romantizismus abgelehnt, der im 19. Jahrhundert Abteien 
neugotischen und pseudomittelalterlichen Stils entstehen oder wieder- 
erstehen ließ". Der damit gegebene Anachronismus ist heute genauso 
energisch wie damals abzulehnen20. Zweifellos spitzt sich das Problem mit 
fortschreitender Verstädterung immer mehr zu. Auch außerhalb der gro- 
ßen Wohnballungen wächst die •Stadtzivilisation". Sie prägt die Psyche, 
sie beeinflußt die Möglichkeiten der Kommunikation und damit auch der 
Vereinigung mit der Welt und mit einer Kirche, die dieser Welt das Evan- 
gelium zu verkünden hat. Jedes Kloster steht telefonisch in Verbindung 
mit der Stadt und deren Bischof. Man kann sich also fragen: Soll man aus 
der Tatsache, daß es •keine Entfernungen mehr gibt", nicht die Konse- 
quenz ziehen und auch den räumlichen Zwischenraum ausschalten oder 
doch verringern, der die Stätten des kontemplativen Gebets trennt von 
den Bereichen, in denen oder unter deren Einfluß sich mindestens im 
Abendland mehr und mehr das Treiben der Menschen wie das Apostolat 
der Kirche abspielt? Wenn man, wie ich, beobachtet hat, wie im Herzen 
eines riesigen Waldes ein Kloster gebaut wird - 2000 Granitblöcke, jeder 
dreieinhalb Tonnen schwer, werden dazu benötigt, ein Grabsteinfabrikant 
liefert sie, die Bauleitung haben der teuerste Architekt und der namhaf- 
teste Unternehmer des Landes -, ein Kloster, das für die nächsten 2000 
Jahre halten soll als ein Monument, wunderbar wie Chartres, doch von 
niemandem zu besichtigen, ein Kloster, in dem zwanzig Einsiedler in un- 
mittelbarem Umgang mit Gott leben wollen, aber ohne zu wissen, ob die 
Welt sich ändert - wenn man das sieht, glaubt man zu träumen. Was da- 
bei zu denken gibt, sind nicht nur die sagenhaften Summen, die in solch 
ein Unternehmen gesteckt werden und die den Selbstkostenpreis für eine 
einzige Stunde der Kontemplation außerordentlich hochschrauben, son- 
dern der Eindruck, daß hier allüberall Erstarrung herrscht: auf wirtschaft- 
lichem, auf liturgischem, auf theologischem Gebiet. Nun, das Geschilderte 
mag eine Ausnahme bilden. Die durchschnittlichen, um nicht zu sagen, 
•normalen" Kontemplativen müssen ihren Weg in einer anderen Rich- 
tung finden. 

19 In: Chances de la spiritualite occidentale, Paris 1966, 27-28, habe ich dahingehende 
Texte aus den Jahren 1948 und 1925 zitiert. 
20 Vgl. F. Wulf, Der Auftrag des Mönchtums in der modernen Welt, a. a. O., 52. 



Mönchtum und Contemplatio "7 

In welcher? Hier beginnt die Suche. Sie muß, so scheint es, zwei Dinge 
berücksichtigen, die miteinander in Zusammenhang stehen: wo man sich 
ansiedeln und welche Prägung die jeweilige Gemeinschaft tragen soll. 

Daß man mitten in der Großstadt oder in ihren Randgebieten Eremit 
sein kann, beweisen die Tatsachen. Solche Einsiedler, und zwar echte, gibt 
es in Europa, Asien und Amerika. Gerade die riesenhafte Ausdehnung 
der heutigen Wohnballungen begünstigt die Anonymität, das Inkognito, 
wie es diese Einsiedler gerade suchen. Da können sie unbeachtet leben, nur 
Gott sieht sie. Insbesondere macht die Armut in bestimmten überbevölker- 
ten Randsiedlungen - in den •Slums" Formen gewollter Einsamkeit mög- 
lich, die das ungewollte Los vieler Menschen ist. Es ist schön, wenn Chri- 
sten solche Vereinsamung freiwillig auf sich nehmen, um sie aufgrund 
eigener Erfahrung umzuwandeln in ein Mittel, Gott zu begegnen, um den 
Herrn präsent zu machen in diesem Elend, das viele ihm Preisgegebene 
von Gott sich abwenden läßt. •Die Slums haben heute unter anderem die 
Aufgabe", schreibt Thomas Merton, •die Menschen niedrigster Klasse 
(anderswo würde man sagen: die Asozialen) nicht bloß von der übrigen 
Gesellschaft abzusondern, sondern zudem von den Menschen ihresglei- 
chen. Der Slum ist heute genau das, was einst die wilde Wüste war"21. 
Kann man aber ein echtes •Eremitenleben" führen im Lärm und Getriebe 
eines Stadtzentrums? Braucht man dafür nicht unbedingt den Abstand, 
die Ruhe, das Schweigen des weiten Landes? Antwort hierauf zu geben 
ist Sache des Lebens; und es hat diese Antwort schon gegeben, sie lautet: 
Man kann es! 

Wie wird es aber mit dem gemeinschaftlichen kontemplativen Leben 
sein? Man kann ja eine Lebensweise, die ursprünglich für das Land ge- 
dacht oder doch auf die psychologischen und sonstigen Formen bäuerlichen 
Lebens abgestimmt war, nicht ohne weiteres in die Stadt verpflanzen. Eine 
solche Umsiedlung müßte sich tiefgreifend auswirken auf Wohnweise, 
Tageseinteilung, Oberservanzen, Weisen der Betätigung. In all dem wäre 
der neuen Umgebung und dem städtischen Milieu Rechnung zu tragen. 
Diese Probleme sind nicht zu lösen ohne Phantasie, Mut zum Experiment 
und Aufwand von Zeit. Ein Rückgriff auf die Geschichte würde nicht aus- 
reichen. Gewiß haben frühchristliche Asketen in großer Zahl in der Stadt 
gelebt. Im Mittelalter gab es viele Stadtklöster. Aber sie unterschieden 
sich nach Zielsetzung und Aufbau nicht immer von den ländlichen Klö- 
stern. Vielleicht deshalb konnten sie sich dem Zugriff der Stadt nicht ent- 
ziehen. So wurden sie etwa zu Pfarreien üblichen Stils. Die Besinnung 
muß tiefer ansetzen, muß z. B. die Klausurvorschriften so modifizieren und 
die Beziehungen zur näheren und ferneren Umgebung derart festlegen, 

21 Th. Merton, in: The Baptist Student, Febr. 1967, 15. 



Jean Leclercq 128 

daß man ein Kloster eben dieses Viertels oder dieser Stadt oder dieses 
Gebietes sein kann und keine Pfarrei mit klausuriert lebenden Seelsor- 
gern. Aufnahme von Besuchern und Gastlichkeit können z. B. auf zwei- 
fache Weise geschehen: einfach so, daß die monastische Familie jeden 
gern beherbergt, der ernsthaft teilnehmen möchte an ihrem Leben; oder 
so, daß diese Gastlichkeit bewußt apostolisch wird, etwa dadurch, daß man 
ein Exerzitienhaus bietet, oder ein Arbeitszentrum für solche, die geist- 
liche Weisung geben sollen. 

Dabei gibt es manche Unsicherheiten und Gefahren. Man muß sie in 
Kauf nehmen, weil das •ländliche" Mönchtum - mag es auch seine Vor- 
züge haben - einen beträchtlichen Problemkreis der Stadtbewohner über- 
geht; aber gerade ihren geistlichen Bedürfnissen könnte von seiten der 
Kontemplativen geholfen werden. Das gilt nicht zuletzt von den ärmeren 
Bevölkerungsschichten. Zur Zeit errichtet man •technologische Städte", 
wenige Kilometer entfernt von den Wohnstädten. Solche Labors wissen- 
schaftlicher Forschung sind so etwas wie profane Klöster - analog zu den 
Kommunitäten, in denen ebenfalls eine Forschung betrieben wird: die 
Suche nach Gott. Solcher Art kann man sich kontemplative Klöster auch 
künftig auf dem Land denken, wenn auch nicht zu weit von der Stadt. Da- 
neben muß es aber Klöster auch im Herzen des •menschlichen Bereiches" 
geben, der für unsere Zeitgenossen immer mehr der urbane sein wird22. 
Mit Sicherheit läßt sich da eine •Spiritualität der Dächer" voraussehen. 
Sie wird erarbeitet werden müssen von denen, die in den obersten Stock- 
werken der Massenwohnungen leben, um alles, was ringsum angestrebt 
und gelitten wird, durch ihr Gebet, ihr Opfer, ihre umfassende Liebe wie- 
der mit Gott in Verbindung zu bringen. 

Mit dieser neuartigen Version der Wüstenspiritualität werden sie Ant- 
wort geben auf die unabsehbaren Umwälzungen, deren Zeuge unsere 
Welt ist. Ein Beobachter der modernen Technik schreibt darüber folgen- 
dermaßen: 

•Die Steinzeitkultur hat notwendigerweise die Grundvorstellungen 
der (bislang) von Jagd und Früchten lebenden Höhlenbewohner um- 
gestülpt. Nun kam Seßhaftigkeit auf, Verwurzelung, die Bequemlich- 
keit fester Häuser, Ackerbau und Viehzucht. Die Vorstellung von Bo- 
denbesitz hatte Aufteilung des Raumes zur Folge, die Zeit erhielt 
eine Ordnung durch periodische Arbeiten, die zu bestimmten Daten 
zu erledigen waren, Tauschhandel wurde getrieben zur Zeit der Ernte 
und auf den Märkten. Genau so umwälzend wirkt sich heute das Phä- 
nomen der Verstädterung aus. Die Grundbegriffe unserer Gesell- 
schaft drohen sich zu verändern. Das Jahr ist nicht mehr eine auf die 

22 Vgl. J. Gayrol, De l'espace humain, Paris 1968. 



Möndxtum und Contemplatio 129 

Arbeit abgestimmte Zeiteinheit. Der Bodenbesitz ist in vielen Fäl- 
len eine angefochtene Sache. Gegenseitige Dienstleistung tritt mehr 
und mehr an die Stelle von Warehaustausch. Man weiß nicht, ob 
Gold die rechte Währung bleibt für den Handel. Vor allem gibt der 
Stil zwischenmenschlicher Beziehungen zu denken. Er ist bedingt 
durch das Zusammengepferchtsein so vieler auf engstem Raum, wo- 
bei Grenzverletzungen an der Tagesordnung sind. Hinzu kommt ein 
Aneinandergekettetsein durch dichte und augenblicklich erfolgende 
Information; dazu die Reibereien bis zur Verzweiflung, veranlaßt 
durch die belanglosen Unterschiede, was Hautfarbe, Bildung, sozia- 
len Status angeht; außerdem der unvermeidliche Zwang, kollektive 
Einsatztrupps zu bilden; schließlich die Entschlossenheit, dem Leben 
im feindlichen Bezirk die Stirn zu bieten • im Weltraum oder auf 
dem Meeresgrund. All das kündigt eine Gesellschaft an, in der viel- 
leicht tatsächlich neue Werte an die Stelle der älteren treten wer- 
den"28. 

Will man diese Worte entdecken und deuten, will man sie der traditio- 
nellen christlichen Wertewelt zuordnen, so muß man sich erarbeiten, was 
im Titel eines kürzlich erschienenen Buches eine •Theologie der Stadt" 
genannt wird24. Das in diesem umfangreichen Band behandelte Problem 
ist gewaltig. Viele der Aspekte, die in dem mutigen Versuch angesprochen 
werden, müssen noch überprüft, präzisiert und ergänzt werden mit Hilfe 
der Heiligen Schrift, der Geschichte und der Reflexion. Offensichtlich spielt 
im Stadtleben die Aktion eine große Rolle. Insbesondere begünstigt die- 
ses Leben den Austausch all der Güter, die eine Zivilisation •produziert". 
Wird die Kultur der Stadt schließlich dahingehend verkümmern, daß man 
produziert, um zu kosumieren, und konsumiert, um die Produktion zu 
steigern? Tun hieße dann soviel wie: machen, ja: fabrizieren. Doch die 
Kräfte des Passiven, der schöpferischen Ruhe, deren Symbol einstmals die 
Frauen waren, sind nie ganz übersehen worden. Die Stadt kann Stätte der 
Kontemplation dieser fruchtbaren Passivität werden, oder zumindest in 
ihrem Schoß einen Raum dafür aussparen. Dies geht nicht mittels theore- 
tischer Konstruktion. Erfahrung muß eine gelebte Antwort geben, und 
man könnte sich denken, daß es in erster Linie Sache der Mönche und 
Nonnen ist, diese Antwort zu geben. 

Die Frage nach dem Wo der Ansiedlung hängt zusammen mit der an- 
deren Frage, welcher Art die Kommunitäten sein sollen. Manches spricht 

28 G. Gu£ron, Assemblies gSnSrales du CTN (Centre d'dtudes des consequences generates 
des grandes techniques nouvelles) et du CRM (Centre de recherches sur le monde non occi- 
dental), 7. Dezember 1967, 16. 
24 J. Comblin, Thiologie de la ville, Brüssel (Editions Universitaires) 1968; vgl. auch 
C. Bamberg, Die unheilige und die heilige Stadt, in: Bibel und Liturgie 41 (1968) 308-319. 



Jean Leclercq 130 

dafür, daß sie weniger groß sein werden, als das bisher oft der Fall war. 
Nicht daß die großen Kommunitäten ihre Daseinsberechtigung verlieren 
würden! Vielleicht werden sie von neuem unentbehrlich als Hinterland 
für die kleinen Konvente, als Reserve, als Ort der Sammlung und in man- 
chen Fällen auch der Zuflucht. Die kleinen Gemeinschaften werden es 
nötig haben, einem strukturierten Ganzen integriert zu bleiben, inner- 
halb dessen sie untereinander und mit größeren Gemeinschaften Verbin- 
dung behalten. In jeder dieser Kommunitäten wird die Liebe auf der 
Ebene menschlicher Beziehungen gelebt werden, weniger künstlich, weni- 
ger anonym, eben persönlicher. Der Anspruch wird dadurch nur größer 
sein. Auch werden gewisse Formen spontaner Gastlichkeit mit weniger 
organisatorischem Aufwand möglich sein. Die großen Abteien können 
kleine Gründungen machen; dadurch werden sie frisches Leben im eige- 
nen Haus wecken. Wie durch Fangarme werden sie dem Wesentlichen 
fester anhaften. Gleichzeitig werden sie der realen Welt weniger fern 
sein und sie nicht mehr nur an dem ablesen, was so als Gast in benedikti- 
nischen oder zisterziensischen Abteien ein- und ausgeht. 

Es wird verschiedene Möglichkeiten geben. Man könnte etwa an •ein 
kleines Kloster mit großem Gästehaus" denken oder auch an Verhältnisse, 
wie sie die Konstitutionen der Fraternität de la Vierge des Pauvres fol- 
gendermaßen skizzieren: 

•Nehmen wir großzügig Besucher und Gäste auf, soweit wir das kön- 
nen, ohne daß unsere Berufung zu einem Leben des Gebetes und des 
Schweigens in der Armut wirklich Bedürftiger beeinträchtigt wird. 
Die Fraternität übt Gastlichkeit nach den Möglichkeiten, die eine 
arme Familie hätte. Sie kann also keine große Zahl beherbergen, und 
der Verantwortliche muß darauf achten, daß die Atmosphäre des 
Schweigens und der Sammlung nicht angetastet wird. In jedem Gast, 
ob er Einkehr halten oder uns einfach nur besuchen will, sehen wir 
Christus selbst. Wir nehmen alle auf, schlicht, herzlich und so, daß sie 
sich wohlfühlen können in der Fraternität. Insbesondere sollen die 
Ärmsten wie willkommene Freunde aufgenommen werden." 

Bezieht man den ökonomischen Standpunkt mit ein, so wird man sich 
nicht unbedingt und in allem anregen lassen müssen von einem brasilia- 
nischen Kloster, aber ihm gleichwohl zugestehen, daß es in bestimmten so- 
zialen und politischen Situationen den vielleicht einzig gangbaren Weg 
anzeigt: 

•Nahe der Abtei befindet sich die kleine ökumenische Gründung der 
Mönche von Taize. Dort leben vier protestantische Brüder und einige 
katholische Mönche. Sie leben sehr einfach in einem Mietshaus, ar- 
beiten in der Stadt als Kraftfahrer, Bankangestellte usw , beten 



Mönchtumund Contemplatio 131 

miteinander und geben das Zeugnis der Bruderliebe durch ihr ge- 
meinsames Leben sowie das Zeugnis der Auferstehungshoffnung 
durch ihre gottgeweihte Ehelosigkeit. Ihre Anwesenheit bedeutet 
eine lebendige Frage, sie stellt sich vor allem den Jungen. Viele kom- 
men dorthin, um eine Antwort zu suchen, indem sie einfach mit den 
Mönchen plaudern". 

Abschließende Bemerkungen: Zwischen Vergangenheit und Zukunft 

Man sagt den Menschen unserer Zeit nach, sie interessierten sich mehr für 
ihre Zukunft als für ihre Vergangenheit. Ordensleute im allgemeinen und 
Mönche im besonderen scheinen das zu bestätigen. Jedesmal, wenn auf 
einen Vortrag, sei er auch historischen Inhalts, eine Aussprache folgt, rich- 
ten sich fast alle Fragen auf die Zukunft. Aber beides ist nötig, Voraus- 
schau und Tradition, will man das •Aktuelle" in den Griff bekommen, 
es richtig einordnen, deuten und ausrichten. 

Es ist normal, daß jedem Wandel im Gesellschaftsbereich eine Verän- 
derung im Möchtum entspricht und daß davon insbesondere seine Bezie- 
hung zur Gesellschaft berührt wird. Das Kernproblem heute: die Bezie- 
hung des Möchtums zur Welt muß studiert werden mit Hilfe der Ge- 
schichte, der Psychologie, Soziologie, Theologie und auch der Sammlung 
von Konzilstexten, die eine •Vatikanologie" zu werden beginnt. Bei die- 
ser Untersuchung ist die Welt als •weltlich" zu sehen, das heißt: im Zu- 
sammenhang mit allem, was der Säkularisierungsprozeß mit sich bringt 
für die Welt wie für jeden, der mit ihr zu tun hat. 

Die gesellschaftliche Wandlung spielt sich in Individual- wie in Kollek- 
tivstrukturen ab. Zunächst das Individuum. Manche bestreiten, daß der 
Mensch sich wandelt; er ist nach ihnen der gleiche, heute wie zu Benedikts 
Zeiten. Gewiß, er hat im wesentlichen die nämliche Natur wie damals, 
dieselben metaphysischen Grundzüge. Aber er hat nicht bloß eine Natur, 
ein Wesen; er existiert in der Zeit. Er bleibt nicht unberührt von dem 
Wechsel der Kulturen, der ja sein Werk ist. So spricht man heute vom 
•modernen Menschen, der auftaucht aus der zerfallenen mittelalterlichen 
Kultur"25. Eine dieser Veränderungen ist die zunehmende Differenzierung 
der Individuen. Ein Historiker des ausgehenden Mittelalters konnte sein 
Kapitel beschließen mit Folgerungen über den Menschen von 1400. Im- 
merhin fügt der gleiche Autor hinzu: •Eine solche Aufstellung müßte un- 
endlich nuanciert werden, so verschieden sind die einzelnen Gruppen". 
Doch der Versuch, •den Heiligen der Zeit um 1400" zu zeichnen, ist noch 
legitim26. Seither ist die Typologie viel differenzierter geworden. Das hat 
25 S. Moore, God is a New Language, London 1967. 
28 Vgl. E. Delarnelle, in: Histoire de l'Eglise (Flidie-Martin) XIV, 870. 



Jean Ledercq 132 

viele Gründe, die in Zusammenhang stehen mit der Hebung des Gesund- 
heitszustandes, der Hygiene, der Bildung. Wie sieht denn •der Mensch 
unserer Zeit" aus? Wie •der Christ",, •der Mönch" der zweiten Hälfte des 
zwanzigsten Jahrhunderts? In ein und demselben Land, im gleichen Jahr 
hält ein Theologe von Ruf das Einsiedlertum für eine Verrücktheit, und 
eine gescheite Karmelitin hält es für vernünftig. Soll man sich nach der 
Durchschnittsmeinung richten, nach dem Standardmenschen? Wenn ja, wo 
bliebe dann noch Raum für die Eliten, die nicht einzustufenden Persön- 
lichkeiten, für die einzigartigen Gnaden und Berufungen? Deren wird es 
immer mehr geben, sie müssen Platz finden in der Gesellschaft, in der 
Kirche, im Mönchtum. Viele Strukturen müssen geschmeidig werden oder, 
genauer gesagt, die Geschmeidigkeit von einst wiedergewinnen. 

Damit sind Disziplin und Askese nicht ausgeschlossen. Es wäre Illusion, 
wollte man meinen, die Beschäftigung mit Psychologie und Soziologie ge- 
nüge zur Aufstellung von Normen für ein geregeltes Leben. Positive Wis- 
senschaften liefern keine sittlichen Normen; sie stellen fest, was vorgeht, 
decken Probleme auf, zeigen Möglichkeiten, lassen aber dann das Feld frei 
für die Entscheidung von Personen und Gruppen. Man darf von diesen 
Wissenschaften nicht mehr erwarten, als sie geben können. Andernfalls 
würde man noch einmal den Irrtum Rimbauds begehen, der vor einem 
Jahrhundert gegen das Bibelwort schrieb: •Nichts ist eitel! Hin zur Wis- 
senschaft, vorwärts! ruft der moderneEkklesiast, und das ist jedermann"27. 
Seitdem hat die Wissenschaft einen Riesenschritt voran getan, aber sie hat 
das eigentliche Problem nicht gelöst. An jedem ist es weiterhin, allein 
seinen Weg zu finden und diesem Weg treu zu bleiben. In unserer im guten 
wie im weniger guten Sinn veränderten Welt, die zu akzeptieren, der ge- 
genüber aber auch alle Freiheit zu wahren ist, stellt sich für die Kirche und 
noch schärfer für das Mönchtum das Dilemma, sich entweder zu viel oder 
nicht genug mit der Welt einzulassen. Man wird den Mittelweg finden 
müssen, der kein mittelmäßiger ist. 

Für den Mönch ist die erste Bedingung der rechten Lösung, daß er 
seine eigene Begrenztheit annimmt. Er kann nicht alles tun, er muß sich 
sogar spezialisieren. Er muß einwilligen in eine Definition oder doch Ein- 
schränkung seines Standes, die gewisse Weisen der Weltpräsenz und des 
Weltdienstes einschließt, andere hingegen nicht. Der Mönch ist ein Christ, 
der Gott sucht im Gebet und im Schweigen, in der Arbeit und im Studium. 
Die Liebe macht ihn zu einem, der für andere offen ist und sie aufnimmt, 
der aber, abgesehen von Ausnahmen, nicht zu den Menschen hinausgeht. 
Er muß innerhalb des Klosters sich vernünftig einsetzen können für den 

27 Vgl. G. Plessen, Promenade et poesie. L'expSrience de la mardie et du mouvement dans 
l'oeuvre de Rimbaud. La Haye - Paris 1967, 145. 



Mönchtum und Contemplatio 133 

Dienst der Kirche, er muß imstande sein, in stiller Weise sich nützlich zu 
machen. Er soll auch keine Angst haben vor gewissen Worten. Moden 
vergehen, Wörter nützen sich ab, was bleibt, sind die Realitäten. Immer 
wird ein Überstieg erforderlich sein, und das geht nicht ohne ein Sich- 
Lösen. Auch einer, der die Schöpfung ganz und gar bejaht, wird früher 
oder später verzichten müssen auf die Neigung, die er für diese oder jene 
ihrer Anrufe empfindet. Er wird sich daran erinnern, daß es auch die 
Sünde gibt. Es ist ein Mysterium, dessen Sinn der Glaube enthüllt, daß 
die Welt den Menschen einschließt, während sie für ihn ein Sprungbrett 
sein sollte. Von Teilhard hat man gesagt, daß er trotz seines (Welt-) Opti- 
mismus •nicht daran denkt, die Regel des Evangeliums zu verletzen, wo- 
nach man die Welt verachten und hassen muß. Die Welt! Er schätzt sie 
gering und tritt sie mit Füßen. Freilich ist hier die um ihrer selbst willen 
kultivierte Welt gemeint, die in sich verschlossene Welt des bloßen Ge- 
nusses, der verworfene Teil der Welt, der, im Rückschritt begriffen, sich 
selbst anbetet"28. 

Eines der Wörter, die heute viele nicht mehr in den Mund nehmen wol- 
len, ist das Wort Mönch. Es benennt aber so ungleichartige Verwirklichun- 
gen, daß manche der Ansicht sind, man könne das gar nicht mit ein und 
demselben Begriff bezeichnen. Es gibt Mönche, die bestrebt sind, einen 
weiten Pluralismus zu rechtfertigen und auf den Titel •Mönch" verzich- 
ten wollen. Während anderseits Priester und Ordensleute, die sich bis 
zum äußersten der apostolischen Sendung verschrieben haben, begreifen, 
daß sie nicht sämtliche Gesichter der Kirche repräsentieren, nicht jede 
Seite ihres Mysteriums verwirklichen, daß es darum Mönche geben muß, 
die eine besondere Aufgabe haben. Man wird also besser daran tun, die 
Vokabel Mönch nicht auszumerzen. Eher sollte man das Wort aufwerten, 
indem man die Wirklichkeit lebt, die es unwillkürlich hervorruft, auch 
in der Vorstellung derer, die sich diesbezüglich nicht zu viele Gedanken 
machen. 

Es war wohl falsch, wenn man bisweilen Wesensdefinitionen ausmachen 
wollte. Man hat sich gefragt •Was ist das Wesen des Mönchtums?" ge- 
nauso, wie die alte Philosophie fragte nach dem Wesen der Materie, der 
Seele und so fort. Heute stellt man die Fragen anders: •Was geht in einem 
Atom vor sich? Was bedeutet diese Molekularbewegung? Wie funktio- 
niert das?" Entsprechend könnte man auch fragen, was sich innerhalb des 
Mönchtums tut, was da vor sich geht. Wenn die Kirche Gemeinschaft und 
also Leben, Austausch, Bewegung ist - ein wenig so etwas wie die Mole- 
kularbewegung -, dann muß sich das äußern in exemplarischen Vorgän- 
gen, sich herauskristallisieren in gewissen Typen von Christen und Ge- 

28 P. Teilhard de Chardin, Ecrits du temps de la guerre (1916-1919), Paris 1965, 82. 



Jean Ledereq 134 

meinschaften, die das Mysterium intensiv leben und es dadurch aufzeigen. 
Es kommt einem in den Sinn, was vor langer Zeit einmal der Papst be- 
deutet hat, was im Mittelalter der Ritter vorstellte, was der Einsiedler, 
der freiwillig Armer war, was zu allen Zeiten der Heilige ist. Kann man 
sagen, daß der Mönch auf seine Weise, in seiner Einsamkeit und in sei- 
ner Kommunität, noch ein Symbol der Gemeinschaft ist, die wir Kirche 
nennen, ein Zeichen, das ein echtes Bedürfnis der Christen trifft? Sind die 
Klöster noch Stätten, an denen die Menschen Gott begegnen in der Begeg- 
nung mit Menschen, die ihr Leben der Gottsuche weihen und gleichzeitig 
in der Tiefe das der Menschengemeinschaft mitleben? 

Kann man innerhalb dieser allgemeinen •Typologie" verschiedene 
•Arten" von Mönchen unterscheiden? Es gab solche Praxis, die in der Re- 
gel des heiligen Benedikt, aber auch vor und nach ihr bezeugt ist29. Heute 
stellt sich das Problem anders; innerhalb der einzelnen •Arten" von da- 
mals - die ziemlich verschiedenen Ausprägungen des monastischen Phäno- 
mens entsprachen, je nachdem, ob man allein oder in Gemeinschaft lebte, 
in Stabilität oder als Pilger usw. -, sind im Verlauf des letzten Jahrtau- 
sends Institutionen auf den Plan getreten, die weniger durch klar vonein- 
ander unterschiedene Konzeptionen geprägt waren als einfach durch 
historisch aufeinander folgende Ursprünge. Es gibt nun nicht mehr nur 
•monastische" Berufungen, sondern •benediktinische", •zisterziensische" 
und andere, was den je verschiedenen Anruf beinhaltet, das monastische 
Leben sozusagen •auf Benediktinerart", •auf Zisterzienserweise" zu le- 
ben, •according to the benedictine or cistercian way of life and tradi- 
tion". Vordem gab es, obgleich man das kaum erwähnte, pachomianische, 
antonianische, basilianische Berufungen; also ebenso viele historische 
Spielarten des monastischen Charismas. Die •benediktinische" Sonderart 
ist ziemlich spät aufgekommen, im Zusammenhang mit der Zeit Bene- 
dikts. Aber heute wie einst deckt sich das monastische Charisma nicht un- 
bedingt mit der Berufung, die in eine der vorhandenen monastischen In- 
stitutionen eintreten läßt. Man kann es auch anders leben. Die neuen 
Gründungen, von denen sich voraussehen läßt, daß sie nicht ganz selten 
sein werden, dürften manche der ursprünglichen oder herkömmlichen 
Werte wiederentdecken und auf diese Weise den alten Institutionen hel- 
fen, ihre ursprünglichen Werte wiederzugewinnen. 

Das wären einige der Chancen, die im Zug der monastischen Erneue- 
rung angeboten werden. Wir sind Zeuge dieser Erneuerung, die nur 
eine Seite ausmacht an einem riesigen Prozeß, von dem die ganze Ge- 
sellschaft betroffen wird. Man konnte es in etwa voraussehen, danach 

29 Vgl. P. Penco, 11 capitolo •De generibus monadiorum" nella tradizione medievale, in: 
Studia monastica 3 (1961) 241-258. 



Mönchtum und Contemplatio 135 

verlangen, es vorbereiten. Teilhard schrieb schon im Jahre 1943: •Aus 
zahlreichen Anzeichen - Unzufriedenheiten und Wünschen aller Art 
- geht klar hervor, daß sich gegenwärtig eine tiefgreifende und allgemeine 
Umwandlung im menschlichen Bewußtsein vollzieht. Auf intellektuellem, 
sittlichem Gebiet, im Bereich der Mystik begnügen wir uns nicht mehr mit 
dem, was unsere Väter noch zufriedenstellte. Unsere Erwartungen gehen 

höher"30. 
Ein paar Jahre später machte man eine Umfrage: •Auf welchen Typ 

von Heiligkeit geht die Entwicklung?". Die Antworten machten deutlich, 
daß die Formen der Askese und der christlichen Weltpräsenz im Begriff 
sind, weithin anders zu werden als früher und im Vergleich zu dem, was 
noch immer in der geistlichen Literatur zu lesen ist, die den Gläubigen ihre 
Vorbilder und Ideale vorstellt31. Heute, nach zwanzig Jahren technischer 
Entwicklungen und ihrer Folgen, werden die Ansprüche einer •Erwach- 
senenbildung" beständig größer. •Die von Wirtschaftlern und Humani- 
sten geforderte Ausbildung will mehr denn je autonome Menschen for- 
men, die genug Phantasie haben, um sich in die Zukunft zu stürzen, und 
genug Charakter, um ihre Verantwortung in den umwälzenden Gegeben- 
heiten zu wahren. Zugleich müßten das gemeinschaftsbezogene Menschen 
sein - denn die Zeit der Isolierung ist vorbei - und auch ausgeglichene 
Menschen, die zurückzufinden wissen in die Einsamkeit, die Meditation 
und die Schönheit"82. Das ist der menschliche und christliche Rahmen für 
ein Mönchtum, das seine Zukunft schmieden muß. 

Diese Aufgabe wird es lösen im treuen Stehen zu den Grundwerten der 
monastischen Tradition oder auch in deren Wiederentdeckung. Ihre gro- 
ßen Lehrmeister: Basilius, Benedikt und andere, haben sie aufgezeigt. 
Was letzteren angeht, brauchte er in der so neuartigen Situation von 
heute das Fundament seiner Konzeption nicht zu ändern. Mit wie viel 
Takt, mit welcher Hochachtung vor dem Menschlichen hat er seine •Schu- 
le" eröffnet, eine Schule, in der man mit Hilfe des wahren Lehrers nichts 
anderes als den echten Glauben herausbilden sollte. Das übrige mußte 
natürlich geregelt werden; man hatte für alles maßgebende Motive. Aber 
es ging dabei eben nur um •das übrige", mit allem, was das an Relativem 
besagt. Heute, am Ende einer langen Entwicklung, kommt das Zweite 
Vatikanische Konzil - erstmalig, wie es scheint, in einem lehramtlichen 

30 Science et christianistne, 193. 
31 Vers quel type de saintete allons-nous? Sondernummer von: La Vie Spirituelle, 74 
(1946) 147-328. 
32 P. Harvois, Antrittsvorlesung für den Lehrstuhl für Erwachsenenbildung Ecole natio- 
nale superieure des sciences agronomiques appliquees, 6. Dez. 1966; vgl. Bulletin du CTN 
(s. Anm. 23) 43, Sept. 1967, S. 20. 



Jean Ledercq 136 

Dokument - zu der Erklärung, daß das Mönchtum dem göttlichen Kult 
geweiht ist33. Benedikt wollte eben dies gelebt wissen. 

Benedikt verwies seine Schüler auf den heiligen Basilius. Von ihm hat 
man gesagt, er sei •vor-monastisch" gewesen, was heißen soll, daß er vor 
der großen Entfaltung der monastischen Institutionen seinen Platz hatte34. 
Jedenfalls hat er mehr eine Lehre verkündigt als Vorschriften erteilt für 
ein geordnetes Klosterleben. Seine Lehre besitzt ekklesialen Charakter, 
das gibt ihr heute Aktualität. Basilius legte Nachdruck darauf, daß die 
Mönche Kirche sind, in der Kirche und für sie leben. Dabei dachte er zu- 
nächst an die Ortskirche. Doch räumte er ein, daß die Mönche Distanz hal- 
ten sollten zum Ganzen der christlichen Gemeinschaft. Er gab dafür die 
Begründung, daß diese tiefgehend geprägt bleibe von der •Welt". Sie sei 
erst auf Hoffnung hin erlöst. Die Weltzurückgezogenheit war also nicht 
zuerst physisch, materiell, sondern geistlicher Art. Wer immer das evan- 
gelische Ideal der Kommunität teilt, der ist •Vater, Bruder und Schwe- 
ster" und soll dementsprechend auch behandelt werden. Hingegen darf 
man Eltern und Freunde nicht mehr kennen, wenn sie den Geist der Welt 
in sich festhalten. Man lebt also gemeinsam in einer Gottsuche, die konkret 
wird in beständigem •Gedenken" seiner Heilstaten und seiner Weisun- 
gen, was, sozusagen rückläufig, eine Reinigung von jeglichem Sünden- 
•Gedenken" verlangt. 

Das ägyptische Mönchtum hatte schon sehr früh eine viel klarere Vor- 
stellung von der Sonderart monastischen Lebens, vom Wert des Schwei- 
gens, der Einsamkeit. Das kommt in manchen Apophtegmen zum Aus- 
druck. Schon bei Pachomius sind die Beziehungen zur Außenwelt auf die 
Pforte beschränkt, wie im heutigen Mönchtum. In allen monastischen 
Ausformungen aber, auch in den am weitesten •geöffneten", weckt die 
Verbindung mit der Welt Befürchtungen. Selbst der heilige Basilius hat 
große Sorge, daß nur ja die •Ausgänge", insbesondere die des Zellerars, 
nicht den Geist der Welt und die Sünde ins Kloster tragen. Er verlangt, 
daß man nur zu mehreren ausgehe und daß bei der Rückkehr dem Abt be- 
richtet werde. Er hat wenig Vertrauen zu den Wallfahrten, die manchmal 
recht wenig christlich waren. 

Die Formen mögen variieren, die Motive verschiedenartig sein: so oder 
so scheint Welttrennung eine •Konstante" des Mönchtums zu bilden. Das 
gilt es wohl zu beachten. Es geht nicht um Trennung von der Kirche als 
solcher. Aber aus der irdischen Seite der Kirche ergeben sich praktische 
Probleme. Das Mönchtum hilft durch seine Distanz der Kirche, ihren 
eschatologischen Charakter zu bezeugen. Die echte (Welt-)Trennung ge- 

33 Dekret •Perfectae caritatis", Nr. 9. 
34 P. J. Gribomont hat das in verschiedenen Arbeiten dargelegt. 



Im Spiegel der Zeit 137 

schieht auf der Ebene des Glaubens; sie besteht vor allem in dem Versuch, 
nach Maßgabe des Glaubens zu leben. Sie nimmt im Herzen ihren An- 
fang: im Brechen mit der Sünde, der Welt, die jeder in sich trägt, im Ver- 
zicht auf die eigene Entfaltung, so wie sie einer spontan möchte, seinem 
•Eigenwillen" folgend, im Finden seiner Entfaltung auf eine andere 

Weise. 
Bei der gegenwärtigen Erneuerung ist es vordringlich, den Finger auf 

die Stellen zu legen, wo es an der wesentlichen Loslösung fehlt, die immer 
zuerst geistlicher Ordnung ist. Das ist schwerwiegender, als wenn man an 
der äußeren Trennung rüttelt oder sie sogar völlig abzuschaffen sucht. 
Man sollte hier wie überall unterscheiden zwischen Begegnung mit der 
Welt, die heute wie stets eine sündige, möglicherweise verführerische 
•Welt" ist, und der Welt, insofern diese •modern" ist, das heißt: die Welt 
der konkreten Menschen unserer Zeit, die so, wie sie sind, zum Heil be- 
rufen sind. Ist nicht die Hauptsache der ungetrübte Blick auf das, was Le- 
ben nach dem Evangelium heißt? Was das konkret für uns bedeutet, das 
herauszufinden und zu verwirklichen bleibt uns aufgegeben. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Die heutige Zölibatskrise und ihre Bewältigung 

Analysen und Vorschläge 

Vorbemerkung: 

Was im folgenden gesagt wird, entstammt der eigenen Beobachtung und Erfah- 
rung, dem Gespräch mit einzelnen und im kleinen Kreis von Priestern und Laien 
sowie der Lektüre der ausgedehnten Literatur über den Priester in der heutigen 
Welt und zur gegenwärtigen Zölibatsdiskussion1. Es gilt in erster Linie für die 
Verhältnisse in den Ländern des deutschen Sprachbereichs. 

Es hat sich in den letzten Jahren immer mehr herausgestellt, daß es sich in der 
augenblicklichen Zölibatskrise um eine umfassende Krise des priesterlichen Am- 
tes handelt, die den Priester in seiner ganzen Existenz, menschlich, religiös und 

1 Vgl. vom Vf.: Zur gegenwärtigen Zölibatsdiskussion. Literaturberidit, in: Concilium 5 
(1969) 223-226. 




