Ménchtum und Contemplatio im Gesprich mit einer
sich wandelnden Gesellschaft

Jean Leclercq OSB, Clerf/Rom

Probleme

Die Krise des Monchtums ist ldngst {iber Formen und Reformen hinaus-
gewachsen, sie stellt die Frage nach der Daseinsberechtigung. Die Mbonche
selbst fragen sich: ,Gibt es noch einen Platz fiir uns? Wozu sind wir dien-
lich? Kann man uns brauchen?“. Viele sind innerlich zerrissen: sie wissen
um die Verpflichtung ihrer Berufung — nur wenn sie in der von der Kirche
approbierten Form dazu stehen, konnen sie sich treu bleiben und werden,
was sie sein sollen —; zugleich sind sie betroffen von den Einwianden, Kri-
tiken und Verurteilungen, die dem Monchtum gegeniiber laut werden.
Solches Betroffensein beruht oft auf Einsicht, wird aber auch oft von For-
mulierungen der modernen Anthropologie und Soziologie forciert, die
nur wissenschaftlich tun, in Wirklichkeit aber ein Widerhall personlicher
Konflikte sind. Vielfach erwachsen die Einwinde auch aus einer theologi-
schen Besinnung.

Keinem dieser Einwinde braucht man auszuweichen. Im Gegenteil, es
gilt, sich ihnen zu stellen. Was an ihnen giiltig ist, soll man sich aneignen
und ihre Tragweite richtig einschitzen. Ist es wirklich notwendig, dafl
auch die Kontemplativen etwas tun, was von unmittelbarem Nutzen ist?
Und wenn ja: Was soll das sein? Sagen wir es gleich, und zwar ganz klar:
Es geht nicht um Verteidigung, noch weniger um negative Kritik an schu-
lischer Arbeit, Pfarreien, Missionen und sonstigen Betitigungen auf 6ko-
nomischem, apostolischem und erzieherischem Gebiet, legitime Betétigun-
gen, die von manchen Klostern mehr oder weniger spat iibernommen wur-
den. Das Problem sieht anders aus fiir Kloster, die mit keiner derartigen
Erbschaft aus der Geschichte befrachtet sind. Sie miissen sich fragen, wel-
chen Platz das Monchtum in der Kirche und in der Gesellschaft hat. Wird
man zu einer Losung kommen durch ,Soziologische Experimente®, durch
sogenannte ,Kommandos®, wie man heute sagt, das heiflt: durch kleine
Monchsgruppen, in denen man nicht nur arbeitet, sondern zusammenlebt,
ohne sich in der Daseinsweise, im Beten, in der Tatigkeit von anderen
gliubigen Menschen zu unterscheiden? Einmal mehr: uns scheint ein
gewisser Mittelweg geboten.

Halten wir zunichst fest, dafl es denkende Menschen — Ménche und Nicht-
ménche — in der Kirche gibt, die problemlos ein Leben fiir legitim hal-



Jean Leclercq 118

ten, das aus seinem Wesen heraus nur auf Gebet und Askese ausgerichtet
ist. Ein Philosoph und Historiker wie H. I. Marrou betont die Notwen-
digkeit ,dieser Kontemplativen, deren Berufung sie ohne Umschweife auf
das Ewige hinsteuern 1afit“!. Ein Theologe wie der Kanoniker R. Guelluy
preist dieses Leben; seine Echtheit werde durch die Freudigkeit der Mén-
ner und Frauen, die es fihren, verbilirgt®. Ein Monch wie P.G. Lafont
spricht von , dieser Berufung zu einem Leben der Zuriickgezogenheit in
Einsamkeit und Schweigen“® und von ,dem Prophetismus, ja dem Pneu-
matismus der monastischen Existenzweise“4. Die monastische Berufung sei
von der priesterlichen verschieden. Wenn trotzdem beide in ein und dem-
selben Tréiger zusammentreffen, dann miisse sich das monastische Prie-
stersein anders verwirklichen als in einer apostolischen Gemeinschaft:
»Die monastische Berufung liegt auf der Ebene des allgemeinen Priester-
tums der Gldubigen; das gemeinschaftliche Leben, die Arbeit und die
Weltdistanz ordnen sie dieser Ebene zu, an sie ist sie gebunden“s,

Einer der Griinde, die fiir die zahlenmafige Beschrinkung der Prie-
stermoénche und der mit dem Priestertum gegebenen Aufgaben sprechen,
lautet so: ,Die Beibehaltung des Weihepriestertums wiirde eine breite
Offnung der Monasterien fiir die Laienchristen gerade jener Schichten
definitiv verhindern, denen sich die Kirche heute ganz besonders zuwen-
den will“®. Das sind die wirtschaftlich und kulturell weniger Begiiterten.
Man sieht, das radikale monastische Leben rein kontemplativer Prigung
schlieflt an sich nicht jede Ausstrahlung aus. Die Frage ist nur: wie, in wel-
chen Formen kann das geschehen?

Vor vereinfachenden historischen Argumenten sollte man sich hiiten.
Wollte man etwa das Apostolat der ,groflen Kontemplativen®, wie Bern-
hard von Clairvaux und Teresa von Avila, als Beispiel hinstellen und von
allen Kontemplativen verlangen, dafl sie ihre Erfahrungen den iibrigen
Menschen mitteilen, dafl sie ,die geistlichen Lehrer ihrer Zeit“? seien, so
iibersihe man, dafl beide Ausnahmemenschen waren; sie griindeten Kl6-
ster fiir gewohnliche Leute, fiir Menschen also, denen sie niemals zugere-
det hétten, es ihnen gleichzutun in dem, was an ihnen auflergewohnlich
war. Zu thren Lebzeiten, unter ihrer Anleitung haben Tausende von
Zisterziensern und Karmelitinnen gelebt, ohne ein anderes Apostolat als
das ihres verborgenen Lebens anzustreben. Wollte man ,das Apostolat

v Théologie de histoire, Paris 1968, 115.

2 A I'écoute de Dieu, Tournai 1964, 131-133.

3 L’appel des moines au sacerdoce, in: Supplément de la Vie Spirituelle, 86 (1968) 439.
4 Ebd. 437.

5 Ebd. 441.

¢ Ebd. 448.

7 F. Wulf, Fragen um die kontemplative Berufung, in: Geist und Leben 41 (1968) 65.



Ménchtum und Contemplatio 119

der Feder® anfiihren, zu dem man vormals die Kartiuser ermutigt hat,
so wiirde man sich Illusionen hingeben iiber ihre eigentliche Rolle in der
Kirche.

Theologische Voriiberlegungen

Das eigentliche Problem ist theologischer Art. Jeder Lebensstand in der
Kirche rechtfertigt sich einzig dadurch, dafl er ein Dienst ist oder, wie man
heute gern sagt, eine ,Diakonie‘. Auch die Monche miissen also ,,im Dienst
der Kirche“s stehen, sollen Verpflichtungen iibernehmen fiir ihre Briider,
Christen wie Nichtglaubende, fiir alle, an die sich die Botschaft des Evan-
geliums richtet. Wenn aber auch alle Dienste ,der Kirche* zugehéren, in
und fiir die Kirche zu verrichten sind, so sind doch nicht alle gleicher Art.
In der Kirche wie in der modernen Gesellschaft spezialisieren, spezifizie-
ren sich die Dienstleistungen, das heifit, sie legen sich mehr und mehr fest
auf ein gesondertes Ziel und begrenzen sich damit in ihren Mitteln; denn
konkrete Aufgaben verlangen konkrete Mittel. Der Dienst ,kann ebenso
im zuriickgezogenen Gebet bestehen wie im Einsatz an technischen und
kulturellen Verbesserungen der Welt“®. Und es liegt auf der Hand, dafl
die nimlichen Christen nicht gleichzeitig beide Arten von Aufgaben ernst-
haft und ernst zu nehmend angreifen koénnen.

Fin weiterer Punkt: Heute besteht man immer entschiedener darauf,
dafl das Gottverhiltnis des Menschen in der Mitmenschlichkeit gelebt
wird. Gott hat sich, indem er Mensch wurde, den Menschen mitgeteilt, der
menschgewordene Gott hat sich den Menschen iibergeben. Die Verbin-
dung zwischen den Menschen und Gott wird gekniipft durch die Menschen,
die Gott liebt und die er retten will. Man findet das Heil nur, indem man
anderen zum Heil verhilft, indem man ,die Erfahrung des Néchsten in
der Liebe“ macht®®, indem man sich aus freien Stiicken fiir ihn verfiigbar
macht. Und darin 6ffnet man sich auf Gott hin, der die Menschen iiber-
steigt. Gott teilt sich durch ihre Vermittlung mit, und nur durch sie und in
ihnen gelangt man zu Gott. Gottbegegnung vollzieht sich also zundchst
und notwendigerweise in denen, mit denen man unmittelbar zusammen-
lebt, in einer festumrissenen, eindeutigen Liebe zu einem oder mehreren
Menschen. Hier ,realisiert® sich die allumfassende Liebe, das heifit, wird
sie zur Realitat. Das gilt fiir die Ehe, aber auch fiir jede andere Begeg-
nung, fiir jede Erfahrung des Nachsten''.

8 J.Sudbrack, Das Neue wagen — und das Alte gewinnen. Zur Selbstbesinnung der
Ordensgemeinschaflen, in: Geist und Leben 41 (1968) 184.

% Ebd. 186.

10 X. Rahner, Die Ehe als Sakrament, in: Geist und Leben 40 (1967) 181.

11 Ebd. 184.



Jean Leclercq 120

Darin liegt ein Anspruch fiir alle Formen gemeinsamen Lebens im Or-
densstand. Dieses fordert ja die Begegnung von Mensch zu Mensch: jeder
bildet in ithm einen Teil des Lebens der anderen, man ist sich gegenseitig
ein Zeugnis des Glaubens, nicht in Worten, sondern zuerst durch die Exi-
stenz, die man miteinander teilt. Von diesem Austausch der Liebe wird
das Gebet und alles Tun befruchtet. Die Gemeinschaft als solche muf} ein
geistliches Leben besitzen, nicht oder nicht zuerst der einzelne in ihr. Und
zugleich: je mehr jedes threr Glieder personal zu sich selbst kommt, sei-
nem Wesen und seiner Gnade nach verschieden vom andern, desto mehr
kann es zur Bereicherung des Ganzen beitragen. Jeder wird er selbst blei-
ben und zugleich sich fiir Gott wie fiir die Kirche entfalten, je nach dem
Mafl seines Gebens und Empfangens. Vielleicht hat man in der Vergan-
genheit allzu sehr auf Gleichférmigkeit bestanden; als ob das ,Endpro-
dukt® des Noviziats eine Uniformierung sein miisse. Man hat denselben
Wortschatz, die gleichen Vorstellungen. die namliche Art, sich zu geben.
Allzu viel personale Eigenstindigkeit sei ein Hindernis fiir die Bestin-
digkeit der Ordensleute. Gewifl: Solange man sich damit begniigte, dafl
jeder ,sein® geistliches Leben hatte und die Kommunitit aus einem
Nebeneinander von eifrigen Ordensleuten dieser Art bestand, gab es da-
bei kaum Probleme. Man hatte sie verdringt. Mit dem modernen Insistie-
ren auf die Eigenstiandigkeit der Personen erwachsen zwar neue Probleme,
aber sie sind echt. Das Leben in Gemeinschaft wird schwieriger, aber es
wird mehr Gestalt haben, reicher sein, fruchtbarer, mehr der Wiirde des
Menschen entsprechen.

Diese Ideen haben natiirlich fiir die monastischen Gemeinschaften genau
so ihre Konsequenzen wie fiir alle iibrigen menschlichen Gruppen. Thre
konkrete Anwendung wird fiir sie aber, entsprechend ihrer besonderen
Berufung, eine spezifische sein miissen. Viele Kontemplative, Manner wie
Frauen, sind hier auf der Suche. Die Antwort, die sie zu finden haben,
ist nicht leicht. Sie wird ebenso das Ergebnis theologischer Uberlegung
wie einer realen Erfahrung des kontemplativen Lebens sein.

Das Monchtum lebt innerhalb der Kirche, es befindet sich aber auch in
der Welt. Es hat also Pflichten gegeniiber Kirche und Welt, es nimmt teil
an der Heilssendung der Kirche fiir die Welt. Es muf}, wie man heute zu
sagen pflegt, ,gedffnet” sein. ,Es gibt aber auch eine illegitime Offnung
des Monchtums zur Welt hin. Vor ihr ist ... zu warnen. Seiner seelsorg-
lichen, erzieherischen und sozial-karitativen Arbeit sind Grenzen gesetzt.
Sonst wird sein besonderer Auftrag, sein besonderer ,Dienst* in der Kirche
und fiir die Welt: Zeichen der eschatologischen Hoffnung zu sein, ver-

2 Unter dem Titel ,Témoignages de contemplatives sur leur vocation* habe ich etliche
Belege verdffentlicht, die das hier Angedeutete stiitzen kénnen.



Ménchtum und Contemplatio 121

fehlt*1s. Das sagt ein Jesuit, F. Wulf, in einem Artikel, in dem er ein Wort
einlegt zugunsten der Weltprasenz eines unverfalschten Ménchtums.

Aufmerksam gemacht durch solche Freunde ihres Lebens wird es nun
aber Sache der Monche sein miissen, die ihnen eigene Form zu finden, in
der sich dieses Programm durchfithren lafit. Durch Tatsachen und zuvor
noch durch ihre Uberzeugung gilt es Antwort zu geben auf all die Fragen,
die sich hier stellen. Mufl wirklich das Leben des Kontemplativen in sei-
nem ganzen Umfang fiir andere ,sichtbar und greifbar werden“? ,An-
dernfalls“, sagt man, ,bliebe sein Gebet fromme Tauschung, die Projek-
tion eines introvertierten Herzens, da er in der kiinstlichen Abgeschieden-
heit seines klosterlichen Daseins kaum zu menschlicher Reife gelangte und
sich nicht in echter Weise zum Du, zu Gott und den Mitmenschen hin zu
iiberschreiten vermochte. Neue Formen und Moglichkeiten realer Welt-
und Menschenbegegnung zu finden ist daher ein Kernproblem, das sich
den kontemplativen Orden heute stellt“!4,

Diese Schlufifolgerung ist zwingend, das geben wir zu. Ein echtes Pro-
blem wird damit genannt. Dagegen iiberzeugen uns die vorausgehenden
Uberlegungen nicht in gleicher Weise. Verlangt ,Da-Sein fiir andere” mit
Notwendigkeit auch das ,Mit-Sein“? Zwischen Weltverachtung, Welt-
flucht, Weltferne auf der einen und voll gelebter Welthinwendung auf
der anderen Seite bleibt doch Raum fiir bewuflte Zuriickgezogenheit, die
ihrerseits eine Weise des ,Anwesendseins“ und des ,Lebens fir“ dar-
stellt. In diesem Sinn gibt es ein echtes , Anwesendsein® des ,Abwesend-
seins“. Wenn die Kirche fiir die Welt da ist, dann doch mit der Aufgabe,
ihr Reich zu verkiindigen. Das geschieht nach Mafigabe der Charismen,
die den einzelnen Menschen und Gemeinschaften gegeben sind. Macht
aber die Zuriikgezogenheit, in der Menschen und Gemeinschaften leben,
nicht ebenfalls einen Teil der Botschaft aus, die die Kirche den Menschen
dieser Welt zu kiinden hat, also einen Teil ihrer Sendung in die Welt?
Die Kirche ist zwar in die Welt gesandt; daraus 18t sich aber nicht fol-
gern, dafl nun alle, Einzelmenschen wie Gruppen, diese Weltsendung in
der gleichen unmittelbaren Teilnahme zu leben haben. Um nur einen
Beleg anzufiihren: Schon der selige Paul Giustiniani hat lange Seiten ge-
schrieben iiber die Verkiindigung des Evangeliums durch ein Verlassen
der Welt um des Evangeliums willen®. Eines natiirlich ist unerldfliche
Vorbedingung: es mufl geschehen ,,um des Evangeliums willen®, das heifit
mit der Absicht, in einem Opfer der Liebe dem Einen zu begegnen, den

13 F, Wulf, Der Auftrag des Mondhiums in der modernen Welt, in: Liturgic und Ménch-
tum, Laacher Hefte 43 (1968} 55.

14 F, Wulf, Fragen um die kontemplative Berufung, a. a. O., 66.

15 Seul avec Diew. La vie érémitique d’aprés la doctrine du B. Paul Giustiniani, Paris
1955, 48-56: La prédication sans paroles.



Jean Leclercq 122

die Frohbotschaft verkiindigt, und zugleich teilzuhaben an seinem Opfer,
an seiner Liebe, an seinem Gebet.

Man mufi, sagt man anderwirts, ,die Erfahrung des Néchsten“ machen.
Geschieht das etwa nicht im Gebet, zumal in einem Leben, das dem Gebet
Garantie, Halt und bestindigen Ansporn bietet, durch eine Zucht, die
fortwahrend daran gemahnt, dal man Nein sagen muff zu sich selbst? Die
Erfahrung des Néchsten hat ihren eigentlichen Platz doch nur im Glau-
ben. Unmittelbarer Kontakt oder ein Schulter-an-Schulter machen das
»Mit-Sein® noch nicht zu einer christlichen Erfahrung. Auch eine Ehe kann
ein ,Egoismus zu zweit“ sein oder, was noch schlimmer ist, das Zusam-
mentreffen von zwei Egoismen. Im liebenden Einander-Begegnen aber
begegnen die christlichen Gatten miteinander Gott. Entsprechend kann
die Erfahrung des Néchsten in einer Begegnung innerhalb der kontempla-
tiven Daseinsweise gemacht werden. ,Der Nachste® sind dann die Mén-
ner oder Frauen, mit denen man das gemeinschaftliche Leben teilt, das
sind dartber hinaus all die Menschen, in deren Namen, fir die und in
Verbindung mit denen man betet, Gott begegnet. Auf Gott allein setzen
heif$t nicht den Nachsten ,,ausklammern®; auch dann nicht, wenn man sich
seiner nicht ausdriicklich bewufit ist. Benedikt , dispensierte“ seine Monche
nicht von ihrer Dienstpflicht fiir die Grof8kirche!®. Er hat nur ganz einfach
nicht dariiber gesprochen. Er sah sogar vor, dal man mit dem konkreten
Néchsten in Verbindung trat — also mit den Mitbriidern und dem ankom-
menden Gast. An die Géste hat er auch gedacht, als er das Gebot auf-
stellte, ,alle Menschen zu ehren“!”. Nur diese Ausrichtung wurde aus-
driicklich vom Anfinger im monastischen Leben verlangt. Der Dienst am
Heil aller ergab sich von selbst; man brauchte ihn nicht ausdriicklich zu
formulieren. Welche Bewandtnis es auch haben mag mit den heutigen
Meinungen tiber die notwendige Mittlerschaft des Nachsten fiir die Gott-
begegnung, auf jeden Fall muf} man sich an folgendes geschichtliche Da-
tum halten, das zur Kirche gehort und nicht auf einem Irrtum des Heiligen
Geistes beruhen kann: Fiir viele Kontemplative ~ fiir die meisten, viel-
leicht sogar fiir alle — hatte ihre Berufung lange Jahrhunderte hindurch
(und wer wollte die Moglichkeit ausschliefen, dafl das auch heute noch fiir
manche gilt) kein anderes Ziel als die Vereinigung mit Gott in der Kirche
Jesu Christi, und das heifit notwendigerweise: in der Liebe, die ihrerseits
allumfassend ist. Nach und nach ist man sich stirker bewufit geworden,
wie die allumfassende Liebe wirksam wird. Man kann dies fiir einen Fort-
schritt halten. Daf es aber in der Kirche (und das gilt auch von ihren Fih-

16 Vgl. J. Sudbrack, a. a. O., 188.
17 Vgl. A. de Vogiié, ,Honorer tous les hommes“. Le sens de I'hospitalité bénédictine, in:
Revue d’ascétique et de mystique 40 (1964) 129-138.



Moénchtum und Contemplatio ' 123

rern und Lehrern) so langsam wuchs, mufl darauf aufmerksam machen,
daB das kontemplative Da-Sein auch ein Mysterium ist: ein Mysterium
darin bestehend, dafi Menschen zweckfrei und nach aufien hin nutzlos ihr
Leben verbringen, in einer Ausrichtung auf Gott, die allem anderen
gegeniiber den Vorrang hat.

Ausblicke

Wie immer es sich nun aber mit der Vergangenheit verhalten mag: heute
und im Hinblick auf die Zukunft, zumindest auf die unmittelbar bevor-
stehende, dringt sich einem, so man wach ist fir die Marschrichtung der
pilgernden Kirche, die Empfindung oder doch eine ,Vorahnung* auf, als
miiten die Kontemplativen mehr Kontakte haben mit der Welt, unmit-
telbarer auf sie ausstrahlen. Freilich darf das nicht auf Kosten ihrer
Hingabe an das Gebet gehen. Soll man sich eine solche Ausstrahlung aus-
driicklich vornehmen, sich auf sie einstellen und auf sie hin ausrichten —
und damit in Gefahr kommen, die Gottsuche aus der Mitte zu riicken, sie,
die doch lange Zeit hindurch das einzige bewufit angestrebte Ziel war? Ist
das kontemplative Leben umzuorganisieren, mufl man sich dafiir noch auf
andere Weise zuriisten als durch die Gebetserfahrung, etwa so, wie es die
apostolischen Orden tun? Viele Fragen, auf die das Leben selbst Antwort
geben wird, vorausgesetzt, dafl man gelehrig bleibt fir den Geist, der die
Kirche beseelt. Doch hat man von jetzt an die Pflicht, dieser Entwicklung
ins Auge zu sehen, sie bereitwillig zu akzeptieren als ein Zeichen der Zeit,
als eine Aufforderung, sich von gewissen Vorstellungen und Praktiken zu
16sen, an die man sich gewdhnt hat. Der erste Schritt dazu wird die Befrei-
ung der Kléster von den engen juridischen Schranken sein, in die man das
Mysterium des kontemplativen Lebens zuweilen eingesperrt hat. Statt es
auf eine Institution unter anderen zu reduzieren, einen mehr oder weni-
ger gut funktionierenden Betrieb, der dank den Vorschriften leicht zu
steuern ist, mufl man diesem Leben Raum lassen, alle seine Krifte und
Mbglichkeiten zu offenbaren, zu zeigen, freizusetzen.

Man wird ihm helfen miissen, in der christlichen Gesellschaftsordnung
den zukommenden Platz zu finden. Das geht nicht die Kontemplativen
allein an, es ist auch Sache der Kirchenfiihrer, des Klerus, der apostoli-
schen Orden und des ganzen gliubigen Volkes. Man muff den Kontempla-
tiven Wirkméglichkeiten erschliefen, die nicht blof} den Lebensunterhalt
sichern, sondern einen echten Beitrag gestatten zu den Bemithungen der
Kirche auf apostolischem und kulturellem Gebiet. Monche und Nonnen
sollten sich mit anderen Dingen beschéftigen als mit der Herstellung von
Essenzen, Zuckerwerk, Stickereien oder Webereien. Die Kirche hat ande-
res notig.



Jean Leclercq 124

Fir die Kontemplativen ihrerseits wird Weltpriasenz zuallererst in
einer , Weltzuwendung® bestehen: in einer wachen Hinkehr zum Kosmos,
zur gesamten Menschheit, zu ihren Aktionen und Konstruktionen, zu
ihrem Werden und Fortschritt, ihren Problemen und Gefahren. Sich-
Informieren wird erste Pflicht sein, was nicht heifit, dal man Bescheid
weil} iber sdmtliche Manover der letzten Weltraumfahrt, wohl aber, dafl
man unterrichtet ist iber die groflen Zeitprobleme, einschliefilich jener,
die sich im Zusammenhang mit den interplanetarischen Eroberungen stel-
len — und zuweilen wird man sie gewahr werden just anlaflich eines sol-
chen Raumfluges. Im Jahre 1939 traf ich einen Kartiuser, der bis zum Tag
seines Soldatwerdens keine Ahnung davon gehabt hatte, dafl die Welt am
Vorabend eines Krieges stand. Erst beim Verlassen des Klosters horte er
den fiir ihn bis dahin unbekannten Namen Hitler. Man kann diese Unwis-
senheit eines ganzen Milieus als beispielhafte fromme Abriegelung deu-
ten. Man kann sich auch fragen, welchen christlichen Wert eine solche Ein-
stellung hat. Bisweilen erlebt man, daf sich ergraute Kontemplative im-
mer noch auf Theologen berufen, die in ihrer lingst vergangenen Jugend
einmal fithrend, vielleicht sogar hervorragend waren, jetzt aber lange tot
sind. Sie tun so, als sei der Fortschritt in der Gotteswissenschaft nicht auch
ein Teil des kirchlichen Lebens und des Werkes, das der Geist Gottes voll-
bringt.

Eine christliche Schriftstellerin, die im Titel ihres jiingst erschienenen
Buches zum Ausdruck bringt, dafl sie mit der Kirche ,die Welt hort“®,
schreibt folgendes:

»Die Gottsuche, so scheint mir, kann nicht unabhingig von ihrem
Kontext vor sich gehen, will sagen: unabhingig von dieser Menschen-
welt, die in voller Entwicklung steht, in voller Bewegung, in heftigen
Geburtswehen, und die in all dem zu Gott hin aufgebrochen ist. Gott
und sein grofler gottlicher Plan sozusagen konnen nicht voneinander
getrennt werden. Denn dieser grofie Plan ist ja Gottes Liebe selbst.
Wenn der Moénch Gott sucht, ist er damit etwa nicht auf der Suche
nach dem grofien géttlichen Plan: nach dem gesamten Werdeprozef§
(ndmlich) der von Gott geliebten, von Gott gerufenen, von Christus
erlosten Menschheit?

Hinzu kommt, daff der Monch Gott sucht, Gott aber auch kiinden
muf. Er wird ihn um so mehr und besser kiinden, je mehr er ihn sucht,
und je mehr Gott sich thm zu erkennen gibt. Aber sagen und gehért
werden sind zwei Dinge. Gehért werden setzt voraus, da8 man das

18 Es handelt sich um Mich¢le Aumont, L’église écoute, Paris 1967; die Vi. hat mir ge-
stattet, das, was sie mir kiirzlich geschricben hat, hier anzufiihren, wofir ihr an dieser
Stelle gedankt sei.



Ménchtum und Contemplatio 125

Ohr des anderen hat, dal man mit ibm die gleiche Wellenldnge hat,
mogen auch Lebensbereich und -art verschieden sein. Hieraus ergibt
sich die Notwendigkeit, den Standort des anderen herauszufinden.

SchlieRlich hat einer, der seine Existenz, sein Beten, sein Wesen
aus Gottes Mysterium und Leben speist, manches zu sagen — er hat
ein Geschenk zu machen —, und er hat das zu tun von gewissen Ansatz-
stellen aus und bei Anlissen, die es auszumachen und zu nutzen gilt.
Hierfiir ist ein Wachsein erforderlich, das die Umwalzungen, Pro-
bleme und Ereignisse im Blick behalt und weif}, dafl das, was man das
Zeitliche' (Weltliche) genannt (und zuweilen auch als solches verwor-
fen) hat, heute mehr denn je im ,Geistlichen’ widerhallt. Ich weifl
wohl, mein Gedanke ist nicht klar; aber etwas ist doch daran. Geist-
liche Trennung von der Welt: ja! Aber sofort mufi man hinzusetzen:
Wenn diese Art von Welttrennung gemeint und wenigstens teilweise
verwirklicht, der Intention nach verwirklicht wird, dann ergibt sich,
tiefer gesehen, eine andere Ordnung der Prisenz oder Zuwendung,
und sie ist deutlich zu machen.

Kaum vorzustellen, dafi der Monch oder Mystiker mit Gott vereint
und in Kontemplation lebt, ohne verbunden zu bleiben mit all dem,
was auf unserem Planeten vor sich geht, unter den Menschen sowohl
wie im Herzen des Menschen. Gott ist dem, was sich ereignet — ob das
nun ein technisches oder politisches Geschehen ist ~ zu nahe, und der
ganze Kosmos ist zu sehr Gottes Schopfung, als dafl der Gottsuchende
nicht eine ganz bestimmte Ordnung zwischenmenschlicher Beziehun-
gen anzukniipfen und vorher noch zu entdecken hitte mit allem, was
in unserem Universum geschieht.”

Die Schreiberin dieser Zeilen fiigt abschliefend hinzu:

,Ich fiir meinen Teil habe oft dafiir Kritik hinnehmen miissen, daf§
ich den Ausdruck ,Trennung von der Welt' aufgegriffen habe und
immer noch gebrauche. Nein, ich habe noch keinen Ersatz dafiir ge-
funden, und im Grunde stehe ich dazu, sofern man das Wort nur in
seiner ganzen geistlichen Bedeutung nimmt — die dufere Trennung
ist hierfir das Zeichen, sie ist zugleich Weg und Mittel, um dorthin
zu gelangen, nie jedoch Selbstzweck oder letztes Ziel.®

Liegt die Zukunft des Monchtums in der Stadt?

Mit diesen Uberlegungen stoflen wir auf eine praktische Frage: Soll man
eine solche ,Trennung in Verbundenheit® in der Distanz verwirklichen,
fern der Welt, oder in ihrer néchsten Nihe, in der , Welt“? Dafl die mei-
sten Karmelkonvente, Klarissenkloster und kontemplativen Kommunita-
ten im Herzen der Stidte anzutreffen sind, diese Feststellung reicht zur



Jean Leclercq 126

Entkriftung der Behauptung aus, wonach man ,das kontemplative Leben
nur auf dem Land fihren“ kann. Immer dringlicher stellt sich die Frage
eines ,Stadtmonchtums® fiir Monche und Nonnen, sofern sie noch aufler-
halb leben. Sollen alle in die Stadt umziehen und, wenn ja, wie sollen sie
dann ihr Leben einrichten? Die Kritik an einem Monchtum im Geist der
Gotik ist hier nicht mehr zu leisten. Schon vor mehr als zwanzig Jahren
hat man den Romantizismus abgelehnt, der im 19. Jahrhundert Abteien
neugotischen und pseudomittelalterlichen Stils entstehen oder wieder-
erstehen lief*®. Der damit gegebene Anachronismus ist heute genauso
energisch wie damals abzulehnen®. Zweifellos spitzt sich das Problem mit
fortschreitender Verstddterung immer mehr zu. Auch auflerhalb der gro-
Ren Wohnballungen wichst die ,Stadtzivilisation“. Sie pragt die Psyche,
sie beeinflufit die Moglichkeiten der Kommunikation und damit auch der
Vereinigung mit der Welt und mit einer Kirche, die dieser Welt das Evan-
gelium zu verkiinden hat. Jedes Kloster steht telefonisch in Verbindung
mit der Stadt und deren Bischof. Man kann sich also fragen: Soll man aus
der Tatsache, dafl es ,keine Entfernungen mehr gibt, nicht die Konse-
quenz ziehen und auch den rdumlichen Zwischenraum ausschalten oder
doch verringern, der die Stitten des kontemplativen Gebets trennt von
den Bereichen, in denen oder unter deren Einfluf§ sich mindestens im
Abendland mehr und mehr das Treiben der Menschen wie das Apostolat
der Kirche abspielt? Wenn man, wie ich, beobachtet hat, wie im Herzen
eines riesigen Waldes ein Kloster gebaut wird — 2000 Granitblocke, jeder
dreieinhalb Tonnen schwer, werden dazu benétigt, ein Grabsteinfabrikant
liefert sie, die Bauleitung haben der teuerste Architekt und der namhaf-
teste Unternehmer des Landes —, ein Kloster, das fiir die nachsten 2000
Jahre halten soll als ein Monument, wunderbar wie Chartres, doch von
niemandem zu besichtigen, ein Kloster, in dem zwanzig Einsiedler in un-
mittelbarem Umgang mit Gott leben wollen, aber ohne zu wissen, ob die
Welt sich dndert — wenn man das sieht, glaubt man zu traumen. Was da-
bei zu denken gibt, sind nicht nur die sagenhaften Summen, die in solch
ein Unternehmen gesteckt werden und die den Selbstkostenpreis fiir eine
einzige Stunde der Kontemplation auflerordentlich hochschrauben, son-
dern der Eindruck, daf hier alliiberall Erstarrung herrscht: auf wirtschaft-
lichem, auf liturgischem, auf theologischem Gebiet. Nun, das Geschilderte
mag eine Ausnahme bilden. Die durchschnittlichen, um nicht zu sagen,
»normalen“ Kontemplativen miissen ihren Weg in einer anderen Rich-
tung finden.

1 In: Chances de la spiritualité occidentale, Paris 1966, 27-28, habe ich dahingehende
Texte aus den Jahren 1948 und 1925 zitiert.
20 Vgl. F. Wulf, Der Auftrag des Monchtums in der modernen Welt, a. a. 0., 52.



Ménchtum und Contemplatio 127

In welcher? Hier beginnt die Suche. Sie mufl, so scheint es, zwei Dinge
beriicksichtigen, die miteinander in Zusammenhang stehen: wo man sich
ansiedeln und welche Prigung die jeweilige Gemeinschaft tragen soll.

Daf man mitten in der Grofistadt oder in ihren Randgebieten Eremit
sein kann, beweisen die Tatsachen. Solche Einsiedler, und zwar echte, gibt
es in Europa, Asien und Amerika. Gerade die riesenhafte Ausdehnung
der heutigen Wohnballungen begiinstigt die Anonymitét, das Inkognito,
wie es diese Einsiedler gerade suchen. Da konnen sie unbeachtet leben, nur
Gott sieht sie. Insbesondere macht die Armut in bestimmten aberbevdlker-
ten Randsiedlungen — in den ,Slums“ Formen gewollter Einsamkeit mog-
lich, die das ungewollte Los vieler Menschen ist. Es ist schon, wenn Chri-
sten solche Vereinsamung freiwillig auf sich nehmen, um sie aufgrund
cigener Erfahrung umzuwandeln in ein Mittel, Gott zu begegnen, um den
Herrn prisent zu machen in diesem Elend, das viele ihm Preisgegebene
von Gott sich abwenden 1i8t. ,Die Slums haben heute unter anderem die
Aufgabe“, schreibt Thomas Merton, ,die Menschen niedrigster Klasse
(anderswo wiirde man sagen: die Asozialen) nicht bloff von der dbrigen
Gesellschaft abzusondern, sondern zudem von den Menschen ihresglei-
chen. Der Slum ist heute genau das, was einst die wilde Wiiste war®®.
Kann man aber ein echtes , Eremitenleben® fithren im Larm und Getriebe
eines Stadtzentrums? Braucht man dafiir nicht unbedingt den Abstand,
die Ruhe, das Schweigen des weiten Landes? Antwort hierauf zu geben
ist Sache des Lebens; und es hat diese Antwort schon gegeben, sie lautet:
Man kann es!

Wie wird es aber mit dem gemeinschaftlichen kontemplativen Leben
sein? Man kann ja eine Lebensweise, die urspriinglich fiir das Land ge-
dacht oder doch auf die psychologischen und sonstigen Formen bauerlichen
Lebens abgestimmt war, nicht ohne weiteres in die Stadt verpflanzen. Eine
solche Umsiedlung miifite sich tiefgreifend auswirken auf Wohnweise,
Tageseinteilung, Oberservanzen, Weisen der Betétigung. In all dem ware
der neuen Umgebung und dem stidtischen Milieu Rechnung zu tragen.
Diese Probleme sind nicht zu 16sen ohne Phantasie, Mut zum Experiment
und Aufwand von Zeit. Ein Riickgriff auf die Geschichte wiirde nicht aus-
reichen. GewiR haben frithchristliche Asketen in grofier Zahl in der Stadt
gelebt. Im Mittelalter gab es viele Stadtkléster. Aber sie unterschieden
sich nach Zielsetzung und Aufbau nicht immer von den lindlichen Kl3-
stern. Vielleicht deshalb konnten sie sich dem Zugriff der Stadt nicht ent-
ziehen. So wurden sie etwa zu Pfarreien iiblichen Stils. Die Besinnung
muf tiefer ansetzen, mufl z. B. die Klausurvorschriften so modifizieren und
die Bezichungen zur niheren und ferneren Umgebung derart festlegen,

21 Th, Merton, in: The Baptist Student, Febr. 1967, 15.



Jean Leclercq 128

dafl man ein Kloster eben dieses Viertels oder dieser Stadt oder dieses
Gebietes sein kann und keine Pfarrei mit klausuriert lebenden Seelsor-
gern. Aufnahme von Besuchern und Gastlichkeit konnen z. B. auf zwei-
fache Weise geschehen: einfach so, dafl die monastische Familie jeden
gern beherbergt, der ernsthaft teilnehmen méchte an ihrem Leben; oder
so, dafl diese Gastlichkeit bewuf}t apostolisch wird, etwa dadurch, dafl man
ein Exerzitienhaus bietet, oder ein Arbeitszentrum fiir solche, die geist-
liche Weisung geben sollen.

Dabei gibt es manche Unsicherheiten und Gefahren. Man muf sie in
Kauf nehmen, weil das ,lidndliche“ Ménchtum — mag es auch seine Vor-
ziige haben — einen betrichtlichen Problemkreis der Stadtbewohner tber-
geht; aber gerade ihren geistlichen Bediirfnissen konnte von seiten der
Kontemplativen geholfen werden. Das gilt nicht zuletzt von den drmeren
Bevélkerungsschichten. Zur Zeit errichtet man ,technologische Stadte®,
wenige Kilometer entfernt von den Wohnstddten. Solche Labors wissen-
schaftlicher Forschung sind so etwas wie profane Kldster — analog zu den
Kommunitéten, in denen ebenfalls eine Forschung betrieben wird: die
Suche nach Gott. Solcher Art kann man sich kontemplative Kloster auch
kiinftig auf dem Land denken, wenn auch nicht zu weit von der Stadt. Da-
neben mufl es aber Kloster auch im Herzen des ,,menschlichen Bereiches*
geben, der fir unsere Zeitgenossen immer mehr der urbane sein wird?2.
Mit Sicherheit 143t sich da eine ,Spiritualitit der Dicher® vorausschen.
Sie wird erarbeitet werden miissen von denen, die in den obersten Stock-
werken der Massenwohnungen leben, um alles, was ringsum angestrebt
und gelitten wird, durch ihr Gebet, ihr Opfer, ihre umfassende Liebe wie-
der mit Gott in Verbindung zu bringen.

Mit dieser neuartigen Version der Wiistenspiritualitit werden sie Ant-
wort geben auf die unabsehbaren Umwilzungen, deren Zeuge unsere
Welt ist. Ein Beobachter der modernen Technik schreibt dariiber folgen-
dermafien:

»Die Steinzeitkultur hat notwendigerweise die Grundvorstellungen
der (bislang) von Jagd und Friichten lebenden Hohlenbewohner um-
gestiilpt. Nun kam Sefhaftigkeit auf, Verwurzelung, die Bequemlich-
keit fester Hauser, Acerbau und Viehzucht. Die Vorstellung von Bo-
denbesitz hatte Aufteilung des Raumes zur Folge, die Zeit erhielt
eine Ordnung durch periodische Arbeiten, die zu bestimmten Daten
zu erledigen waren, Tauschhandel wurde getrieben zur Zeit der Ernte
und auf den Mirkten. Genau so umwalzend wirkt sich heute das Pha-
nomen der Verstidterung aus. Die Grundbegriffe unserer Gesell-
schaft drohen sich zu verdndern. Das Jahr ist nicht mehr eine auf die

2 Vgl. J. Cayrol, De Uespace humain, Paris 1968.



Ménchtum und Contemplatio 129

Arbeit abgestimmte Zeiteinheit. Der Bodenbesitz ist in vielen Fal-
len eine angefochtene Sache. Gegenseitige Dienstleistung tritt mehr
und mehr an die Stelle von Warenhaustausch. Man weifl nicht, ob
Gold die rechte Wahrung bleibt fir den Handel. Vor allem gibt der
Stil zwischenmenschlicher Beziehungen zu denken. Er ist bedingt
durch das Zusammengepferchtsein so vieler auf engstem Raum, wo-
bei Grenzverletzungen an der Tagesordnung sind. Hinzu kommt ein
Aneinandergekettetsein durch dichte und augenblicklich erfolgende
Information; dazu die Reibereien bis zur Verzweiflung, veranlafit
durch die belanglosen Unterschiede, was Hautfarbe, Bildung, sozia-
len Status angeht; auflerdem der unvermeidliche Zwang, kollektive
Einsatztrupps zu bilden; schliefllich die Entschlossenheit, dem Leben
im feindlichen Bezirk die Stirn zu bieten — im Weltraum oder auf
dem Meeresgrund. All das kiindigt eine Gesellschaft an, in der viel-
leicht tatsdchlich neue Werte an die Stelle der dlteren treten wer-
den“s,

Will man diese Worte entdecken und deuten, will man sie der traditio-
nellen christlichen Wertewelt zuordnen, so muff man sich erarbeiten, was
im Titel eines kiirzlich erschienenen Buches eine ,Theologie der Stadt”
genannt wird?. Das in diesem umfangreichen Band behandelte Problem
ist gewaltig. Viele der Aspekte, die in dem mutigen Versuch angesprochen
werden, miissen noch tberpriift, prazisiert und ergénzt werden mit Hilfe
der Heiligen Schrift, der Geschichte und der Reflexion. Off ensichtlich spielt
im Stadtleben die Aktion eine grofle Rolle. Insbesondere begiinstigt die-
ses Leben den Austausch all der Giiter, die eine Zivilisation ,produziert”.
Wird die Kultur der Stadt schlieflich dahingehend verkiimmern, daff man
produziert, um zu kosumieren, und konsumiert, um die Produktion zu
steigern? Tun hiefle dann soviel wie: machen, ja: fabrizieren. Doch die
Krifte des Passiven, der schopferischen Ruhe, deren Symbol einstmals die
Frauen waren, sind nie ganz iitbersehen worden. Die Stadt kann Stitte der
Kontemplation dieser fruchtbaren Passivitit werden, oder zumindest in
ihrem Schof} einen Raum dafiir aussparen. Dies geht nicht mittels theore-
tischer Konstruktion. Erfahrung muf} eine gelebte Antwort geben, und
man konnte sich denken, dafl es in erster Linie Sache der Monche und
Nonnen ist, diese Antwort zu geben.

Die Frage nach dem Wo der Ansiedlung hingt zusammen mit der an-
deren Frage, welcher Art die Kommunitéten sein sollen. Manches spricht

2 G, Guéron, Assemblées générales du CTN (Centre d’¢tudes des conséquences générales
des grandes techniques nouvelles) et du CRM (Centre de recherches sur le monde non occi-
dental), 7. Dezember 1967, 16.

2 J. Comblin, Théologie de la ville, Briissel (Editions Universitaires) 1968; vgl. auch
C. Bamberg, Die unheilige und die heilige Stadt, in: Bibel und Liturgie 41 (1968) 308-319.



Jean Leclercq 130

dafiir, dafl sie weniger grof} sein werden, als das bisher oft der Fall war.
Nicht daf die grofen Kommunititen ihre Daseinsberechtigung verlieren
wiirden! Vielleicht werden sie von neuem unentbehrlich als Hinterland
fiir die kleinen Konvente, als Reserve, als Ort der Sammlung und in man-
chen Fillen auch der Zuflucht. Die kleinen Gemeinschaften werden es
notig haben, einem strukturierten Ganzen integriert zu bleiben, inner-
halb dessen sie untereinander und mit grofleren Gemeinschaften Verbin-
dung behalten. In jeder dieser Kommunititen wird die Liebe auf der
Ebene menschlicher Beziehungen gelebt werden, weniger kiinstlich, weni-
ger anonym, eben personlicher. Der Anspruch wird dadurch nur gréfler
sein. Auch werden gewisse Formen spontaner Gastlichkeit mit weniger
organisatorischem Aufwand maglich sein. Die groflen Abteien kénnen
kleine Griindungen machen; dadurch werden sie frisches Leben im eige-
nen Haus wecken. Wie durch Fangarme werden sie dem Wesentlichen
fester anhaften. Gleichzeitig werden sie der realen Welt weniger fern
sein und sie nicht mehr nur an dem ablesen, was so als Gast in benedikti-
nischen oder zisterziensischen Abteien ein- und ausgeht.

Es wird verschiedene Maoglichkeiten geben. Man konnte etwa an ,ein
kleines Kloster mit grofiem Gistehaus® denken oder auch an Verhaltnisse,
wie sie die Konstitutionen der Fraternitit de la Vierge des Pauvres fol-
gendermafien skizzieren:

,Nehmen wir grofiziigig Besucher und Giiste auf, soweit wir das kon-
nen, ohne daf unsere Berufung zu einem Leben des Gebetes und des
Schweigens in der Armut wirklich Bediirftiger beeintrachtigt wird.
Die Fraternitit tibt Gastlichkeit nach den Moglichkeiten, die eine
arme Familie hitte. Sie kann also keine grofle Zahl beherbergen, und
der Verantwortliche muf darauf achten, dafl die Atmosphire des
Schweigens und der Sammlung nicht angetastet wird. In jedem Gast,
ob er Einkehr halten oder uns einfach nur besuchen will, sehen wir
Christus selbst. Wir nehmen alle auf, schlicht, herzlich und so, daf} sie
sich wohlfiihlen kénnen in der Fraternitit. Inshesondere sollen die
Armsten wie willkommene Freunde aufgenommen werden.”

Bezieht man den Skonomischen Standpunkt mit ein, so wird man sich
nicht unbedingt und in allem anregen lassen miissen von einem brasilia-
nischen Kloster, aber ihm gleichwohl zugestehen, dafl es in bestimmten so-
zialen und politischen Situationen den vielleicht einzig gangbaren Weg
anzeigt:

_Nahe der Abtei befindet sich die kleine dkumenische Griindung der
Monche von Taizé. Dort leben vier protestantische Briider und einige
katholische Ménche. Sie leben sehr einfach in einem Mietshaus, ar-
beiten in der Stadt als Kraftfahrer, Bankangestellte usw. ..., beten



Mondhtum und Contemplatio 131

miteinander und geben das Zeugnis der Bruderliebe durch ihr ge-
meinsames Leben sowie das Zeugnis der Auferstehungshoffnung
durch ihre gottgeweihte Ehelosigkeit. Thre Anwesenheit bedeutet
eine lebendige Frage, sie stellt sich vor allem den Jungen. Viele kom-
men dorthin, um eine Antwort zu suchen, indem sie einfach mit den
Monchen plaudern®.

Abschliefende Bemerkungen: Zwischen Vergangenheit und Zukunft

Man sagt den Menschen unserer Zeit nach, sie interessierten sich mehr fiir
ihre Zukunft als fir ihre Vergangenheit. Ordensleute im allgemeinen und
Monche im besonderen scheinen das zu bestitigen. Jedesmal, wenn auf
einen Vortrag, sei er auch historischen Inhalts, eine Aussprache folgt, rich-
ten sich fast alle Fragen auf die Zukunft. Aber beides ist notig, Voraus-
schau und Tradition, will man das ,Aktuelle in den Griff bekommen,
es richtig einordnen, deuten und ausrichten.

Es ist normal, daf} jedem Wandel im Gesellschaftsbereich eine Verin-
derung im Moéchtum entspricht und dafl davon insbesondere seine Bezie-
hung zur Gesellschaft berithrt wird. Das Kernproblem heute: die Bezie-
hung des Mochtums zur Welt mufl studiert werden mit Hilfe der Ge-
schichte, der Psychologie, Soziologie, Theologie und auch der Sammlung
von Konzilstexten, die eine , Vatikanologie“ zu werden beginnt. Bei die-
ser Untersuchung ist die Welt als ,, weltlich® zu sehen, das heifit: im Zu-
sammenhang mit allem, was der Sdkularisierungsprozefl mit sich bringt
fir die Welt wie fiir jeden, der mit ihr zu tun hat.

Die gesellschaftliche Wandlung spielt sich in Individual- wie in Kollek-
tivstrukturen ab. Zunachst das Individuum. Manche bestreiten, dafl der
Mensch sich wandelt; er ist nach ihnen der gleiche, heute wie zu Benedikts
Zeiten. Gewif}, er hat im wesentlichen die ndmliche Natur wie damals,
dieselben metaphysischen Grundziige. Aber er hat nicht blof eine Natur,
ein Wesen; er existiert in der Zeit. Er bleibt nicht unberithrt von dem
Wecdhsel der Kulturen, der ja sein Werk ist. So spricht man heute vom
~modernen Menschen, der auftaucht aus der zerfallenen mittelalterlichen
Kultur*®, Eine dieser Verdnderungen ist die zunehmende Differenzierung
der Individuen. Ein Historiker des ausgehenden Mittelalters konnte sein
Kapitel beschlieflen mit Folgerungen iiber den Menschen von 1400. Im-
merhin fiigt der gleiche Autor hinzu: ,Eine solche Aufstellung miifite un-
endlich nuanciert werden, so verschieden sind die einzelnen Gruppen®.
Doch der Versuch, ,dern Heiligen der Zeit um 1400° zu zeichnen, ist noch
legitim?®®, Seither ist die Typologie viel differenzierter geworden. Das hat

25 S. Moore, God is a New Language, London 1967.
26 Vgl. E. Delarnelle, in: Histoire de I'Eglise (Fliche-Martin) XIV, 870.



Jean Leclercq 132

viele Griinde, die in Zusammenhang stehen mit der Hebung des Gesund-
heitszustandes, der Hygiene, der Bildung. Wie sieht denn ,der Mensch
unserer Zeit“ aus? Wie ,der Christ“,, ,der Monch* der zweiten Hailfte des
zwanzigsten Jahrhunderts? In ein und demselben Land, im gleichen Jahr
hilt ein Theologe von Ruf das Einsiedlertum fiir eine Verriicktheit, und
eine gescheite Karmelitin hilt es fir verniinftig. Soll man sich nach der
Durchschnittsmeinung richten, nach dem Standardmenschen? Wenn ja, wo
bliebe dann noch Raum fiir die Eliten, die nicht einzustufenden Person-
lichkeiten, fiir die einzigartigen Gnaden und Berufungen? Deren wird es
immer mehr geben, sie miissen Platz finden in der Gesellschaft, in der
Kirche, im Monchtum. Viele Strukturen miissen geschmeidig werden oder,
genauer gesagt, die Geschmeidigkeit von einst wiedergewinnen.

Damit sind Disziplin und Askese nicht ausgeschlossen. Es wire Illusion,
wollte man meinen, die Beschiftigung mit Psychologie und Soziologie ge-
niige zur Aufstellung von Normen fiir ein geregeltes Leben. Positive Wis-
senschaften liefern keine sittlichen Normen; sie stellen fest, was vorgeht,
decken Probleme auf, zeigen Moglichkeiten, lassen aber dann das Feld frei
fiir die Entscheidung von Personen und Gruppen. Man darf von diesen
Wissenschaften nicht mehr erwarten, als sie geben konnen. Andernfalls
wiirde man noch einmal den Irrtum Rimbauds begehen, der vor einem
Jahrhundert gegen das Bibelwort schrieb: ,Nichts ist eitel! Hin zur Wis-
senschaft, vorwirts! ruft der moderne Ekklesiast, und das ist jedermann®#’.
Seitdem hat die Wissenschaft einen Riesenschritt voran getan, aber sie hat
das eigentliche Problem nicht gelost. An jedem ist es weiterhin, allein
seinen Weg zu finden und diesem Weg treu zu bleiben. In unserer im guten
wie im weniger guten Sinn verdnderten Welt, die zu akzeptieren, der ge-
geniiber aber auch alle Freiheit zu wahren ist, stellt sich fiir die Kirche und
noch schirfer fiir das Monchtum das Dilemma, sich entweder zu viel oder
nicht genug mit der Welt einzulassen. Man wird den Mittelweg finden
miissen, der kein mittelmifiger ist.

Fiir den Monch ist die erste Bedingung der rechten Losung, dafl er
seine eigene Begrenztheit annimmt. Er kann nicht alles tun, er muf} sich
sogar spezialisieren. Er muf} einwilligen in eine Definition oder doch Ein-
schrinkung seines Standes, die gewisse Weisen der Weltprésenz und des
Weltdienstes einschliefit, andere hingegen nicht. Der Monch ist ein Christ,
der Gott sucht im Gebet und im Schweigen, in der Arbeit und im Studium.
Die Liebe macht ihn zu einem, der fiir andere offen ist und sie aufnimmt,
der aber, abgesehen von Ausnahmen, nicht zu den Menschen hinausgeht.
Er muf} innerhalb des Klosters sich verniinftig einsetzen konnen fiir den

27 Vgl. G. Plessen, Promenade et poésie. L'expérience de la marche et du mouvement dans
Poeuvre de Rimbaud. La Haye — Paris 1967, 145.



Monchtum und Contemplatio 133

Dienst der Kirche, er mufl imstande sein, in stiller Weise sich niitzlich zu
machen. Er soll auch keine Angst haben vor gewissen Worten. Moden
vergehen, Woérter niitzen sich ab, was bleibt, sind die Realitaten. Immer
wird ein Uberstieg erforderlich sein, und das geht nicht ohne ein Sich-
Losen. Auch einer, der die Schopfung ganz und gar bejaht, wird frither
oder spiter verzichten miissen auf die Neigung, die er fiir diese oder jene
ihrer Anrufe empfindet. Er wird sich daran erinnern, dafl es auch die
Siinde gibt. Es ist ein Mysterium, dessen Sinn der Glaube enthiillt, daf§
die Welt den Menschen einschlieBt, wihrend sie fiir ihn ein Sprungbrett
sein sollte. Von Teilhard hat man gesagt, dafl er trotz seines (Welt-)Opti-
mismus ,nicht daran denkt, die Regel des Evangeliums zu verletzen, wo-
nach man die Welt verachten und hassen muff. Die Welt! Er schitazt sie
gering und tritt sie mit Fiifen. Freilich ist hier die um ihrer selbst willen
kultivierte Welt gemeint, die in sich verschlossene Welt des blofien Ge-
nusses, der verworfene Teil der Welt, der, im Riickschritt begriffen, sich
selbst anbetet“®.

Eines der Worter, die heute viele nicht mehr in den Mund nehmen wol-
len, ist das Wort Monch. Es benennt aber so ungleichartige Verwirklichun-
gen, dafl manche der Ansicht sind, man kénne das gar nicht mit ein und
demselben Begriff bezeichnen. Es gibt Monche, die bestrebt sind, einen
weiten Pluralismus zu rechtfertigen und auf den Titel ,Mé6nch“ verzich-
ten wollen. Wihrend anderseits Priester und Ordensleute, die sich bis
zum duBersten der apostolischen Sendung verschrieben haben, begreifen,
daf sie nicht simtliche Gesichter der Kirche reprisentieren, nicht jede
Seite ihres Mysteriums verwirklichen, daf es darum Monche geben mufi,
die eine besondere Aufgabe haben. Man wird also besser daran tun, die
Vokabel Ménch nicht auszumerzen. Eher sollte man das Wort aufwerten,
indem man die Wirklichkeit lebt, die es unwillkiirlich hervorruft, auch
in der Vorstellung derer, die sich diesbeziiglich nicht zu viele Gedanken
machen.

Es war wohl falsch, wenn man bisweilen Wesensdefinitionen ausmachen
wollte. Man hat sich gefragt ,Was ist das Wesen des Monchtums?* ge-
nauso, wie die alte Philosophie fragte nach dem Wesen der Materie, der
Seele und so fort. Heute stellt man die Fragen anders: ,, Was geht in einem
Atom vor sich? Was bedeutet diese Molekularbewegung? Wie funktio-
niert das?“ Entsprechend konnte man auch fragen, was sich innerhalb des
Ménchtums tut, was da vor sich geht. Wenn die Kirche Gemeinschaft und
also Leben, Austausch, Bewegung ist — ein wenig so etwas wie die Mole-
kularbewegung —, dann muf§ sich das duflern in exemplarischen Vorgén-
gen, sich herauskristallisieren in gewissen Typen von Christen und Ge-

28 P, Teilhard de Chardin, Ecrits du temps de la guerre (1916-1919), Paris 1965, 82.



Jean Leclercq 134

meinschaften, die das Mysterium intensiv leben und es dadurch aufzeigen.
Es kommt einem in den Sinn, was vor langer Zeit einmal der Papst be-
deutet hat, was im Mittelalter der Ritter vorstellte, was der Einsiedler,
der freiwillig Armer war, was zu allen Zeiten der Heilige ist. Kann man
sagen, dafl der Monch auf seine Weise, in seiner Einsamkeit und in sei-
ner Kommunitit, noch ein Symbol der Gemeinschaft ist, die wir Kirche
nennen, ein Zeichen, das ein echtes Bediirfnis der Christen trifft? Sind die
Kléster noch Stitten, an denen die Menschen Gott begegnen in der Begeg-
nung mit Menschen, die ihr Leben der Gottsuche weihen und gleichzeitig
in der Tiefe das der Menschengemeinschaft mitleben?

Kann man innerhalb dieser allgemeinen ,Typologie“ verschiedene
»Arten“ von Monchen unterscheiden? Es gab solche Praxis, die in der Re-
gel des heiligen Benedikt, aber auch vor und nach ihr bezeugt ist?. Heute
stellt sich das Problem anders; innerhalb der einzelnen ,Arten“ von da-
mals — die ziemlich verschiedenen Ausprégungen des monastischen Phano-
mens entsprachen, je nachdem, ob man allein oder in Gemeinschaft lebte,
in Stabilitdt oder als Pilger usw. —, sind im Verlauf des letzten Jahrtau-
sends Institutionen auf den Plan getreten, die weniger durch klar vonein-
ander unterschiedene Konzeptionen geprdgt waren als einfach durch
historisch aufeinander folgende Urspriinge. Es gibt nun nicht mehr nur
»monastische® Berufungen, sondern ,benediktinische“, ,zisterziensische®
und andere, was den je verschiedenen Anruf beinhaltet, das monastische
Leben sozusagen ,auf Benediktinerart®, ,auf Zisterzienserweise“ zu le-
ben, ,according to the benedictine or cistercian way of life and tradi-
tion“. Vordem gab es, obgleich man das kaum erwahnte, pachomianische,
antonianische, basilianische Berufungen; also ebenso viele historische
Spielarten des monastischen Charismas. Die ,benediktinische® Sonderart
ist ziemlich spdt aufgekommen, im Zusammenhang mit der Zeit Bene-
dikts. Aber heute wie einst deckt sich das monastische Charisma nicht un-
bedingt mit der Berufung, die in eine der vorhandenen monastischen In-
stitutionen eintreten 1aft. Man kann es auch anders leben. Die neuen
Griindungen, von denen sich voraussehen 14fit, dafl sie nicht ganz selten
sein werden, dirften manche der urspringlichen oder herkémmlichen
Werte wiederentdecken und auf diese Weise den alten Institutionen hel-
fen, ihre urspringlichen Werte wiederzugewinnen.

Das wéren einige der Chancen, die im Zug der monastischen Erneue-
rung angeboten werden. Wir sind Zeuge dieser Erneuerung, die nur
eine Seite ausmacht an einem riesigen Prozefl, von dem die ganze Ge-
sellschaft betroffen wird. Man konnte es in etwa voraussehen, danach

20 Vgl. P. Penco, Il capitolo ,,De generibus monachorum® nella tradizione medievale, in:
Studia monastica 3 (1961) 241-258.



Ménchtum und Contemplatio 135

verlangen, es vorbereiten. Teilhard schrieb schon im Jahre 1943: ,Aus
zahlreichen Anzeichen — Unzufriedenheiten und Wiinschen aller Art
— geht klar hervor, dafi sich gegenwirtig eine tief greifende und allgemeine
Umwandlung im menschlichen Bewuftsein vollzieht. Auf intellektuellem,
sittlichem Gebiet, im Bereich der Mystik begniigen wir uns nicht mehr mit
dem, was unsere Viter noch zufriedenstellte. Unsere Erwartungen gehen
hoher“®.

Ein paar Jahre spiter machte man eine Umfrage: , Auf welchen Typ
von Heiligkeit geht die Entwicklung?“. Die Antworten machten deutlich,
dafl die Formen der Askese und der christlichen Weltprasenz im Begriff
sind, weithin anders zu werden als frither und im Vergleich zu dem, was
noch immer in der geistlichen Literatur zu lesen ist, die den Gldubigen ihre
Vorbilder und Ideale vorstellt®’. Heute, nach zwanzig Jahren technischer
Entwicklungen und ihrer Folgen, werden die Anspriiche einer »Erwach-
senenbildung® bestindig grofier. ,Die von Wirtschaftlern und Humani-
sten geforderte Ausbildung will mehr denn je autonome Menschen for-
men, die genug Phantasie haben, um sich in die Zukunft zu stiirzen, und
genug Charakter, um ihre Verantwortung in den umwiélzenden Gegeben-
heiten zu wahren. Zugleich miifiten das gemeinschafisbezogene Menschen
sein — denn die Zeit der Isolierung ist vorbei — und auch ausgeglichene
Menschen, die zuriickzufinden wissen in die Einsamkeit, die Meditation
und die Schonheit“s?. Das ist der menschliche und christliche Rahmen fiir
ein Monchtum, das seine Zukunft schmieden mufl.

Diese Aufgabe wird es lésen im treuen Stehen zu den Grundwerten der
monastischen Tradition oder auch in deren Wiederentdeckung. Ihre gro-
fen Lehrmeister: Basilius, Benedikt und andere, haben sie aufgezeigt.
Was letzteren angeht, brauchte er in der so neuartigen Situation von
heute das Fundament seiner Konzeption nicht zu dndern. Mit wie viel
Takt, mit welcher Hochachtung vor dem Menschlichen hat er seine ,,Schu-
le* eroffnet, eine Schule, in der man mit Hilfe des wahren Lehrers nichts
anderes als den echten Glauben herausbilden sollte. Das iibrige mufite
natiirlich geregelt werden; man hatte fiir alles mafigebende Motive. Aber
es ging dabei eben nur um ,das iibrige*, mit allem, was das an Relativem
besagt. Heute, am Ende einer langen Entwicklung, kommt das Zweite
Vatikanische Konzil — erstmalig, wie es scheint, in einem lehramtlichen

30 Science et christianisme, 193.

81 Vers quel type de sainteté allons-nous? Sondernummer von: La Vie Spirituelle, 74
(1946) 147-328.

32 P, Harvois, Antrittsvorlesung fiir den Lehrstuhl fir Erwachsenenbildung Ecole natio-
nale supéricure des sciences agronomiques appliquées, 6. Dez. 1966; vgl. Bulletin du CTN
(s. Anm. 28) 43, Sept. 1967, S. 20.



Jean Leclercq 136

Dokument — zu der Erkldrung, daf das Monchtum dem gottlichen Kult
geweiht ist®. Benedikt wollte eben dies gelebt wissen.

Benedikt verwies seine Schiiler auf den heiligen Basilius. Von ihm hat
man gesagt, er sei ,vor-monastisch“ gewesen, was heiflen soll, daf} er vor
der grofen Entfaltung der monastischen Institutionen seinen Platz hatte®.
Jedenfalls hat er mehr eine Lehre verkiindigt als Vorschriften erteilt fir
ein geordnetes Klosterleben. Seine Lehre besitzt ekklesialen Charakter,
das gibt ihr heute Aktualitit. Basilius legte Nachdruck darauf, daf} die
Monche Kirche sind, in der Kirche und fiir sie leben. Dabei dachte er zu-
nichst an die Ortskirche. Doch rdumte er ein, dafl die Monche Distanz hal-
ten sollten zum Ganzen der christlichen Gemeinschaft. Er gab dafiir die
Begriindung, daf} diese tiefgehend gepragt bleibe von der , Welt“. Sie sei
erst auf Hoffnung hin erlost. Die Weltzuriickgezogenheit war also nicht
zuerst physisch, materiell, sondern geistlicher Art. Wer immer das evan-
gelische Ideal der Kommunitat teilt, der ist ,Vater, Bruder und Schwe-
ster” und soll dementsprechend auch behandelt werden. Hingegen darf
man Eltern und Freunde nicht mehr kennen, wenn sie den Geist der Welt
in sich festhalten. Man lebt also gemeinsam in einer Gottsuche, die konkret
wird in bestindigem ,Gedenken“ seiner Heilstaten und seiner Weisun-
gen, was, sozusagen ricklaufig, eine Reinigung von jeglichem Siinden-
»Gedenken“ verlangt.

Das dgyptische Monchtum hatte schon sehr frith eine viel klarere Vor-
stellung von der Sonderart monastischen Lebens, vom Wert des Schwei-
gens, der Einsamkeit. Das kommt in manchen Apophtegmen zum Aus-
druck. Schon bei Pachomius sind die Beziehungen zur Auflenwelt auf die
Pforte beschrankt, wie im heutigen Ménchtum. In allen monastischen
Ausformungen aber, auch in den am weitesten ,geoffneten®, weckt die
Verbindung mit der Welt Befiirchtungen. Selbst der heilige Basilius hat
grofle Sorge, dafl nur ja die ,Ausginge®, insbesondere die des Zellerars,
nicht den Geist der Welt und die Siinde ins Kloster tragen. Er verlangt,
dafl man nur zu mehreren ausgehe und daf} bei der Riickkehr dem Abt be-
richtet werde. Er hat wenig Vertrauen zu den Wallfahrten, die manchmal
recht wenig christlich waren.

Die Formen mégen variieren, die Motive verschiedenartig sein: so oder
so scheint Welttrennung eine ,Konstante® des Monchtums zu bilden. Das
gilt es wohl zu beachten. Es geht nicht um Trennung von der Kirche als
solcher. Aber aus der irdischen Seite der Kirche ergeben sich praktische
Probleme. Das Monchtum hilft durch seine Distanz der Kirche, ihren
eschatologischen Charakter zu bezeugen. Die echte (Welt-)Trennung ge-

33 Dekret ,Perfectae caritatis®, Nr. 9.
34 P, J. Gribomont hat das in verschiedenen Arbeiten dargelegt,



Im Spiegel der Zeit 137

schieht auf der Ebene des Glaubens; sie besteht vor allem in dem Versuch,
nach Maflgabe des Glaubens zu leben. Sie nimmt im Herzen ihren An-
fang: im Brechen mit der Siinde, der Welt, die jeder in sich trdgt, im Ver-
zicht auf die eigene Entfaltung, so wie sie einer spontan machte, seinem
,Eigenwillen“ folgend, im Finden seiner Entfaltung auf eine andere
Weise.

Bei der gegenwirtigen Erneuerung ist es vordringlich, den Finger auf
die Stellen zu legen, wo es an der wesentlichen Loslésung fehlt, die immer
zuerst geistlicher Ordnung ist. Das ist schawerwiegender, als wenn man an
der dufleren Trennung riittelt oder sie sogar vollig abzuschaffen sucht.
Man sollte hier wie iiberall unterscheiden zwischen Begegnung mit der
Welt, die heute wie stets eine siindige, moglicherweise verfithrerische
,Welt* ist, und der Welt, insofern diese ,modern® ist, das heifit: die Welt
der konkreten Menschen unserer Zeit, die so, wie sie sind, zum Heil be-
rufen sind. Ist nicht die Hauptsache der ungetriibte Blick auf das, was Le-
ben nach dem Evangelium heifit? Was das konkret fiir uns bedeutet, das
herauszufinden und zu verwirklichen bleibt uns aufgegeben.

IM SPIEGEL DER ZEIT

Die heutige Zolibatskrise und ihre Bewiltigung

Analysen und Vorschlige

Vorbemerkung:

Was im folgenden gesagt wird, entstammt der eigenen Beobachtung und Erfah-
rung, dem Gesprich mit einzelnen und im kleinen Kreis von Priestern und Laien
sowie der Lektiire der ausgedehnten Literatur iiber den Priester in der heutigen
Welt und zur gegenwirtigen Zolibatsdiskussion!. Es gilt in erster Linie fiir die
Verhiltnisse in den Lindern des deutschen Sprachbereichs.

Es hat sich in den letzten Jahren immer mehr herausgestellt, dafl es sich in der
augenblicklichen Zolibatskrise um eine umfassende Krise des priesterlichen Am-
tes handelt, die den Priester in seiner ganzen Existenz, menschlich, religiés und

1 Vgl. vom Vf.: Zur gegenwirtigen Zolibatsdiskussion. Literaturberidht, in: Concilium 5
(1969) 223-226.





