Christsein heilt stindige Umkehr
Wendelin Késter SJ, Frankfurt am Main

Krisen, mogen sie einzelne oder Gemeinschaften treffen, haben etwas
gemeinsam: Irgendetwas Gewohntes, vielleicht Liebgewonnenes kommt
ins Zwielicht, plotzlich erwichst ein Zweifel an etwas, das bislang Giiltig-
keit besafl. Solange nur Nebensichlichkeiten fraglich werden, kiimmert es
wenig, die Erschiitterung bleibt peripher; wenn die Krise aber bis zu den
Fundamenten des bisherigen Selbstverstindnisses dringt, wachst sie sich
aus zur lebenslinglichen Bedrohung. Man erlebt einen Schock, wenn sich
Positionen, Motive und Handlungen als falsch erweisen, und man ent-
deckt, dafl ein Weitermachen unter ihren Bedingungen Unwahrhaftigkeit
und Luge wiare; die Ehrlichkeit verlangt, mindestens vor sich setbst Kon-
kurs anzumelden.

Im Mittelpunkt der johanneischen Theologie wird eine solche Krise
reflektiert. (Der Begriff und das entsprechende Tatigkeitswort finden sich
bei Johannes weit ofter als in den anderen Evangelien.) Sie wird durch
Jesu Wort und Wirken ausgelost: ,,Um eine Krisis hervorzurufen, bin ich
in die Welt gekommen . . ." (9, 39). Mag sein, daf} dies in unseren Ohren
sehr vergangen klingt; unser Augenmerk ist auf die Krisen gerichtet, die
uns — wie wir glauben — unmittelbarer bedréngen. Aber das Wort des
Herrn meint uns. Vor seinem Tod, johanneisch heifit das, in seinem Tod
ruft er: , Jetzt ist die Krisis dieser Welt“ (12, 31), nicht nur die Krisis der
zufillig Anwesenden, sondern aller Menschen, gleichgiltig wann und wo
sie leben.

Dieser Ruf ist — entgegen dem Anschein — nicht wirkungslos geblieben.
Nach dem Zeugnis aller Evangelien, nicht nur des Johannes, traf er die
Menschen in ihrem Lebensnerv. Die Heilung des Blindgeborenen (Jo 9)
typisiert diese ,Krise“: Fiir die Pharisder war die Heilung eine verdam-
menswerte Sabbatschindung, fir den Geheilten die Freude, wieder sehen
zu durfen. Er erblickte den Mann, der ihn heilte, und glaubte. Mit dieser
Tat macht Jesus deutlich, wozu er gekommen ist: ,damit diejenigen, die
nicht sehen, zum Sehen gelangen, die Sehenden aber blind werden® (9, 39).
Sogleich fragten ihn einige Pharisder: ,Sind auch wir etwa blind?“ Dar-
auf Jesus: , Wiret ihr nur blind, so héttet ihr keine Siinde — nun aber sagt
ihr: ,Wir sehen! — so bleibt es bei eurer Stinde” (9, 41). Mit diesem Wort
stieR er die Pharisier in eine lebensbedrohende Krisis; ihr Berufsethos
gebot, vor Gott untadelig dazustehen und den Menschen ein Vorbild der



Wendelin Koster 168

Gerechtigkeit zu sein, und gerade dieses Berufsethos wird entlarvt als
»Ungerechtigkeit”.

Sie reagierten wie viele, die derart radikal in Frage gestellt wurden;
ihr Verhalten bestitigte die 6ffentliche Disqualifikation, die ihnen der Herr
gab; mit Recht wurden sie als Blinde, als Stinder, als solche, die die Fin-
sternis dem Lichte vorziehen (3, 19), gebrandmarkt.

L.

Die Erzdhlung bei Johannes trifft uns alle! Auch in unserem Leben gibt
es die Erfahrung, dafl wir uns blind wehren und noch blinder hassen, wenn
unsere Position, d. h. eigentlich unser Ich angegriffen wird, und auch wir
versuchen, Angriff und Angreifer unschidlich zu machen. Die Frage, ob
der andere nicht Recht habe und daher die Krisis in eigener Umkehr zu
lésen sei, wird erst gar nicht gestellt. Die Finsternis wéchst mit dem An-
griff; denn Hafl macht blind. Man verdammt sich zu ununterbrochener
Alarmbereitschaft — stets den Finger am Abzug der Waffe. Der Blick wird
ein Lauern; das Gesetz des Handelns entgleitet; man reagiert blof}. Der
Grund von allem aber ist eine Liige, die gewaltsame Verdringung der
cigenen Wahrheit, die durch den unerwarteten Angriff offenbar gewor-
den ist und nun nicht mehr verheimlicht werden kann, weder vor dem
eigenen Bewufitsein noch vor anderen. Die bleibende Allergie gegeniiber
der Wahrheit, die man selbst ist, ist die Siinde. Bei den Pharisdern war es
nicht anders. Christus sagte: ,So bleibt es bei eurer Stinde!®

Dodh die Krisis, die durch Christus in die Welt kam, will keine Finster-
nis verbreiten, sondern Licht: ,Das . .. ist die Krisis, dafl das Licht in die
Welt gekommen ist“ (3, 19). Es gibt eine andere Antwort als die der Pha-
risder, die Antwort der Ehrlichkeit.

Sicher steht auch diese Erfahrung in unserem Leben. Ehrlichkeit schien
oftmals ciner Kapitulation gleichzukommen. Doch die ehrliche Bekehrung
zur ,eigenen’ Wahrheit fithrte gerade nicht zur befiirchteten Selbstvernich-
tung. Im Gegenteil: als wir ,ja“ zu ihr sagten, rissen wir das Gesetz des
Handelns wieder an uns und erlebten, dafl wir frei wurden. Erst und
ecigentlich durch diese Tat, die uns niemand abnehmen konnte und fir die
es keine Hilfsmittel und Rezepte gibt, wurde die Liige unseres Lebens
aufgehoben. Vielleicht iberkam uns sogar das Gefiithl des Friedens, da
wir empfanden, dafl alles, was zusammenbrach, Fassade war; dafl die
Wabhrheit ein besseres Fundament legen kann. Die Umkehr macht aus
Blinden Sehende; jetzt begreifen sie, was Licht bedeutet, dafl vorher Fin-
sternis die Wirklichkeit verbarg. Die Pharisder begriffen es nicht.

Wer sich einmal bei sublimen oder kriftigen Rache- und Revanche-
gedanken ertappte und dann das Gliick hatte, die Ausweglosigkeit dieser



Christsein heifit standige Umkehr 169

Situation zu erkennen; wer aus der bewufiten Absage an seinen Haf}, an
seine heimlichen Antipathien und Aggressionen lernte, was Verzeihen,
Wohlwollen, Liebe, Mitmenschlichkeit ist, wird diese Erfahrung bezeugen.
Die Psychologen kommen zum selben Ergebnis: , Vorurteile ddmmen wir
am besten dadurch ein, dafl wir uns in der Beobachtung unseres eigenen
Verhaltens schulen. Je besser es uns gelingt, uns, selbst im Aufruhr unse-
rer Gefithle, nachdenkend zu beobachten, desto besser sind die Chancen,
nicht unbemerkt unbewufiten Steuerungen unterworfen zu sein... Das
Ziel ist der Erwerb der Fahigkeit, zwischen affektivem Drang und Hand-
lung eine Pause der Besinnung einschalten zu konnen® (Mitscherlich). An
der Banalitdt dieser Erkenntnis zeigt sich ihre Allgemeingiiltigkeit. Doch
wie selten und wie wenig tiefgreifend wird diese Selbstverstandlichkeit
realisiert!

Oft stoflen die Krisen nur tiefer in die Dunkelheit, statt den Vorhang
zum Licht zu 6ffnen. Warum? Wird von den Menschen zu viel gefordert?
Oder hat man vor ihnen das wahre Licht versteckt gehalten? Hat man es
zu grell, zu unerbittlich, zu prinzipienhaft, zu autoritdr vor ihre Augen
gestellt? Oder hat man sie in ein Irrlicht hineingefithrt, in die Welt von
gauklerischen Lichtattrappen, von gleisnerischen Effekten, die in Wirk-
lichkeit die eigene Dunkelheit mit billigen Farben ausstaffierten?

Damit stehen wir wieder vor dem, der sagte: ,Ich bin das Licht der
Welt® (8, 12), ,Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben“ (14, 6).
Die Wabhrheit, die der Mensch ist, wird abhingig gemacht von der Wahr-
heit, die Jesus Christus ist. Wer die Wahrheit iiber sich selbst erfahren
will, findet den Mafistab nur in ihm. Die Bekehrung zur eigenen Wahrheit
ist nur in Christus méglich. Und mehr noch sagt der Herr. Die Krisis, in
die er den Menschen schickt, besteht im Grund gar nicht in dem machtigen
Wort, mit dem er den Pharisdern ,die Wahrheit sagte’ oder sie voll In-
grimm einschiichterte; ,...der Herr, dem wir dienen, richtet nicht nur
unser Leben ~ er teilt es mit uns und nimmt es auf sich. Es ware unendlich
viel leichter, einen Gott zufriedenzustellen, der Geometer oder Moralist
wire” (Bernanos). ,Denn wir haben nicht einen Hohenpriester, der nicht
mitfiihlen kénnte mit unseren Schwachheiten, vielmehr einen, der in jeder
Beziehung gleichermafien versucht worden ist, die Siinde ausgenommen*®
(Hebr 4, 11-15). Die Krisis, das Gericht, ist sein eigenes Leben, sein Kreuz,
sein Untergang. Paulus schreibt, dafl Christus fiir uns zum Fluch Gottes
geworden sei. Karl Barth hat diese unausschopfliche paulinische Theologie
dahin gedeutet, dafi der Herr selbst die beiden Urteile der Krisis, Licht
und Dunkelheit, Leben und Tod, auf sich genommen und in Gottes erwek-
kende Allmacht hineingefithrt habe. Aber wie es auch um solche theologi-
schen Deutungen stehe, der Herr spricht sein Wort, das uns zur eigenen



Wendelin Koster 170

Wabhrheit fithren soll, nicht aus der erhabenen Hohe des unangreifbaren
Gotteswesens, sondern von der Ebene des angefochtenen Menschen her.
Unsere Wahrheit ist ein Mitmensch, Bruder und Schicksalsgefahrte, der
dieselben Erfahrungen durchmachen mufite wie wir, und dabei doch nicht
in die Dunkelheit des Hasses hineinsank: , Vater, vergib ihnen. . .“. Sein
Schicksal ist der Mafistab der Krisis und liefert den Beweis fir deren
lebenerweckende Galtigkeit.

Dies ist und bleibt eine Zumutung. Trite uns in dieser Minute ein Mann
entgegen und versuchte uns als Stinder und Liigner zu entlarven, und bote
sich selbst als die einzige Chance der Rettung an — wir wiirden ihn als den
Zirkusclown ansehen, von dem Kierkegaard spricht; wir wiirden irritiert
und emport entgegenfragen: , Woher nehmen Sie das Recht, so mit uns
zu sprechen? Konnen Sie Ihre Anmaflung ausweisen“? Unsere Worte
unterschieden sich kaum von denen der Juden und Pharisder, die auf Be-
glaubigungszeichen aus waren. Und selbst wenn dieser ,Sekten“-Prediger
durch sein mutiges Reden gegen die Etablierten und durch seine imponie-
rende Mitmenschlichkeit unsere Sympathie gewonnen hitte, wie wiirden
wir reagieren, wenn dieser Mensch endgiltig die Toleranzgrenze der
Autorititen und des staatlichen Allgemeinwohls tberschritte und nach
Anstrengung eines Gerichtsverfahrens fiir schuldig befunden und von der
Bildfldche verschwinden wirde? Hatte er sich durch seine Ohnmacht nicht
— leider oder Gott sei Dank: je nach dem — endgultig ad absurdum ge-
fuhrt? Es wire Torheit, sich seine gutgemeinten Lebensweisheiten zu
eigen zu machen; wir hdtten alles zu verlieren und nichts zu gewinnen.
Der alte ,struggle for life”, jeder gegen jeden, ginge weiter, vielleicht
gemifigt durch eine aus egoistischem Ruhebediirfnis ausgehandelte zwi-
schenmenschliche ,Straflenverkehrsordnung®. Ist das alles, was von die-
sem Jesus von Nazareth zuriickbleibt? Die Erinnerung an einen geschei-
terten Idealisten?

Auch das wire schon viel! Wenn wir auf Jesus Christus bauen wollen,
muf er uns zuerst beweisen, dafl sein , Ich aber sage euch“, das den Grund
zur ,johanneischen“ Krisis gab, ihn selbst nicht zur Haf3-Reaktion trieb,
wodurch nur das alte Gleichgewicht von Hafl und Egoismus wieder her-
gestellt wire. In der Tat, er ertrotzte sich keine Position, ging nicht tber
Leichen, auch nicht iiber die eines bitteren Wortes oder einer versteckten
Ironie. Er zeigte, daf er keine Figur auf dem Schachbrett innerweltlicher
Interessenkdmpfe war, dafl er Schlag nicht mit Gegenschlag, Gleiches nicht
mit Gleichem vergalt. Das verhdngnisvolle Gesetz von der Schuld, die
Gegenschuld auslost, der Kreislauf der Siinde trifft auf ihn nicht zu.

Aber die Krise, die Jesus ausloste, verschlang ihn selbst, schrieb die
Wahrheit von der eigenen, sich selbst aufgebenden Ehrlichkeit mit bluten-



Christsein heifit stindige Umkehr 171

den Buchstaben in das eigene Leben. Der Haf}, den er niemals gespiirt und
von dem er die Menschen befreien wollte, wendet sich gegen ihn selbst;
er stirbt den Tod des Kreuzes.

Wenn aber angesichts des toten Nazareners giiltig bleiben soll, was uns
eine vage Erfahrung von der Befreiung durch Selbstverzicht nahelegt,
dann muf sich die Lebenskraft seiner Hingabe ebenso michtig erweisen,
wie es die Worte, das Leben und das Sterben waren, mit denen er ihre
Wahrheit verkiindigt hat. Eine Wahrheit, die den Toten der Siinde leben-
dig macht, kann nicht selber tot sein. Sie muff im Sterben Leben zeugen.
Die Auferstehung des Herrn ist die Kundgabe dieses Lebens seiner Wabhr-
heit. Man miifite sie postulieren, wollte man nicht an Befreiung von der
eigenen Unehrlichkeit, an Losung und Erlosung verzweifeln. Ohne sie
konaten sich die Psychologen weiterhin in gequilter vergeblicher Hoff-
nung nach dem Passe-partout zur Regelung der Agressivitat menschlicher
Triebwelt umsehen.

In der Auferstehung Christi fand und findet die letzte und tiefste Um-
wertung aller Werte statt; in ihr legitimiert sich der Herr als die Wahr-
heit iiber unsere Siinde und als die Rettung. Wir werden Blinde bleiben,
wenn wir seinen Tod nicht auf sein Leben hin durchschauen. Sehen wir
aber auf dem Grund seines menschlichen Schicksals das géttliche Leben,
dann stehen unsere Augen im gottlichen Licht, und wir leben sein Leben:
,Wer an ihn glaubt, wird nicht gerichtet“ (Jo 3, 18) und hat das ewige
Leben. Die andere Méglichkeit: , Wer nicht an ihn glaubt, ist schon gerich-
tet* (ebd.), ist tot; er hat sie durch seinen Tod und seine Auferstehung in
uns besiegt.

Es gibt nur einen einzigen Weg, der nicht in der Ausweglosigkeit endet:
der Weg Jesu Christi! Und dieser trdgt fiir uns das Wegzeichen: Unden-
ken! Umwertung aller Werte! Auf sein Leben und sein Sterben hin! Weil
uns die neue Wahrheit nicht in Form von Sachverhalten und Gesetzeswerk
gegeniibersteht, sondern unser Bruder ist, lautet die Konsequenz nicht nur
Einsicht und Glaube, sondern Nachfolge und Tun. , Wer sagt, er sei immer
in ihm, mu} auch so wandeln, wie er gewandelt ist“ (1 Jo 2, 6).

Das Schicksal Jesu Christi allerdings wird in dem, der die verlangte
Umkehr vollzieht und nichts mehr kennen will als seine Wahrheit, der
alle Schutzwehr von Egoismus und alle Sicherung auf Kosten anderer
abwirft, sich in zhnlicher Weise wiederholen. Auch er wird ein Opfer des
Kampfes sein, den Licht und Finsternis in ihm austragen; und solange die
Wabhrheit in ihm siegreich bleibt, wird er der ausdriickliche Feind aller
jener sein, die ihre ,Position” von Gott und Menschen respektiert haben
wollen. In sich selbst erfihrt er unaufhorlich das ,Ich aber sage dir® seines
Herrn, und sobald er ihm zu folgen versucht, wird er auch nach aufien in



Wendelin Koster 172

seiner Person zum lebendigen ,Ich aber sage euch“ an die Adresse der
Mensdchen.

Wir haben Ja zu der neuen Wahrheit gesprochen und sind dennoch in
steter Sorge, ob wir es auch einlésen. Die Krisis ist iiberwunden, und doch
ist sie es nicht. Es bleibt die Anfechtung von innen, eine Schutzmauer von
Unehrlichkeit und Angepafitheit an das Gehabe der Umwelt anzulegen.
Und die Anfechtung von aufien reizt nur dazu, diesen Weg der Abkapse-
lung schneller und eifriger zu betreten. Das Erlostsein wird zur Freude
nur durch die Last der immer neu zu vollzichenden Umkehr und Bufle bis
zum Tod, der die letzte und tiefste Frage an unsere Treue ist.

Warum ist diese Mithsal so hartnickig? lhre Stindigkeit ist im Grund
der Spiegel der Bestindigkeit menschlicher Wiirde. Wir gehen unseren
Weg durch das Leben nicht wie Spielzeugpuppen, die von ihrem Meister
immer dann rechtzeitig angehalten und in eine neue Richtung gedreht
werden, wenn sie vor dem Abgrund stehen, und dann mechanisch weiter-
laufen. Daf8 Gott sich an uns wendet, bedeutet eine Bitte: , Willst du mit
mir gehen? Willst du mein Bruder und Partner sein?“ Gott will von uns
eine menschliche Antwort, ein freies Ja. Und diese Freiheit wird nicht auf-
gehoben, einzementiert in etwas physikalisch Unwiderrufliches. Stets miis-
sen wir uns neu priifen und korrigieren. Wir tun Bufle aus dem grund-
satzlichen Willen heraus, uns selbst kritisch mit dem Maflstab Christi zu
messen; aber nicht das restlose Gelingen der eigenen Bufle ist uns gegeben,
wohl aber der Mafistab des Guten, den Jesus Christus gesetzt hat.

I1.

Noch ein weiteres ist zu bedenken. Der Herr steht immer einer Gemein-
schaft gegeniiber; wenn er den Ruf an den einzelnen richtet, so nur, um
diesen der Gemeinschaft einzugliedern. Nicht das Ich, sondern wir sind es,
die auf dem ,kritischen“ Weg der Nachfolge Christi sind. Der Plural ist
bedeutsam. Johannes selbst verkiindet seine Botschaft als eine gemeinsame
Erfahrung: ,Was wir gesehen und gehért haben, das verkiindigen wir
auch euch® (1 Jo 1, 8a): Nachfolge und Verkiindigung des Herrn werden
von einer Gemeinschaft getragen und wenden sich auch wiederum an die
vielen, um sie in der Nachfolge Gemeinschaft werden zu lassen: . . . damit
auch ihr Gemeinschaft mit uns habt; und mit uns Gemeinschaft haben,
bedeutet, sie mit dem Vater und seinem Sohne Jesus Christus haben® (3b).

Das Wir der Menschen, das aus der Gemeinschaft mit Gott lebt, hat
ebenso wie der einzelne dauernd mit der Krisis zu kimpfen; denn ,Gott
ist das Licht“, fur den einzelnen wie fiir die Gemeinschaft. Wir strafen
uns Liigen, wollten wir behaupten, ,wir hitten Gemeinschaft mit thm, und
wiirden dabei in der Finsternis wandeln®. ,Wandeln wir aber im Licht,



Christsein heifit stindige Umkehr 173

wie er im Licht ist, so haben wir Gemeinschaft miteinander (!), und das
Blut Jesu, seines Sohnes, reinigt uns von jeder Siinde® (V. 5-7). Die Aus-
einandersetzung zwischen Wahrheit und Liige, Licht und Blindheit, Leben
und Tod, kurz der Kampf um das Fingestdndnis der Siinde ist nicht nur
eine Krisis des einzelnen, sondern eine der Gemeinschaft.

Jesu briiderlicher Dienst an den Menschen meint nicht ausschliefilich
den jeweils einzelnen in seiner personlichen Not. Was Jesus spricht und
tut, ist Zeichen fiir das Volk Israel. Dieses Volk ist Blindnispartner Gottes
und Triger einer Verheiffung; als solches ist es das grofle Bekenntniszei-
chen des Glaubens an seinen Gott, der es durch seine Taten zu dem ge-
macht hat, was es war und ist, der in seiner Treue nie vergafl, es zu
erneuern, auch wenn es durch bittere Abgriinde der Untreue ging. Darum
sind auch die eigentlichen Heilszeichen in der Welt nicht die iiberragenden
Personlichkeiten der Heilsgeschichte, sondern ein Volk. Nur in diesem
Rahmen haben einzelne Gestalten ihre Berechtigung und ihren Sinn. Folg-
lich galt auch die Aktivitit Jesu dem ganzen Volk Israel. Denn er war die
Erfillung aller Verheilungen und Sehnsiichte und setzte hierfiir immer-
fort Zeichen, auf dafl die Juden an ihn glaubten.

Nach Johannes war es das Volk, waren es die Juden, die versuchten,
Moses gegen Christus auszuspielen, um ihren Unglauben zu rechtfertigen.
Doch Christus hilt ihnen vor, dafi gerade Moses, der den Bund des Volkes
mit Jahwe schlo, ihn selbst verkiindet: ,Einer ist, der euch anklagt,
Moses, auf den ihr eure Hoffnung gesetzt habt. Wiirdet ihr ndmlich Moses
glauben, so wiirdet ihr mir glauben: iiber mich hat er ja geschrieben.
Wenn ibr aber seinen Schriften nicht glaubt, wie werdet ihr meinen Wor-
ten glauben?“ (Jo 6, 45b—47). Dieser Vorwurf Jesu an die Juden ist unge-
heuerlich: Thr glaubt nicht an mich, darum seid ihr nicht mehr das Volk
Gottes. IThr habt die Treue gebrochen. Verheiffung wandelt sich in Fluch,
Finsternis und endgiiltige Blindheit. Und immer ist die Gemeinschaft
des Volkes gemeint.

Jesus verliert sein Volk. Zugleich gewinnt er einige wenige. Aus der
Niederlage heraus formt er sie zu einem neuen Volk. Es bleibt dabei: eine
Gemeinschaft von Menschen ist durch den Glauben an Christus das Heils-
zeichen der jetzt erfiillten Verheiflung Gottes in der Welt. Schon das Ent-
stehen der ersten Jingergemeinschaft ist von der Krisis gezeichnet. Sie
rechnete mit einem lebendigen und siegreichen Messias und sah seinen
Tod. Sie wire in Finsternis zuriickgefallen, wenn Christus nicht als Auf-
erstandener erschienen wire und ihren toten Glauben zum Leben erweckt
hitte. Die neue Gemeinschaft lebt ganz von der Kraft des lebendigen Chri-
stus; sie darf sogar dessen Leib genannt werden (vgl. 1 Kor 12, 12-13).



Wendelin Koster 174

Aber die Krisis hat sie stets von nenem zu bestehen. Gegeben ist ihr nur
die Kraft des Bestehens und die Hoffnung auf das endgiiltige Leben. Wer
will schon — besonders heute — erkennen, daf die Kirche sich zu recht ,Licht
der Volker” und ,Fels der Wahrheit“ nennen darf? Wer will sich schon
auf eine kleine Gruppe ,Christgliubiger” einlassen, obwohl sie in Be-
kenntnis und Leben aus der Krisis nicht herauszukommen scheint? Die
Kirche bleibt ein mithselig wanderndes Volk. Es gibt kaum einen Brief des
hl. Paulus, in dem er seine Christengemeinden nicht instindig mahnt zn
werden, was sie doch langst sind (vgl. R6m 6, 11-12), umzukehren zu dem,
bei dem sie schon stehen.

Die Umkehr des einzelnen und die der Gemeinschaft werden im Anruf
des Herrn untrennbar eins. Gerade das Freiwerden von eigenen Vorein-
genommenheiten, von siindhaften Verklemmungen geschieht in Konfron-
tierung mit dem anderen, geschieht in der Gemeinschaft; und was die
ganze Gemeinschaft zu leisten hat, kann niemals iiber die Kopfe der vielen
und des einzelnen hinweg dekretiert werden. Der Herr hat keine anonyme
Masse aufgerufen zur Krisis, sondern den einzelnen Menschen, der sich
dem Wort Gottes stellen muf}; aber der einzelne besitzt sich selbst, hort
das ihn angehende Wort Jesu Christi nur in der Kirche, im gliubigen Wir,
vernimint den Ruf zur Bufle in den konkreten Anliegen der Gemeinschaft.

Wenn der Christ diese seine kirchliche Existenz betrachtet, sieht er sich
auch in einer doppelten Krisis stehen: Als der, der Glied des Leibes Chri-
sti ist, tritt er in die Fulstapfen des Herrn; er muf} wie der Herr die Men-
schen in die Entscheidung fiithren. Jede Gemeinschaft von Christen wird
zur Krisis der Menschen und der Welt, denn sie bemifit alles mit dem
Mafistab Christus. Sie wird anf die erbitterte Feindschaft derer treffen,
die diese Wahrheit nicht wollen, weil sie vorgeben, selbst das Licht und
die Wahrheit zu haben. Die andere Krisis aber wird die Kirche auf sich
richten miissen, weil sie voll Siinde ist, in der dauernden Versuchung, sich
selbst fir das Licht zu halten. Licht und Wahrheit hat sie aber nur von
Christos her. Darin liegt der kirchliche Ort der Umwertung aller Werte,
der steten Krisis, und das heiflt der Bufle. Diese ,,doppelte“ Krise aber

trifft den einzelnen ebenso wie seine Kirche, trifft beide in der Einheit des
Anrufes Christi.

II1.

Die Bufle liefert uns immer wieder dem Maflstab Christus aus. Ohne sie
gibt es kein Zeugnis vom Licht, das Blinde sehend macht. , Wollten wir
sagen, wir hatten keine Slinde, so wiirden wir uns selbst betriigen, und die
Wahrheit wire nicht in uns. Bekennen wir aber unsere Siinden, so ist er
treu und gerecht, uns die Sinden zu vergeben und uns von allem Unrecht



Christsein heifit stindige Umkehr 175

zu reinigen. Wollten wir sagen, wir hitten keine Siinde, so wirden wir
ihn als Liigner erkldren, und sein Wort wire nicht in uns® (1 Jo 1, 8-10).

Die Hinwendung Gottes zam Menschen in Jesus Christus und seinem
Volk, der Kirche, hat die Krisis der Welt verursacht. Sie ist die einzige
berechtigte Provokation der Menschen und widersetzt sich jeder inner-
weltlichen Anpassung und willkiirlichen Verfremdung. Sie ist nicht das
Vorrecht einzelner Menschen oder Gruppen, die mit dem prophetischen
Buiruf ,Es mufl alles anders werden!* stets die anderen, nie sich selbst
meinen.

Die Krisis durch Christus als unsere Bufle driickt sich zunachst darin
aus, dafl wir immer neu den Mafistab zu gewinnen versuchen. Wir haben
uns z. B. vor ihm die Frage zu stellen, ob das heutige Drangen auf Selbst-
verantwortung nicht eher aus einer aggressiven Stimmungslage kommt als
aus wirklicher Verantwortung. Oder: Wer sich auf sein Gewissen beruft,
verpflichtet sich zu #uflerster Wahrhaftigkeit, und diese verlangt tégliche
Uberpriifung; zu echter BuBgesinnung gehort, dafl wir uns immer wieder
der Wahrheit Christi stellen.

Fin weiteres kommt von hierher in Sicht: ,Die Wahrheit, die die ganze
und echte fiir mich sein soll, mufl auch als die der anderen auftreten, und
sie hat eine echte Freiheit und Unmanipulierbarkeit gegeniiber meinem
eigenen Belieben nur dann, wenn sie iiber eine Institutionalitdt verfiigt,
durch die sie wirklich auch real und nicht nur in dem idealen Gelten-an-
sich von mir unabhingig da ist* (K. Rahner). Ist die Wahrheit sozial ver-
fallt, dann kann auch Wahrhaftigkeit als der Prozefl der Aneignung die-
ser Wahrheit nur gemeinsam geschehen. Wir sind in der Bufie selbst, in
der Umkehr nach der Kirchlichkeit unseres Lebens gefragt, jeder einzelne
wie auch die kleineren und grofleren Gemeinschaften, in denen sich Kirche
vollzieht. Kann und muf} nicht z. B. eine Familie Zeiten haben, in denen
sie sich als Familie Rechenschaft gibt iiber ihr Leben vor den Augen
Christi? Gilt dasselbe nicht auch fiir die Ordensgemeinschaften? Sie sind
heute von den vielfiltigsten Spannungen belastet und werden auch in Zu-
kunft noch manches durchzustehen haben. Wie begreifen wir heute Auto-
ritit in der Kirche? Verdeckt nicht ein Scheuklappen-Blick nach riickwarts
ebenso wie der unbesehene Ruf nach ,,Demokratisierung“ meist die Un-
fihigkeit zu echter Gemeinschaft? Welche Verantwortung tragen die Prie-
ster fiir den gemeinsamen Dienst an der Wahrhaftigkeit?

Unser Leben spielt sich aber nicht nur im kirchlichen Raum ab, sondern
_mitten in der Welt“. Schon lingst sind die Erschiitterungen des gesell-
schaftlichen Lebens auch Erschiitterungen der Kirche. Die Krisis der
Mensdhheit ist auch die Krisis der Christen. Alle sind zur Umkehr, zur
Bufle aufgerufen. Die Christen haben hier voranzugehen. Es gibt fiir sie



Wendelin Koster 176

keine , geheiligten“ Raume, die von Krisen frei waren, keinen Ohne-mich-
Standpunkt, wenn die bisherigen Lebensformen durch den technischen
Fortschritt, die Attacken unruhiger Jugend, den Bildungsnotstand, in
Frage gestellt werden. Wie miifite heute die politische Reife des Christen
beschaffen sein angesichts einer Welt, die zwar in zunehmendem Mafle
vom Menschen selbst gemacht wird, in der er sich aber gleichzeitig immer
neue und kompliziertere Probleme schafft? Reif fir diese Welt ist ein
Christ nur dann, wenn er sich um grofitmégliche Sachlichkeit und Wahr-
haftigkeit in allen Fragen bemiiht. Das heifit: Jeder muf bereit sein, sich
nach der Stirke seiner Argumente bewerten zu lassen. Er darf niemals
zulassen, dafl sein Argument zu einer versteckten Waffe wird, mit der er
nicht das Argument, sondern den Menschen im Gesprachspartner zu tref-
fen versucht und zum Feind macht. Es gibt ja nicht nur im Fuflball die
Devise ,Erst den Mann und dann den Ball®. Diese Methode ist verboten.
Andernfalls {iberschreiten wir am Ende den kritischen Punkt, wo wir nur-
mehr Spielball der innerweltlichen Gesetzmiafligkeit von Druck und
Gegendruck, d. h. des Interessenkampfes sind. Was aber heifit dies alles
andere als Bufle, Umkehr, stindig Krise und stindig Bekehrung?

Dies sind Schlaglichter. Vielleicht vermogen sie anzudeuten, dafl die
Bufle des Christen, der im Angesicht Gottes seine Krisis erfahrt, ein Be-
kenntnis zur Macht Gottes in unserer Gegenwart sein muf. Man kann sich
gut vorstellen, daf die Gesinnung der Bufle nicht mehr allein an der
Speisekarte oder am vermehrten Kirchenbesuch zur Fastenzeit sichtbar
sein wird, sondern zu einem Stiick intensiver Beschidftigung mit unserem
Glauben wird, vor allem mit der Frage, wie wir ihn heute zu leben haben.
Jede Krisis des Christen ist eine Etappe auf dem Weg ,,zum Vollmaf} der
Lebenshohe Christi“. ,Denn wir sollen nicht mehr Unmiindige sein, ein
Spiel der Wellen und hin und her getrieben von jedem Windhauch der
Lehre . .. Nein, die Wahrheit sollen wir leben durch Liebe, um in jeder
Hinsicht in ihn, Christus, der das Haupt ist, hineinzuwachsen® (Eph 4,
14-15).





