
Christsein heißt ständige Umkehr 

Wendelin Köster SJ, Frankfurt am Main 

Krisen, mögen sie einzelne oder Gemeinschaften treffen, haben etwas 
gemeinsam: Irgendetwas Gewohntes, vielleicht Liebgewonnenes kommt 
ins Zwielicht, plötzlich erwächst ein Zweifel an etwas, das bislang Gültig- 
keit besaß. Solange nur Nebensächlichkeiten fraglich werden, kümmert es 
wenig, die Erschütterung bleibt peripher; wenn die Krise aber bis zu den 
Fundamenten des bisherigen Selbstverständnisses dringt, wächst sie sich 
aus zur lebenslänglichen Bedrohung. Man erlebt einen Schock, wenn sich 
Positionen, Motive und Handlungen als falsch erweisen, und man ent- 
deckt, daß ein Weitermachen unter ihren Bedingungen Unwahrhaftigkeit 
und Lüge wäre; die Ehrlichkeit verlangt, mindestens vor sich selbst Kon- 
kurs anzumelden. 

Im Mittelpunkt der johanneischen Theologie wird eine solche Krise 
reflektiert. (Der Begriff und das entsprechende Tätigkeitswort finden sich 
bei Johannes weit öfter als in den anderen Evangelien.) Sie wird durch 
Jesu Wort und Wirken ausgelöst: •Um eine Krisis hervorzurufen, bin ich 
in die Welt gekommen ..." (9, 39). Mag sein, daß dies in unseren Ohren 
sehr vergangen klingt; unser Augenmerk ist auf die Krisen gerichtet, die 
uns - wie wir glauben - unmittelbarer bedrängen. Aber das Wort des 
Herrn meint uns. Vor seinem Tod, johanneisch heißt das, in seinem Tod 
ruft er: •Jetzt ist die Krisis dieser Welt" (12, 31), nicht nur die Krisis der 
zufällig Anwesenden, sondern aller Menschen, gleichgültig wann und wo 
sie leben. 

Dieser Ruf ist - entgegen dem Anschein - nicht wirkungslos geblieben. 
Nach dem Zeugnis aller Evangelien, nicht nur des Johannes, traf er die 
Menschen in ihrem Lebensnerv. Die Heilung des Blindgeborenen (Jo 9) 
typisiert diese •Krise": Für die Pharisäer war die Heilung eine verdam- 
menswerte Sabbatschändung, für den Geheilten die Freude, wieder sehen 
zu dürfen. Er erblickte den Mann, der ihn heilte, und glaubte. Mit dieser 
Tat macht Jesus deutlich, wozu er gekommen ist: •damit diejenigen, die 
nicht sehen, zum Sehen gelangen, die Sehenden aber blind werden" (9,39). 
Sogleich fragten ihn einige Pharisäer: •Sind auch wir etwa blind?" Dar- 
auf Jesus: •Wäret ihr nur blind, so hättet ihr keine Sünde - nun aber sagt 
ihr: ,Wir sehen!' - so bleibt es bei eurer Sünde" (9, 41). Mit diesem Wort 
stieß er die Pharisäer in eine lebensbedrohende Krisis; ihr Berufsethos 
gebot, vor Gott untadelig dazustehen und den Menschen ein Vorbild der 



Wendelin Röster 168 

Gerechtigkeit zu sein, und gerade dieses Berufsethos wird entlarvt als 
• Ungerechtigkeit". 

Sie reagierten wie viele, die derart radikal in Frage gestellt wurden; 
ihr Verhalten bestätigte die öffentliche Disqualifikation, die ihnen der Herr 
gab; mit Recht wurden sie als Blinde, als Sünder, als solche, die die Fin- 
sternis dem Lichte vorziehen (3, 19), gebrandmarkt. 

I. 

Die Erzählung bei Johannes trifft uns alle! Auch in unserem Leben gibt 
es die Erfahrung, daß wir uns blind wehren und noch blinder hassen, wenn 
unsere Position, d. h. eigentlich unser Ich angegriffen wird, und auch wir 
versuchen, Angriff und Angreifer unschädlich zu machen. Die Frage, ob 
der andere nicht Recht habe und daher die Krisis in eigener Umkehr zu 
lösen sei, wird erst gar nicht gestellt. Die Finsternis wächst mit dem An- 
griff; denn Haß macht blind. Man verdammt sich zu ununterbrochener 
Alarmbereitschaft - stets den Finger am Abzug der Waffe. Der Blick wird 
ein Lauern; das Gesetz des Handelns entgleitet; man reagiert bloß. Der 
Grund von allem aber ist eine Lüge, die gewaltsame Verdrängung der 
eigenen Wahrheit, die durch den unerwarteten Angriff offenbar gewor- 
den ist und nun nicht mehr verheimlicht werden kann, weder vor dem 
eigenen Bewußtsein noch vor anderen. Die bleibende Allergie gegenüber 
der Wahrheit, die man selbst ist, ist die Sünde. Bei den Pharisäern war es 
nicht anders. Christus sagte: •So bleibt es bei eurer Sünde!" 

Doch die Krisis, die durch Christus in die Welt kam, will keine Finster- 
nis verbreiten, sondern Licht: •Das ... ist die Krisis, daß das Licht in die 
Welt gekommen ist" (3, 19). Es gibt eine andere Antwort als die der Pha- 
risäer, die Antwort der Ehrlichkeit. 

Sicher steht auch diese Erfahrung in unserem Leben. Ehrlichkeit schien 
oftmals einer Kapitulation gleichzukommen. Doch die ehrliche Bekehrung 
zur ,eigenen' Wahrheit führte gerade nicht zur befürchteten Selbstvernich- 
tung. Im Gegenteil: als wir •ja" zu ihr sagten, rissen wir das Gesetz des 
Handelns wieder an uns und erlebten, daß wir frei wurden. Erst und 
eigentlich durch diese Tat, die uns niemand abnehmen konnte und für die 
es keine Hilfsmittel und Rezepte gibt, wurde die Lüge unseres Lebens 
aufgehoben. Vielleicht überkam uns sogar das Gefühl des Friedens, da 
wir empfanden, daß alles, was zusammenbrach, Fassade war; daß die 
Wahrheit ein besseres Fundament legen kann. Die Umkehr macht aus 
Blinden Sehende; jetzt begreifen sie, was Licht bedeutet, daß vorher Fin- 
sternis die Wirklichkeit verbarg. Die Pharisäer begriffen es nicht. 

Wer sich einmal bei sublimen oder kräftigen Rache- und Revanche- 
gedanken ertappte und dann das Glück hatte, die Ausweglosigkeit dieser 



Christsein heißt ständige Umkehr 169 

Situation zu erkennen; wer aus der bewußten Absage an seinen Haß, an 
seine heimlichen Antipathien und Aggressionen lernte, was Verzeihen, 
Wohlwollen, Liebe, Mitmenschlichkeit ist, wird diese Erfahrung bezeugen. 
Die Psychologen kommen zum selben Ergebnis: •Vorurteile dämmen wir 
am besten dadurch ein, daß wir uns in der Beobachtung unseres eigenen 
Verhaltens schulen. Je besser es uns gelingt, uns, selbst im Aufruhr unse- 
rer Gefühle, nachdenkend zu beobachten, desto besser sind die Chancen, 
nicht unbemerkt unbewußten Steuerungen unterworfen zu sein ... Das 
Ziel ist der Erwerb der Fähigkeit, zwischen affektivem Drang und Hand- 
lung eine Pause der Besinnung einschalten zu können" (Mitscherlich). An 
der Banalität dieser Erkenntnis zeigt sich ihre Allgemeingültigkeit. Doch 
wie selten und wie wenig tiefgreifend wird diese Selbstverständlichkeit 
realisiert! 

Oft stoßen die Krisen nur tiefer in die Dunkelheit, statt den Vorhang 
zum Licht zu öffnen. Warum? Wird von den Menschen zu viel gefordert? 
Oder hat man vor ihnen das wahre Licht versteckt gehalten? Hat man es 
zu grell, zu unerbittlich, zu prinzipienhaft, zu autoritär vor ihre Augen 
gestellt? Oder hat man sie in ein Irrlicht hineingeführt, in die Welt von 
gauklerischen Lichtattrappen, von gleisnerischen Effekten, die in Wirk- 
lichkeit die eigene Dunkelheit mit billigen Farben ausstaffierten? 

Damit stehen wir wieder vor dem, der sagte: •Ich bin das Licht der 
Welt" (8, 12), •Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben" (14, 6). 
Die Wahrheit, die der Mensch ist, wird abhängig gemacht von der Wahr- 
heit, die Jesus Christus ist. Wer die Wahrheit über sich selbst erfahren 
will, findet den Maßstab nur in ihm. Die Bekehrung zur eigenen Wahrheit 
ist nur in Christus möglich. Und mehr noch sagt der Herr. Die Krisis, in 
die er den Menschen schickt, besteht im Grund gar nicht in dem mächtigen 
Wort, mit dem er den Pharisäern ,die Wahrheit sagte' oder sie voll In- 
grimm einschüchterte; •. . . der Herr, dem wir dienen, richtet nicht nur 
unser Leben - er teilt es mit uns und nimmt es auf sich. Es wäre unendlich 
viel leichter, einen Gott zufriedenzustellen, der Geometer oder Moralist 
wäre" (Bernanos). •Denn wir haben nicht einen Hohenpriester, der nicht 
mitfühlen könnte mit unseren Schwachheiten, vielmehr einen, der in jeder 
Beziehung gleichermaßen versucht worden ist, die Sünde ausgenommen" 
(Hebr 4, 11-15). Die Krisis, das Gericht, ist sein eigenes Leben, sein Kreuz, 
sein Untergang. Paulus schreibt, daß Christus für uns zum Fluch Gottes 
geworden sei. Karl Barth hat diese unausschöpfliche paulinische Theologie 
dahin gedeutet, daß der Herr selbst die beiden Urteile der Krisis, Licht 
und Dunkelheit, Leben und Tod, auf sich genommen und in Gottes erwek- 
kende Allmacht hineingeführt habe. Aber wie es auch um solche theologi- 
schen Deutungen stehe, der Herr spricht sein Wort, das uns zur eigenen 



Wendelin Köster 170 

Wahrheit führen soll, nicht aus der erhabenen Höhe des unangreifbaren 
Gotteswesens, sondern von der Ebene des angefochtenen Menschen her. 
Unsere Wahrheit ist ein Mitmensch, Bruder und Schicksalsgefährte, der 
dieselben Erfahrungen durchmachen mußte wie wir, und dabei doch nicht 
in die Dunkelheit des Hasses hineinsank: •Vater, vergib ihnen .. .". Sein 
Schicksal ist der Maßstab der Krisis und liefert den Beweis für deren 
lebenerweckende Gültigkeit. 

Dies ist und bleibt eine Zumutung. Träte uns in dieser Minute ein Mann 
entgegen und versuchte uns als Sünder und Lügner zu entlarven, und böte 
sich selbst als die einzige Chance der Rettung an - wir würden ihn als den 
Zirkusclown ansehen, von dem Kierkegaard spricht; wir würden irritiert 
und empört entgegenfragen: •Woher nehmen Sie das Recht, so mit uns 
zu sprechen? Können Sie Ihre Anmaßung ausweisen"? Unsere Worte 
unterschieden sich kaum von denen der Juden und Pharisäer, die auf Be- 
glaubigungszeichen aus waren. Und selbst wenn dieser •Sekten"-Prediger 
durch sein mutiges Reden gegen die Etablierten und durch seine imponie- 
rende Mitmenschlichkeit unsere Sympathie gewonnen hätte, wie würden 
wir reagieren, wenn dieser Mensch endgültig die Toleranzgrenze der 
Autoritäten und des staatlichen Allgemeinwohls überschritte und nach 
Anstrengung eines Gerichtsverfahrens für schuldig befunden und von der 
Bildfläche verschwinden würde? Hätte er sich durch seine Ohnmacht nicht 
• leider oder Gott sei Dank: je nach dem • endgültig ad absurdum ge- 
führt? Es wäre Torheit, sich seine gutgemeinten Lebensweisheiten zu 
eigen zu machen; wir hätten alles zu verlieren und nichts zu gewinnen. 
Der alte •struggle for life", jeder gegen jeden, ginge weiter, vielleicht 
gemäßigt durch eine aus egoistischem Ruhebedürfnis ausgehandelte zwi- 
schenmenschliche •Straßenverkehrsordnung". Ist das alles, was von die- 
sem Jesus von Nazareth zurückbleibt? Die Erinnerung an einen geschei- 
terten Idealisten? 

Auch das wäre schon viel! Wenn wir auf Jesus Christus bauen wollen, 
muß er uns zuerst beweisen, daß sein •Ich aber sage euch", das den Grund 
zur •johanneischen" Krisis gab, ihn selbst nicht zur Haß-Reaktion trieb, 
wodurch nur das alte Gleichgewicht von Haß und Egoismus wieder her- 
gestellt wäre. In der Tat, er ertrotzte sich keine Position, ging nicht über 
Leichen, auch nicht über die eines bitteren Wortes oder einer versteckten 
Ironie. Er zeigte, daß er keine Figur auf dem Schachbrett innerweltlicher 
Interessenkämpfe war, daß er Schlag nicht mit Gegenschlag, Gleiches nicht 
mit Gleichem vergalt. Das verhängnisvolle Gesetz von der Schuld, die 
Gegenschuld auslöst, der Kreislauf der Sünde trifft auf ihn nicht zu. 

Aber die Krise, die Jesus auslöste, verschlang ihn selbst, schrieb die 
Wahrheit von der eigenen, sich selbst aufgebenden Ehrlichkeit mit bluten- 



Christsein heißt ständige Umkehr ! 71 

den Buchstaben in das eigene Leben. Der Haß, den er niemals gespürt und 
von dem er die Menschen befreien wollte, wendet sich gegen ihn selbst; 
er stirbt den Tod des Kreuzes. 

Wenn aber angesichts des toten Nazareners gültig bleiben soll, was uns 
eine vage Erfahrung von der Befreiung durch Selbstverzicht nahelegt, 
dann muß sich die Lebenskraft seiner Hingabe ebenso mächtig erweisen, 
wie es die Worte, das Leben und das Sterben waren, mit denen er ihre 
Wahrheit verkündigt hat. Eine Wahrheit, die den Toten der Sünde leben- 
dig macht, kann nicht selber tot sein. Sie muß im Sterben Leben zeugen. 
Die Auferstehung des Herrn ist die Kundgabe dieses Lebens seiner Wahr- 
heit. Man müßte sie postulieren, wollte man nicht an Befreiung von der 
eigenen Unehrlichkeit, an Lösung und Erlösung verzweifeln. Ohne sie 
könnten sich die Psychologen weiterhin in gequälter vergeblicher Hoff- 
nung nach dem Passe-partout zur Regelung der Agressivität menschlicher 

Triebwelt umsehen. 
In der Auferstehung Christi fand und findet die letzte und tiefste Um- 

wertung aller Werte statt; in ihr legitimiert sich der Herr als die Wahr- 
heit über unsere Sünde und als die Rettung. Wir werden Blinde bleiben, 
wenn wir seinen Tod nicht auf sein Leben hin durchschauen. Sehen wir 
aber auf dem Grund seines menschlichen Schicksals das göttliche Leben, 
dann stehen unsere Augen im göttlichen Licht, und wir leben sein Leben: 
•Wer an ihn glaubt, wird nicht gerichtet" (Jo 3, 18) und hat das ewige 
Leben. Die andere Möglichkeit: •Wer nicht an ihn glaubt, ist schon gerich- 
tet" (ebd.), ist tot; er hat sie durch seinen Tod und seine Auferstehung in 
uns besiegt. 

Es gibt nur einen einzigen Weg, der nicht in der Ausweglosigkeit endet: 
der Weg Jesu Christi! Und dieser trägt für uns das Wegzeichen: Umden- 
ken! Umwertung aller Werte! Auf sein Leben und sein Sterben hin! Weil 
uns die neue Wahrheit nicht in Form von Sachverhalten und Gesetzeswerk 
gegenübersteht, sondern unser Bruder ist, lautet die Konsequenz nicht nur 
Einsicht und Glaube, sondern Nachfolge und Tun. •Wer sagt, er sei immer 
in ihm, muß auch so wandeln, wie er gewandelt ist" (1 Jo 2,6). 

Das Schicksal Jesu Christi allerdings wird in dem, der die verlangte 
Umkehr vollzieht und nichts mehr kennen will als seine Wahrheit, der 
alle Schutzwehr von Egoismus und alle Sicherung auf Kosten anderer 
abwirft, sich in ähnlicher Weise wiederholen. Auch er wird ein Opfer des 
Kampfes sein, den Licht und Finsternis in ihm austragen; und solange die 
Wahrheit in ihm siegreich bleibt, wird er der ausdrückliche Feind aller 
jener sein, die ihre •Position" von Gott und Menschen respektiert haben 
wollen. In sich selbst erfährt er unaufhörlich das •Ich aber sage dir" seines 
Herrn, und sobald er ihm zu folgen versucht, wird er auch nach außen in 



Wendelin Röster 172 

seiner Person zum lebendigen •Ich aber sage euch" an die Adresse der 
Menschen. 

Wir haben Ja zu der neuen Wahrheit gesprochen und sind dennoch in 
steter Sorge, ob wir es auch einlösen. Die Krisis ist überwunden, und doch 
ist sie es nicht. Es bleibt die Anfechtung von innen, eine Schutzmauer von 
Unehrlichkeit und Angepaßtheit an das Gehabe der Umwelt anzulegen. 
Und die Anfechtung von außen reizt nur dazu, diesen Weg der Abkapse- 
lung schneller und eifriger zu betreten. Das Erlöstsein wird zur Freude 
nur durch die Last der immer neu zu vollziehenden Umkehr und Buße bis 
zum Tod, der die letzte und tiefste Frage an unsere Treue ist. 

Warum ist diese Mühsal so hartnäckig? Ihre Ständigkeit ist im Grund 
der Spiegel der Beständigkeit menschlicher Würde. Wir gehen unseren 
Weg durch das Leben nicht wie Spielzeugpuppen, die von ihrem Meister 
immer dann rechtzeitig angehalten und in eine neue Richtung gedreht 
werden, wenn sie vor dem Abgrund stehen, und dann mechanisch weiter- 
laufen. Daß Gott sich an uns wendet, bedeutet eine Bitte: •Willst du mit 
mir gehen? Willst du mein Bruder und Partner sein?" Gott will von uns 
eine menschliche Antwort, ein freies Ja. Und diese Freiheit wird nicht auf- 
gehoben, einzementiert in etwas physikalisch Unwiderrufliches. Stets müs- 
sen wir uns neu prüfen und korrigieren. Wir tun Buße aus dem grund- 
sätzlichen Willen heraus, uns selbst kritisch mit dem Maßstab Christi zu 
messen; aber nicht das restlose Gelingen der eigenen Buße ist uns gegeben, 
wohl aber der Maßstab des Guten, den Jesus Christus gesetzt hat. 

II. 

Noch ein weiteres ist zu bedenken. Der Herr steht immer einer Gemein- 
schaft gegenüber; wenn er den Ruf an den einzelnen richtet, so nur, um 
diesen der Gemeinschaft einzugliedern. Nicht das Ich, sondern wir sind es, 
die auf dem •kritischen" Weg der Nachfolge Christi sind. Der Plural ist 
bedeutsam. Johannes selbst verkündet seine Botschaft als eine gemeinsame 
Erfahrung: •Was wir gesehen und gehört haben, das verkündigen wir 
auch euch" (1 Jo 1, 3a): Nachfolge und Verkündigung des Herrn werden 
von einer Gemeinschaft getragen und wenden sich auch wiederum an die 
vielen, um sie in der Nachfolge Gemeinschaft werden zu lassen: •. . . damit 
auch ihr Gemeinschaft mit uns habt; und mit uns Gemeinschaft haben, 
bedeutet, sie mit dem Vater und seinem Sohne Jesus Christus haben" (3b). 

Das Wir der Menschen, das aus der Gemeinschaft mit Gott lebt, hat 
ebenso wie der einzelne dauernd mit der Krisis zu kämpfen; denn •Gott 
ist das Licht", für den einzelnen wie für die Gemeinschaft. Wir strafen 
uns Lügen, wollten wir behaupten, •wir hätten Gemeinschaft mit ihm, und 
würden dabei in der Finsternis wandeln". •Wandeln wir aber im Licht, 



Christsein heißt ständige Umkehr 173 

wie er im Licht ist, so haben wir Gemeinschaft miteinander (!), und das 
Blut Jesu, seines Sohnes, reinigt uns von jeder Sünde" (V. 5-7). Die Aus- 
einandersetzung zwischen Wahrheit und Lüge, Licht und Blindheit, Leben 
und Tod, kurz der Kampf um das Eingeständnis der Sünde ist nicht nur 
eine Krisis des einzelnen, sondern eine der Gemeinschaft. 

Jesu brüderlicher Dienst an den Menschen meint nicht ausschließlich 
den jeweils einzelnen in seiner persönlichen Not. Was Jesus spricht und 
tut, ist Zeichen für das Volk Israel. Dieses Volk ist Bündnispartner Gottes 
und Träger einer Verheißung; als solches ist es das große Bekenntniszei- 
chen des Glaubens an seinen Gott, der es durch seine Taten zu dem ge- 
macht hat, was es war und ist, der in seiner Treue nie vergaß, es zu 
erneuern, auch wenn es durch bittere Abgründe der Untreue ging. Darum 
sind auch die eigentlichen Heilszeichen in der Welt nicht die überragenden 
Persönlichkeiten der Heilsgeschichte, sondern ein Volk. Nur in diesem 
Rahmen haben einzelne Gestalten ihre Berechtigung und ihren Sinn. Folg- 
lich galt auch die Aktivität Jesu dem ganzen Volk Israel. Denn er war die 
Erfüllung aller Verheißungen und Sehnsüchte und setzte hierfür immer- 
fort Zeichen, auf daß die Juden an ihn glaubten. 

Nach Johannes war es das Volk, waren es die Juden, die versuchten, 
Moses gegen Christus auszuspielen, um ihren Unglauben zu rechtfertigen. 
Doch Christus hält ihnen vor, daß gerade Moses, der den Bund des Volkes 
mit Jahwe schloß, ihn selbst verkündet: •Einer ist, der euch anklagt, 
Moses, auf den ihr eure Hoffnung gesetzt habt. Würdet ihr nämlich Moses 
glauben, so würdet ihr mir glauben: über mich hat er ja geschrieben. 
Wenn ihr aber seinen Schriften nicht glaubt, wie werdet ihr meinen Wor- 
ten glauben?" (Jo 6, 45b-47). Dieser Vorwurf Jesu an die Juden ist unge- 
heuerlich: Ihr glaubt nicht an mich, darum seid ihr nicht mehr das Volk 
Gottes. Ihr habt die Treue gebrochen. Verheißung wandelt sich in Fluch, 
Finsternis und endgültige Blindheit. Und immer ist die Gemeinschaft 
des Volkes gemeint. 

Jesus verliert sein Volk. Zugleich gewinnt er einige wenige. Aus der 
Niederlage heraus formt er sie zu einem neuen Volk. Es bleibt dabei: eine 
Gemeinschaft von Menschen ist durch den Glauben an Christus das Heils- 
zeichen der jetzt erfüllten Verheißung Gottes in der Welt. Schon das Ent- 
stehen der ersten Jüngergemeinschaft ist von der Krisis gezeichnet. Sie 
rechnete mit einem lebendigen und siegreichen Messias und sah seinen 
Tod. Sie wäre in Finsternis zurückgefallen, wenn Christus nicht als Auf- 
erstandener erschienen wäre und ihren toten Glauben zum Leben erweckt 
hätte. Die neue Gemeinschaft lebt ganz von der Kraft des lebendigen Chri- 
stus; sie darf sogar dessen Leib genannt werden (vgl. 1 Kor 12, 12-13). 



Wendelin Röster 174 

Aber die Krisis hat sie stets von neuem zu bestehen. Gegeben ist ihr nur 
die Kraft des Bestehens und die Hoffnung auf das endgültige Leben. Wer 
will schon - besonders heute - erkennen, daß die Kirche sich zu recht •Licht 
der Völker" und •Fels der Wahrheit" nennen darf? Wer will sich schon 
auf eine kleine Gruppe •Christgläubiger" einlassen, obwohl sie in Be- 
kenntnis und Leben aus der Krisis nicht herauszukommen scheint? Die 
Kirche bleibt ein mühselig wanderndes Volk. Es gibt kaum einen Brief des 
hl. Paulus, in dem er seine Christengemeinden nicht inständig mahnt zu 
werden, was sie doch längst sind (vgl. Rom 6,11-12), umzukehren zu dem, 
bei dem sie schon stehen. 

Die Umkehr des einzelnen und die der Gemeinschaft werden im Anruf 
des Herrn untrennbar eins. Gerade das Freiwerden von eigenen Vorein- 
genommenheiten, von sündhaften Verklemmungen geschieht in Konfron- 
tierung mit dem anderen, geschieht in der Gemeinschaft; und was die 
ganze Gemeinschaft zu leisten hat, kann niemals über die Köpfe der vielen 
und des einzelnen hinweg dekretiert werden. Der Herr hat keine anonyme 
Masse aufgerufen zur Krisis, sondern den einzelnen Menschen, der sich 
dem Wort Gottes stellen muß; aber der einzelne besitzt sich selbst, hört 
das ihn angehende Wort Jesu Christi nur in der Kirche, im gläubigen Wir, 
vernimmt den Ruf zur Buße in den konkreten Anliegen der Gemeinschaft. 

Wenn der Christ diese seine kirchliche Existenz betrachtet, sieht er sich 
auch in einer doppelten Krisis stehen: Als der, der Glied des Leibes Chri- 
sti ist, tritt er in die Fußstapfen des Herrn; er muß wie der Herr die Men- 
schen in die Entscheidung führen. Jede Gemeinschaft von Christen wird 
zur Krisis der Menschen und der Welt, denn sie bemißt alles mit dem 
Maßstab Christus. Sie wird auf die erbitterte Feindschaft derer treffen, 
die diese Wahrheit nicht wollen, weil sie vorgeben, selbst das Licht und 
die Wahrheit zu haben. Die andere Krisis aber wird die Kirche auf sich 
richten müssen, weil sie voll Sünde ist, in der dauernden Versuchung, sich 
selbst für das Licht zu halten. Licht und Wahrheit hat sie aber nur von 
Christus her. Darin liegt der kirchliche Ort der Umwertung aller Werte, 
der steten Krisis, und das heißt der Buße. Diese •doppelte" Krise aber 
trifft den einzelnen ebenso wie seine Kirche, trifft beide in der Einheit des 
Anrufes Christi. 

III. 

Die Buße liefert uns immer wieder dem Maßstab Christus aus. Ohne sie 
gibt es kein Zeugnis vom Licht, das Blinde sehend macht. •Wollten wir 
sagen, wir hätten keine Sünde, so würden wir uns selbst betrügen, und die 
Wahrheit wäre nicht in uns. Bekennen wir aber unsere Sünden, so ist er 
treu und gerecht, uns die Sünden zu vergeben und uns von allem Unrecht 



Christsein heißt ständige Umkehr 175 

zu reinigen. Wollten wir sagen, wir hätten keine Sünde, so würden wir 
ihn als Lügner erklären, und sein Wort wäre nicht in uns" (1 Jo 1, 8-10). 

Die Hinwendung Gottes zum Menschen in Jesus Christus und seinem 
Volk, der Kirche, hat die Krisis der Welt verursacht. Sie ist die einzige 
berechtigte Provokation der Menschen und widersetzt sich jeder inner- 
weltlichen Anpassung und willkürlichen Verfremdung. Sie ist nicht das 
Vorrecht einzelner Menschen oder Gruppen, die mit dem prophetischen 
Bußruf •Es muß alles anders werden!" stets die anderen, nie sich selbst 
meinen. 

Die Krisis durch Christus als unsere Buße drückt sich zunächst darin 
aus, daß wir immer neu den Maßstab zu gewinnen versuchen. Wir haben 
uns z. B. vor ihm die Frage zu stellen, ob das heutige Drängen auf Selbst- 
verantwortung nicht eher aus einer aggressiven Stimmungslage kommt als 
aus wirklicher Verantwortung. Oder: Wer sich auf sein Gewissen beruft, 
verpflichtet sich zu äußerster Wahrhaftigkeit, und diese verlangt tägliche 
Überprüfung; zu echter Bußgesinnung gehört, daß wir uns immer wieder 
der Wahrheit Christi stellen. 

Ein weiteres kommt von hierher in Sicht: •Die Wahrheit, die die ganze 
und echte für mich sein soll, muß auch als die der anderen auftreten, und 
sie hat eine echte Freiheit und Unmanipulierbarkeit gegenüber meinem 
eigenen Belieben nur dann, wenn sie über eine Institutionalität verfügt, 
durch die sie wirklich auch real und nicht nur in dem idealen Gelten-an- 
sich von mir unabhängig da ist" (K. Rahner). Ist die Wahrheit sozial ver- 
faßt, dann kann auch Wahrhaftigkeit als der Prozeß der Aneignung die- 
ser Wahrheit nur gemeinsam geschehen. Wir sind in der Buße selbst, in 
der Umkehr nach der Kirchlichkeit unseres Lebens gefragt, jeder einzelne 
wie auch die kleineren und größeren Gemeinschaften, in denen sich Kirche 
vollzieht. Kann und muß nicht z. B. eine Familie Zeiten haben, in denen 
sie sich als Familie Rechenschaft gibt über ihr Leben vor den Augen 
Christi? Gilt dasselbe nicht auch für die Ordensgemeinschaften? Sie sind 
heute von den vielfältigsten Spannungen belastet und werden auch in Zu- 
kunft noch manches durchzustehen haben. Wie begreifen wir heute Auto- 
rität in der Kirche? Verdeckt nicht ein Scheuklappen-Blick nach rückwärts 
ebenso wie der unbesehene Ruf nach •Demokratisierung" meist die Un- 
fähigkeit zu echter Gemeinschaft? Welche Verantwortung tragen die Prie- 
ster für den gemeinsamen Dienst an der Wahrhaftigkeit? 

Unser Leben spielt sich aber nicht nur im kirchlichen Raum ab, sondern 
•mitten in der Welt". Schon längst sind die Erschütterungen des gesell- 
schaftlichen Lebens auch Erschütterungen der Kirche. Die Krisis der 
Menschheit ist auch die Krisis der Christen. Alle sind zur Umkehr, zur 
Buße aufgerufen. Die Christen haben hier voranzugehen. Es gibt für sie 



Wendelin Kost er 176 

keine •geheiligten" Räume, die von Krisen frei wären, keinen Ohne-mich- 
Standpunkt, wenn die bisherigen Lebensformen durch den technischen 
Fortschritt, die Attacken unruhiger Jugend, den Bildungsnotstand, in 
Frage gestellt werden. Wie müßte heute die politische Reife des Christen 
beschaffen sein angesichts einer Welt, die zwar in zunehmendem Maße 
vom Menschen selbst gemacht wird, in der er sich aber gleichzeitig immer 
neue und kompliziertere Probleme schafft? Reif für diese Welt ist ein 
Christ nur dann, wenn er sich um größtmögliche Sachlichkeit und Wahr- 
haftigkeit in allen Fragen bemüht. Das heißt: Jeder muß bereit sein, sich 
nach der Stärke seiner Argumente bewerten zu lassen. Er darf niemals 
zulassen, daß sein Argument zu einer versteckten Waffe wird, mit der er 
nicht das Argument, sondern den Menschen im Gesprächspartner zu tref- 
fen versucht und zum Feind macht. Es gibt ja nicht nur im Fußball die 
Devise •Erst den Mann und dann den Ball". Diese Methode ist verboten. 
Andernfalls überschreiten wir am Ende den kritischen Punkt, wo wir nur- 
mehr Spielball der innerweltlichen Gesetzmäßigkeit von Druck und 
Gegendruck, d. h. des Interessenkampfes sind. Was aber heißt dies alles 
andere als Buße, Umkehr, ständig Krise und ständig Bekehrung? 

Dies sind Schlaglichter. Vielleicht vermögen sie anzudeuten, daß die 
Buße des Christen, der im Angesicht Gottes seine Krisis erfährt, ein Be- 
kenntnis zur Macht Gottes in unserer Gegenwart sein muß. Man kann sich 
gut vorstellen, daß die Gesinnung der Buße nicht mehr allein an der 
Speisekarte oder am vermehrten Kirchenbesuch zur Fastenzeit sichtbar 
sein wird, sondern zu einem Stück intensiver Beschäftigung mit unserem 
Glauben wird, vor allem mit der Frage, wie wir ihn heute zu leben haben. 
Jede Krisis des Christen ist eine Etappe auf dem Weg •zum Vollmaß der 
Lebenshöhe Christi". •Denn wir sollen nicht mehr Unmündige sein, ein 
Spiel der Wellen und hin und her getrieben von jedem Windhauch der 
Lehre . . . Nein, die Wahrheit sollen wir leben durch Liebe, um in jeder 
Hinsicht in ihn, Christus, der das Haupt ist, hineinzuwachsen" (Eph 4, 
14-15). 




