
Thesen zum Thema: Glaube und Gebet 

Karl Rahner SJ, München und Münster i. W. 

Die folgenden Thesen sind ordensintern, als Leitsätze für die Ordenslei- 
tung, entstanden. Sie sollten dazu dienen, die religiöse Situation der jün- 
geren Generation der Ordensmitglieder besser zu verstehen und ihr eine 
angemessene Hilfe zuteil werden zu lassen. Da die Ausführungen sehr 
allgemein gehalten sind, und nur hin und wieder auf das interne Ordens- 
leben und seine Institutionen angespielt wird, werden sie auch anderen zu 
einem besseren Verständnis der heutigen Zeit mit ihren Glaubensschwie- 
rigkeiten und ihrer Gebetsnot nützlich sein können. 

1. Der Glaube kann entweder als begrifflich artikulierter und formulierter 
oder als existentiell vollzogener Glaube betrachtet werden. Dabei meinen 
aber diese Begriffe nicht zwei verschiedene Dinge, sondern zwei verschie- 
dene Momente und Aspekte des einen Glaubens. Diese beiden Momente 
stehen zueinander in einer Beziehung, die nicht ein für allemal fest und 
unveränderlich ist, sondern sich dauernd verändert je nach der Situation, 
dem Alter, der völkischen Eigenart, der persönlichen Erfahrung usw. des 
einzelnen Glaubenden. In einem stabil und homogen christlichen Milieu 
ist der Unterschied zwischen diesen beiden Momenten der reflektierenden 
Erfahrung nicht ganz leicht zugänglich. Anders ist es in einem dem Glau- 
ben feindlichen Milieu. Die säkularisierte und pluralistische Umwelt mit 
ihrer ungeheuren und disparaten Menge von Ideen, Ideologien und Ten- 
denzen, die von keinem mehr adäquat synthetisiert und mit dem Glauben 
positiv integriert werden können, verändert zunächst einmal die Situation 
des begrifflich formulierten Glaubens. In einer solchen Situation wird die 
Unterscheidung der beiden Aspekte des Glaubens deutlicher spürbar; es 
erwacht das Verlangen, ja, es entsteht die Notwendigkeit, das größere 
Gewicht auf die existentielle Seite des Glaubens zu legen, auf eine allzu 
begrifflich differenzierende Artikulation des Glaubens zu verzichten und 
den lebendigen ursprünglichen Kern eines existentiellen Glaubens wie- 
derzufinden. Von diesem lebendigen, ursprünglichen Kern des Glaubens 
hängt heute, da eine den Glauben stabilisierende öffentliche Meinung 
fehlt, die ganze Festigkeit des begrifflich formulierten Glaubens ab. 

2. Die Glaubens-•Sicherheit" vieler älterer, auch in einer Ordensgemein- 
schaft, ist zum großen Teil das Produkt eines homogen christlichen Milieus, 
das früher bestand und durch langjährige Gewohnheit feste psychische 
Mechanismen hervorbrachte. Deshalb sollten die älteren sich hüten, ihre 



Karl Rahner 178 

eigene •Glaubensfestigkeit" gegenüber der Unsicherheit und Unentschlos- 
senheit jüngerer allzu selbstsicher zu betonen. Die Unmöglichkeit, ernst- 
haft zu zweifeln und immer von neuem Fragen zu stellen, ist nicht notwen- 
dig und immer eine löbliche Tugend. 

3. Jeder individuelle Glaube kennt, genau wie der kollektive der Kirche, 
seine Entwicklung. Er scheint verschiedene Phasen zu durchlaufen: die 
Phase eines einfachen und globalen Anfangs, in dem nur weniges detail- 
liert perzipiert und realisiert wird; die nachfolgenden Entwicklungspha- 
sen, durch die ein Christ - im günstigen Falle - langsam zur begrifflich 
größeren Artikulation seines Glaubens, zu einem sicheren und tieferen 
Vollzug des existentiellen Glaubens, zu einer innigeren Verbindung der 
beiden Elemente des Glaubens gelangt, wie dies alles eben durch die all- 
gemeine individuelle Entwicklung eines Menschen (etwa des Kindes, des 
Jugendlichen, des reifen Menschen) gegeben ist und auch von der kollek- 
tiven Meinung der Umwelt positiv oder negativ mitbestimmt wird. Heute, 
in der Zeit einer, verglichen mit früher, größeren Reflexion und eines refle- 
xen Individualismus werden diese Phasen nicht nur in sich, sondern auch 
in ihrem wechselnden Verhältnis zum kollektiven Glauben der Kirche 
reflexer und unbefangener wahrgenommen, und wird die Differenz zwi- 
schen den beiden Aspekten des einen Glaubens deutlicher erfahren. Eine 
solche Unterscheidung des individuellen Glaubens in seiner bestimmten 
Phase einerseits und des kollektiven Glaubens der Kirche anderseits ist an 
sich legitim, solange eine grundsätzliche Bereitschaft besteht, in einer nach 
vorn offenen Entwicklung sich immer ausdrücklicher mit dem Glauben 
der ganzen Kirche zu identifizieren. 

4. Der individuelle Glaube (als fides quae und als fides qua) wurde früher 
getragen durch das gemeinsame gesellschaftliche Milieu, in dem die christ- 
liche Überzeugung überall als •öffentliche Meinung" herrschte. Da diese 
Stützen des Glaubens nicht mehr existieren oder immer schwächer wer- 
den, ist heute der Glaube in seiner ausdrücklichen begrifflichen Artikula- 
tion immer bedroht, da er dauernd der Mentalität und der öffentlichen 
Meinung eines nicht mehr homogenen Milieus Widerstand leisten und 
immer aufs neue durch eine personale Entscheidung neu vollzogen und 
verteidigt werden muß. 

5. Da jeder Mensch in einem nicht genau bestimmbaren Maß immer von 
seinem gesellschaftlichen und kulturellen Milieu abhängig bleibt, muß 
man damit rechnen, daß heute mehr Christen als früher von ihrem Glau- 
ben, mindestens einmal in dessen begrifflich ausdrücklicher Objektivation, 
abfallen, und zwar auch in Ordensgemeinschaften. Ein Schluß von solchen 
Glaubensabfällen auf eine falsche Erziehung durch Obere und Spirituale 
darf nur mit großer Vorsicht gezogen werden, da auch eine richtige Theo- 



Glaube und Gebet 179 

logie und spirituelle Erziehung nicht in jedem Fall die Auswirkungen des 
unchristlichen Milieus überwinden können. 

6. Setzt man voraus, was unter 3. gesagt wurde, nimmt man ferner die 
Legitimität eines mehr einschlußweisen und auch als solchen bewußten 
Glaubens ernst, dann kann man sagen: Zum Eintritt in eine Ordens- 
gemeinschaft, ja auch zum legitimen Empfang der Priesterweihe, ist es 
erforderlich und aber zugleich genügend, daß einer glaubt, daß in seinem 
Leben das unerforschliche Geheimnis, das wir Gott nennen, anwesend 
und wirksam ist und sich uns selbst als unser Ziel mitteilt; daß er ferner 
davon überzeugt ist, daß a) diese Intimität Gottes mit uns ihm in unlös- 
barer Verbindung zukomme mit und aus seinem persönlichen Verhältnis 
zu dem Jesus, der starb und in der Auferstehung vom Vater restlos geret- 
tet wurde, und daß b) das notwendige soziale Milieu des Glaubens sich in 
der realen Kirche und - unter Beachtung einer entsprechenden Differenz - 
auch in der konkreten Ordensgemeinschaft konkretisiert. Dies genügt, 
wenn der betreffende junge Mensch nicht direkt und ausdrücklich durch 
eine feste Entscheidung einem Dogma der Kirche widerspricht und für 
eine weitere Entwicklung seines personalen Glaubens bereit und offen 
ist, seine eigene Glaubenssituation und -Verfassung nicht zum absoluten 
Maßstab für den Glauben überhaupt und vor allem den der Kirche macht. 
Durch eine solche willige Offenheit für eine Weiterentwicklung seines 
personalen Glaubens gelangt er dann mehr und mehr zu einer positiven, 
ausdrücklichen Übereinstimmung mit dem kollektiven Glauben der Kir- 
che, indem er eine solche Entwicklung vertrauensvoll erwartet und von 
Gott erbittet, durch die der Heilige Geist ihn in alle Wahrheit und so in 
das wahre Verständnis des Glaubens der Kirche einführen wird, wenn 
auch vorläufig manche ausdrücklichen Formulierungen dieses kirchlichen 
Glaubens ihm existentiell nicht •assimilierbar" erscheinen. 

7. Eine solche positive Weiterentwicklung des Glaubens der einzelnen 
(besonders jüngeren) auf den ausdrücklich formulierten und sehr weit- 
gehend differenzierten Glauben der Kirche hin fordert einerseits eine 
•neue" Theologie, die noch nicht genügend vorhanden ist, aber mit Ge- 
duld erwartet und erarbeitet werden muß; sie fordert aber anderseits auch 
eine geistliche Mystagogie, in der einer lernt, in geistlicher Erfahrung in 
sich selbst zu entdecken, was ihm von außen durch das begriffliche Glau- 
benswort indoktriniert wird. 

Obgleich die heutige Situation des Glaubens neu ist, entspricht sie dem 
inneren Wesen des Glaubens selbst, da dieser von sich aus eine personale 
und freie Entscheidung verlangt, die immer neu im Leben zu verwirk- 
lichen ist; da der Glaube in sich angefochten ist und immer wieder durch 
den •Unglauben" in Gefahr gerät, der nicht nur von außen den Glauben 



Karl Rahner 180 

anficht, sondern dem konkupiszenten und deshalb innerlich pluralistisch 
verfaßten Menschen eingestiftet ist. Die Anerkennung einer solchen Situa- 
tion gehört zur charakteristischen Wahrhaftigkeit des heutigen Menschen. 
Diese Situation darf nicht durch eine gewaltsam eingebildete •Überzeu- 
gung" kaschiert werden, wir hätten einen unbezweifelbaren Glauben, der 
von nichts angefochten werde. Ein Glaube, der redlich um seine subjek- 
tive Unsicherheit weiß, ist sicherer als einer, der sich gewaltsam in einer 
simulierten subjektiven Sicherheit gefällt. Diese unbefangene Einschät- 
zung des Glaubens könnte und müßte auch im öffentlichen Verhalten in 
der Kirche und in einer Ordensgemeinschaft manifest werden dürfen. Ein 
Glaube, der um seine subjektive Gefährdetheit weiß, ist nicht mit jenem 
freien Glaubenszweifel gleichzusetzen, den die Moralisten behandeln und 
als Sünde qualifizieren. 

8. Wenn jemand in einer Ordensgemeinschaft ausdrücklich und fest be- 
haupten würde, das explizite und formale persönliche Gebet zu Gott sei 
ein mythologischer und veralteter Brauch, über den der moderne Mensch, 
sofern er ehrlich ist, längst hinausgewachsen sei, ist er ein Häretiker und 
kann nicht Mitglied der betreffenden Ordensgemeinschaft bleiben. Mit 
diesem Satz ist nicht geleugnet, daß es formelles Gebet auch außerhalb 
einer sogenannten •Gebetsübung" geben könne. Jede ausdrückliche Be- 
ziehung des Lebensvollzuges auf Gott in Glaube, Hoffnung und Liebe, die 
eine formelle Ehrung Gottes ist, ist auch schon formell Gebet. Insofern 
darf eine • Gebetsübung" eher betrachtet werden als eine Vorbereitung 
darauf, daß der Mensch in seinem ganzen Lebensvollzug sich ausdrücklich 
auf Gott beziehe und dies in einer solchen Situation tue, in der er wirk- 
lich über sich als ganzen und mit der ganzen existentiellen Kraft, die ihm 
zu Gebote steht, verfügen kann, was ja gewiß bei allem guten Willen 
keineswegs in jedem Augenblick einer •Gebetsübung" möglich ist. 

9. Von daher ist leicht verständlich, warum zum Beispiel Ignatius von 
Loyola eine so enge Beziehung zwischen •Selbstverleugnung" und Gebet 
gegeben sieht. Denn Selbstverleugnung (d. h. der willentliche Verzicht auf 
ein innerweltliches Gut, das dem betreffenden Menschen zwar durchaus 
positiv konform ist, auf das dieser Mensch aber im Dienst am Menschen 
oder zum Zeugnis des Glaubens und der Liebe zu Gott verzichtet) enthält 
schon (wenn vielleicht auch nicht immer notwendig ausdrücklich und for- 
mal) jene sich in Glaube, Hoffnung und Liebe vollziehende Übergabe an 
Gott, die im Gebet intendiert wird. Eine solche Übergabe wird in solcher 
•Selbstverleugnung" existentiell öfters vollzogen als in einem ausdrück- 
lichen Gebet. Dieses denkt •ideologisch" das, was die Selbstverleugnung 
•existentiell" realisiert. Deshalb muß man eine Gebetsübung eher als Vor- 
bereitung für diese Selbstverleugnung verstehen, die wiederum virtuell 



Glaube und Gebet 181 

oder •eminenter" Gebet bedeutet und dieses auch formell ist, wo eine aus- 
drückliche Beziehung zu Gott bei solcher Selbstverleugnung gegeben ist. 
Von da aus ergibt sich auch, daß nach der Lehre des hl. Ignatius die Voll- 
kommenheit mehr an dieser Selbstverleugnung im Dienst Gottes und des 
Menschen als aus dem Gebet zu bemessen ist. Durch die eben betonte Not- 
wendigkeit des formellen Gebetes als solchen wird nicht geleugnet, daß 
auch das Glaubensverständnis rdes Gebetes, auf dem dieses beruht, einer 
lange dauernden persönlichen Entwicklung bedarf. 

10. In einer säkularisierten Welt können und müssen vielleicht viele psy- 
chologischen und psycho-hygiemschen Funktionen und Einübungen, die 
früher mit dem Privatgebet ulnd der Meditation verbunden waren, auf 
andere Weise außerhalb des Gebetes eingeübt und auch institutionalisiert 
werden, z. B. in einer Planung der eigenen Arbeit, im theologischen Stu- 
dium, in der Verarbeitung psychischer Probleme, im Abbau von Aggres- 
sionen, in Gruppendynamik u|sw. Viele Dinge, die man früher faktisch 
durch die Betrachtung erreichte, können heute auf andere wirksamere 
Weisen und Methoden erreicht werden. Das muß bedacht werden, wenn 
man die Frage zu beantworten sucht, wieviel Zeit im Normalfall ein Or- 
densmann dem privaten Gebet reservieren müsse. 

11. Da einerseits heute mit Re|cht eine wirkliche existentielle Teilnahme 
an der Liturgie gefordert wird, deren Eignung dazu durch die Liturgie- 
reformen viel größer als früher ist, und da daher heute vieles bereits in 
der Liturgie vollzogen wird, was einst allein im Privatgebet gewonnen 
werden konnte, und da anderseits der heutige Mensch individualisierter 
ist als früher, scheint es weder angebracht noch erfolgversprechend, durch 
eine rechtliche Institutionalisiejrung in einem Orden das private medita- 
tive Gebet nach Weise, Dauer!, Tageszeit ordnen zu wollen. Nicht alles, 
was im Ordensleben notwendig ist, muß durch eine rechtliche Festsetzung 
eingeschärft werden. Wenn dii intimsten Dinge des persönlichen Lebens 
durch eine menschliche Gesetzgebung geregelt werden, wird nichts geför- 
dert als Heuchelei. Die Unterstellung ist eben falsch, daß Dinge, die not- 
wendig sind, nicht verwirklicht werden, wenn sie nicht durch ein ausdrück- 
liches menschliches Gesetz befehlen und geregelt werden. In dieser Hin- 
sicht könnten die Orden heute ruhig zum Geist und zur Praxis des heili- 
gen Ignatius zurückkehren, der die Regelung des privaten Gebetes dem 
Eifer des Einzelnen allein überließ. Die Privatsphäre sollte man in den 
Orden in einem großen Vertrauen dem Einzelnen selbst überlassen. Das 
entspricht der Natur des privaten und persönlichen Gebetes. Man darf 
nicht übersehen, daß das Gebe); letztlich keinem Zeitmaß unterliegt. Eine 
lange Gebetszeit vermehrt niclit unmittelbar und automatisch die Würde 
und die Wirkkraft des Gebete?, sondern ist als ein je nach den Umstän- 



Karl Rahner 182 

den mehr oder weniger geeignetes Mittel zu betrachten, für jene Selbst- 
übergabe radikaler Art an Gott, die selbst nicht an einem Zeitmaß meß- 
bar ist und sich nicht notwendig selbst in einer Gebetsübung ereignet. 
Gebetsübung durch längere oder durch kürzere Zeit kann ein Maß des 
Eifers oder der Nachlässigkeit im geistlichen Leben sein, aber dieser Maß- 
stab muß sehr vorsichtig angewandt werden. In den vergangenen Jahr- 
hunderten, in einer •vorkonziliaren" Zeit mögen die Ordensleute treuer 
als heute die Vorschriften über das Gebet in den einzelnen Ordensgemein- 
schaften beobachtet haben, aber liebten sie Gott und den Nächsten mehr? 
Waren sie weiter vom Egoismus entfernt als die heutigen Ordensleute? 
Das ist schwer oder gar nicht zu entscheiden. Vielleicht müssen heute viele 
Tugenden geübt werden, die es in der heutigen Gestalt früher gar nicht 
oder kaum gab, über die kaum geredet wurde, die aber heute dennoch jene 
Selbstverleugnung einüben, ohne die jedes Gebet oberflächlich bleibt, und 
die selbst schon formal oder virtuell Gebet bedeuten. 

12. Durch das Gesagte wird keineswegs die große Gefahr bestritten, in 
der sich heute die Gebetspraxis in den Ordensgemeinschaften befindet. 
Aber dieser Gefahr muß man mit anderen Mitteln wehren, als durch 
Auferlegung oder Neueinschärfung einer ordensrechtlichen Verpflichtung, 
die nach Ausweis und Erfahrung allein heute unwirksam bleibt. 

13. Eine Theologie des Gebetes muß heute tiefer und genauer als in den 
vorausgehenden Jahrzehnten erarbeitet werden, vor allem, wenn auch 
erst in zweiter Linie, was das Bittgebet und die Anrufung der Heiligen 
betrifft, da diese Gebetsformen von vielen für einen bloß mythologischen 
Restbestand aus früheren Zeiten gehalten werden. Der •Stil" der Gebets- 
formeln müßte nach Maßgabe einer solchen neuen Theologie des Gebetes 
verbessert werden. 
14. Was die Einführung in das Gebetsleben durch die Spirituäle angeht, 
so sollten diese eine über das bisher Übliche weit hinausgehende tiefere 
Kenntnis der heutigen Psychologie erwerben und besitzen, vor allem hin- 
sichtlich jener seelischen Einstellungen, Verhaltensweisen und jener psy- 
chischen •Technik", die alle, obgleich sie in sich profan sind, Vorausset- 
zungen für die religiöse Meditation sind: Ruhe des Geistes, Konzentra- 
tionsfähigkeit, Selbstbeobachtung, Kenntnis der psychischen Mechanis- 
men, der Selbsttäuschungen, der Verdrängungen usw. 

15. Die Gebetserziehung darf nicht nur diese Einsichten einer profanen 
Psychotechnik und Psychohygiene vermitteln. Sie muß tiefer ansetzen. 
a) Eine lehrhafte Unterrichtung über das Gebet sollte geboten werden, 
die die theoretischen und psychologischen Schwierigkeiten des Menschen 
von heute, der beten will, kennt und nach Möglichkeit ausräumt. Außer- 
dem sollte die Möglichkeit eines persönlichen Verhältnisses des Menschen 



Glaube und Gebet 183 

zum persönlichen Gott, das heute keine Selbstverständlichkeit mehr ist, 

theologisch durchdacht werden. 
b) Eine Mystagogie wäre zu versuchen (bevor das eigentliche Gebet theo- 
logisch behandelt und nahegebracht wird) in die persönliche Erfahrung 
einer dauernden, wenn auch meist anonymen Transzendenz der ganzen 
menschlichen Existenz (durch Natur und Gnade in einer radikalen Ein- 
heit beider) in jenes Geheimnis hinein, das wir Gott nennen, und dessen 
Realität nicht nur von außen indoktriniert werden kann, sondern von uns 
in unserer Existenz immer schon geheimnisvoll, unthematisch und in 

Schweigen erfahren wird. 
c) Durch die gleiche Mystagogie sollte der Mensch von heute dazu ange- 
leitet werden, daß er ausdrücklich in heiliger Kühnheit für sich als Tat- 
sache zuläßt, daß er selbst von Gott in seiner absoluten Einmaligkeit und 
in einer unabwälzbaren Verantwortung angerufen wird und Gott nicht 
nur die Ursache der Welt im allgemeinen ist. Er ist dazu anzuleiten, daß 
er Gott ausdrücklich anzureden wagt, und zwar in einer solchen Anrede, 
in der er sich ganz in seiner transzendenten Erfahrung durch Glaube, 
Hoffnung und Liebe diesem Gott übereignet. Das Gebet sollte nicht emp- 
fohlen werden als eine Sache, die sich von selbst versteht, sondern als ein 
zutiefst geheimnisvoller Vorgang, in dem der Mensch in immer neuem 
Versuch zum Höhepunkt seines Existenzvollzugs strebt. 
d) Obgleich der heutige Mensch anscheinend weniger gebetsfähig ist, so 
müßte ihm, gerade weil er nicht mehr getragen wird von einer gesell- 
schaftlich bei ihm induzierten Scheinevidenz von der Möglichkeit und 
dem Sinn des Gebetes, vieles gesagt werden, was man früher bei der Be- 
handlung des mystischen Gebetes vortrug: über die geistliche •Trocken- 
heit", über die •Nacht der Sinne und des Geistes", über eine sublimere 
Unterscheidung der Geister, über die Logik einer existentiellen Entschei- 
dung in den verschiedenen Wahlzeiten usw. All das müßte frühzeitig und 
in einer dem heutigen Menschen verständlichen Theologie vorgetragen 
werden. Die Spirituale in den Ordensgemeinschaften beten ohne Zweifel 
persönlich gut, aber im allgemeinen scheint ihnen die Fähigkeit zu fehlen, 
die eigene Erfahrung im Gebet zu reflektieren und anderen mitzuteilen. 

e) Es sollten deutlicher die Situationen und die - zunächst profanen und 
konsequenterweise religiösen - Erfahrungen herausgearbeitet und ver- 
mittelt werden, die in jenes personale Gebet einführen können, das nicht 
nur eine partikuläre, von außen indoktrinierte, als Pflicht vollzogene 
Übung ist, sondern ausdrücklich diejenige Beziehung des ganzen Men- 
schen zu Gott realisiert, durch die sein ganzes Leben von Gott her, in Gott 
und auf Gott hin zusammengefaßt wird. Diese zum Gebet führenden Er- 
fahrungen durchdringen unser ganzes Leben: z. B. unter vielem andern 



Karl Rahner 184 

die Ahnung des Todes, die absolute Verantwortlichkeit in einer persön- 
lichen Entscheidung, die keinen gesellschaftlichen Vorteil und kein Lob 
einträgt, die bedingungslose Liebe zum Nächsten, auf die der Andere 
nicht mit einer gleichwertigen Bedingungslosigkeit antwortet, und die im 
Andern nie den adäquaten Grund für ihre Unbedingtheit findet, die Er- 
fahrung der Undurchschaubarkeit der eigenen Existenz usf. Wenn durch 
eine echte Mystagogie gelehrt wird, wie ein Mensch diese Erfahrungen 
nicht verdrängt, sondern sich mit einem unbegreiflichen Mut ihnen stellt 
und sie annimmt, dann steht dieser Mensch schon an der Türe zum wahren 
Gebet. Sein ganzes Leben, auch wo es scheinbar profan ist, und sein aus- 
drückliches Gebet können sich in einer Art Perichorese gegenseitig durch- 
dringen. Dann geschieht der •Wandel vor Gott" nicht durch eine zusätz- 
liche Übung, die das Leben unverändert läßt, sondern dieser •Wandel vor 
Gott" wird die Tiefendimension des alltäglichen Lebens selbst. 

f) Wenn das, was eben unter e) gesagt wurde, wahr ist, dann kann die 
Verantwortung, die Liebe für den Nächsten, das radikale Engagement 
des eigenen Lebens für andere - ein Verhalten, von dem man sagt, es sei 
für den heutigen Menschen leichter realisierbar als unmittelbar und aus- 
drücklich religiöse Vollzüge - zwar noch nicht als ein formelles Gebet, das 
ohne Zweifel auch zur vollen Lebenswirklichkeit eines Christen zählt, 
anerkannt werden (außer dies werde mit einer expliziten Beziehung zu 
Gott getan); all dies aber kann ohne Zweifel als Tür zu einem solchen 
formellen Gebet gewürdigt werden. Dadurch wird ja nur das Axiom, daß 
die Liebe zu Gott und die zum Menschen zusammen eine einzige theolo- 
gische Tugend sind, anerkannt und angewandt. 

16. Den Mut, Gott in einer säkularisierten Welt, in einer Welt des 
•Todes Gottes", der •Abwesenheit Gottes" anzureden, schöpft der christ- 
liche Mensch offensichtlich aus seiner Verbundenheit mit Christus, aus 
seiner Teilnahme am Leben und am Tod des geschichtlichen Jesus. Aber 
diese Beziehung zu Jesus Christus und diese Teilnahme an seinem Ge- 
schick, die uns auf den geschichtlichen Jesus bezieht (weil sonst die Rede 
von unserer Beziehung zu Christus nur ein anderes Wort für unsere Be- 
ziehung zu Gott wäre), wird nicht so leicht in einer existentiellen 
Erfahrung erworben, wie man in der üblichen religiösen Praxis voraus- 
setzt. Dafür ist schon eine tiefere und genauere Theologie vonnöten als sie 
gewöhnlich geboten wird. Diese Erfahrung wird nach der Lehre von Mt 25 
durch die Liebe zum Nächsten vermittelt, weil das, was dem Nächsten 
getan wird, wirklich Christus geschieht und nicht nur so interpretiert wird, 
als ob es Christus geschähe. Von da aus wird der Zusammenhang zwischen 
unserer Nächstenliebe und unserem Verhältnis zu Christus deutlich, in 
dem und mit dem der Christ im Gebet Gott anzusprechen wagt. 




