
Christologie und kirchlicher Gehorsam 

Hans Urs von Balthasar, Basel 

Christlicher Gehorsam kann im Ursprung nur glaubhaft gemacht werden 
als Leidenschaft mit Jesus zusammen für das kommende Reich Gottes, 
und, da Jesus durch Tod und Auferstehung hindurch zum begonnenen 
und durchzusetzenden Reich geworden ist, als Leidenschaft für die Person 
und Sache Jesu Christi (und beides ist eins). Jede Diskussion über kirch- 
lichen Gehorsam - seine historischen Gestaltwandlungen und die For- 
men, die er nachkonziliar annehmen sollte -, die nicht von der Christolo- 
gie ausgeht, redet von vornherein am Entscheidenden vorbei. Denn die 
Christologie ist die innere Form der Ekklesiologie, und sie allein bestimmt 
Nähe und Abstand zwischen dem Gehorsam Christi als des Hauptes und 
dem Gehorsam der Kirche als des Leibes und der Glieder. Das wird ver- 
unklärt, wenn man von dem spezifisch Neutestamentlichen in der Ver- 
faßtheit der Kirche absieht (•Volk Gottes" ist ja primär ein alttestament- 
licher Begriff, daher ungeeignet, das unterscheidend Christologische in 
den Blick zu bringen)1, und so tut, als könne Kirche auch nur einen 
Augenblick auf sich selbst reflektieren, ohne sich im Spiegel, der Christus 
ist, zu betrachten (2 Kor 3,18), um dort zu erfahren, was oder wer sie ist 
und wie sie sich überhaupt und näherhin heute zu verhalten hat. Sofern 
•der Herr der Geist ist", wird er Präsenz genug besitzen (falls die Kirche 
sie wahrnehmen will), ihr die heutige Weisung, die zeitgemäße Weise der 
•Abspiegelung" unmißverständlich anzugeben. Daß der Geist die Mit- 
arbeit der Kirche beim Bedenken dieser Weise miteinfordert, ist selbst- 
verständlich, ist er doch Geist in der Kirche; daß diese Mitarbeit aber vor 
allem ein offenes gehorsames Horchen auf den Geist selbst sein muß, ist 
ebenfalls klar, weil der Geist ja der Herr ist. Er allein vermag die Span- 
nung zwischen dem Christologischen,  das Norm für jede Kirchenzeit 

1 Es genügt nicht einmal, zu sagen, •Volk Gottes" sei der Artbegriff, dem die neutesta- 
mentliche differentia specifica fehlt, denn 1. sind Alter und Neuer Bund nicht zwei Arten 
einer gleichen Gattung; der Bund Gottes ist einzig, er geht aus dem Verheißungs- in den 
Erfüllungsstand über, aber zugleich aus der Verwerfung des Volkes in die Erwählung des 
kleinen Restes, der kleinen Herde; somit ist 2. der Volkbegriff dem Alten Bund zugeord- 
net und erscheint neutestamentlich nur in Zitaten aus dem AT. Wenn das II. Vaticanum 
einen ganz unzureichenden Kirchenbegriff (den der •societas completa", gar der in Hier- 
archen und Laien zerteilten Gesellschaft) durch den Volk-Gottes-Begriff zu ersetzen suchte, 
so hat es mit diesem ebenso unzureichenden Gegenbegriff an der Stelle eines verfehlten 
monarchischen Zentralismus einen kirchlich ebenso verfehlten Demokratismus herauf- 
beschworen. Begriffe sind Schicksale. 



Hans Urs von Balthasar 186 

bleibt, und dem Ekklesiologischen der heutigen Zeit aufzuzeigen und 
durchzuhalten: wenn die Bauleute nicht an dieser Brückenspannung bauen, 
dann bauen sie vergebens. So ist zuerst vom Christologischen zu reden, 
das maß-gebend ist, und dann erst vom Ekklesiologischen, das mit all sei- 
nen dringenden Zeitfragen das Gemessene, norma normata bleibt. Das 
Verhältnis der Kirche zu Christus ist ebensosehr Mysterium wie Christus 
selbst. Zum Mysterium Christi gibt es nur einen Schlüssel: Liebe in Glau- 
bensgehorsam. Diese Liebe ist Kriterium der Zugehörigkeit zur Kirche 
(1 Kor 16,22). Wer sein Dasein nicht in lebendigem Glauben mit der 
Liebe zu Jesus Christus identifizieren kann, wird vielleicht vieles von der 
Not der Menschheit immer und heute verstehen, vom Wesen des Christ- 
seins in der Kirche Christi begreift er nichts. Aus der Liebe zu Christus 
(der die leibhaftige Liebe Gottes zu uns ist), die sich in der dialogischen 
Gebetsverbundenheit mit ihm äußert und erst von dieser her in seinem 
Sinn zu handeln beginnt, haben sich alle theologisch ernst zu nehmenden 
Gehorsamslehren der Kirche entfaltet. 

1. Der Gehorsam Christi 

Die Synopse zeigt uns die Existenz des Menschen Jesus vorwiegend in 
actu, verbal; Paulus und Johannes deuten sie vorwiegend im Rückblick, 
der den Kern des Ereignisses heraushebt, nominal. Dort sehen wir den 
gelebten Gehorsam an den Vater im Geist; hier wortet sich der Gehorsam 
aus: Rom 5,19; Phil 2,6-11; Jo 6,38 usf. Gerade Johannes, der die ab- 
schließenden Formulierungen bringt, und der die Einheit zwischen Vater 
und Sohn so stark hervorhebt, spricht auch am klarsten von einem manda- 
tum des Vaters (10,18; 12, 49; 14,31). Auch ist Jesus kein solcher, der sich 
im irdischen Dasein vorfindet, um von daher sich besinnend und nach sei- 
nem Daseinszweck fragend einen Willen Gottes zu sichten und zu tun; 
seine Existenz ist nicht •Geworfenheit", sondern Ergebnis von Sendung 
(4, 34 usf.) und somit von Gehorsam2. Das gleiche von anderer Seite her 
drückt der Satz aus, daß Gottes Wort Fleisch geworden ist (Jo 1,14), oder 
daß Gott seinen Sohn um seines Todesleidens willen zum Gesamterben 

2 Gewiß ist im Hymnus Phil 2 das •ekenösen" (er leerte sidi aus), •etapeinösen heauton" 
(er macht sich niedrig) und die •Annahme der Sklavengestalt" die Voraussetzung für das 
•Gehorsamwerden bis zum Tod am Kreuz": aber diese Voraussetzung, als Akt des Prä- 
existenten, ist die Zurüstung auf das Ergebnis hin; man könnte sagen: es ist ein •trans- 
zendentaler" (trinitarischer) Gehorsam, der sich im menschlich-•kategorialen" durchhält 
und ihm immerfort seine universale, ekklesiologische und kosmische Tragweite gibt. Daß 
der Hymnus nicht ausdrücklich sagt, wem Christus in seiner Erniedrigung gehorcht 
(E. Käsemann, Krit. Analyse von Phil 2,5-11, in: Exeget. Versuche und Besinnungen I, 
41965, 77), kann auf der Stufe der liturgischen und dann der paulinischen Übernahme des 
Hymnus kein Problem mehr bilden. 



Ckrislologie und kirchlicher Gehorsam 187 

eingesetzt hat (Hebr 1, 2; 2,9), oder das im •Sohn Gottes" •sämtliche Ver- 
heißungen Gottes ihr Ja gefunden haben" (2 Kor 1,19). Jesus ist als der 
fleischgewordene Auftrag des Vaters also auch die (Über-) Erfüllung aller 
alttestamentlichen prophetischen Existenzen. Es lohnt sich, einen Augen- 
blick dabei zu verharren. Israel im ganzen ist •der erwählte" Knecht oder 
Sohn; dazu erkoren, Gott allein zu gehören und in allem seinen Willen 
zu tun. Man kann sagen, daß es erst als Ergebnis dieser (•transzenden- 
ten") Erwählung zum Volk wird. Und nun gibt es innerhalb dieser völki- 
schen Erwählung (die freilich in der personalen Erwählung Abrahams 
wurzelt und sich daraus entfaltet) jene Einzelberufungen, die eine völki- 
sche Existenz nochmals - temporär oder endgültig - in einen absoluten 
Gehorsamsdienst nehmen: Weisungen Jahwes durchzugeben dem Volk, 
oft so, daß die ganze Existenz zum Symbol des aufgetragenen Willens 
Gottes zu werden hat3, durch unerhörte, Aufsehen erregende Leidens- 
zeugnisse (Jeremias) sie beglaubigt, bis schließlich in •meinem Auserwähl- 
ten" (Is 42,1) das vollkommene zuständliche Horchen auf Gottes Weisung 
zusammenfällt mit dem vollkommenen Leiden (im gleichen Vers: Is 50,4). 
Der Moses des Deuteronomiums stand diesem Bild schon sehr nahe (vgl. 
Dt 5,23ff. mit Dt 1,37; 9,18 usf.). Der einfache Gehorsam des Volkes 
und der potenzierte des um des Volkes willen Erwählten wird im Gehor- 
sam Jesu erfüllt, ja, weil seine Existenz selbst schon Gehorsam ist, über- 

erfüllt. 
Die paulinischen und johanneischen Aussagen über diesen Gehorsam 

schließen eindeutig aus, daß Jesus einen anderen Willen erfüllt als den 
des Vaters. Weder gehorcht er •seinem Gewissen", seiner •Überzeugung", 
noch folgt er als Mensch dem Willen seiner eigenen Gottheit; solche Aus- 
sagen, selbst wenn sie sich als theologische Folgerungen gäben, würden 
die Hauptaussage verdunkeln, die nur durch eine trinitarische Vorausset- 
zung durchgehalten und erhellt werden kann: daß der Eine, der nun in 
Jesus Christus als Mensch vor uns steht, den Willen des Andern tut, und 
daß beide Willen am ölberg in einer erschreckenden Nacktheit einander 
gegenüberstehen: •Nicht mein Wille, dein Wille." Zweierlei ist hier so- 

gleich beizufügen. 
Das erste ist die Rolle des Heiligen Geistes. Sie versichtbart sich in der 

Herabkunft des Sendungsgeistes bei der Taufe Jesu, wird aber von Lukas 
schon vorweggenommen, etwa im Handeln und in der Gewißheit des 
Zwölfjährigen, dort sein zu müssen (•dei"), wo der Vater ist und ihn 
haben will. Der Sendungsgeist •treibt" Jesus, wie er auch die Christen als 
Kinder Gottes •treiben" wird (Rom 8, 14). Es ist keine Rede davon, daß 
der Mensch Jesus in seinem sterblichen Leben etwa gemeinsam mit dem 

3 G. Fohrer, Die symbolischen Handlungen des Propheten (1953). 



Hans Urs von Balthasar 188 

Vater den Geist •hauchen" würde, so daß er mit dem Vater zusammen (in 
einer Art •göttlichen Mündigkeit") seine Sendung, die im Geist verkör- 
pert wäre, bestimmte. Diese göttliche Gemeinsamkeit des Aushauchens 
des Geistes wird vom Menschen Jesus erst •eingeholt", wenn er als 
Mensch seinen Sendungsgeist •ausgehaucht" hat, und in der Wiederver- 
einigung mit dem Vater und als Erhöhter von ihm her über den Geist ver- 
fügend (Apg 2, 33) ihn der Kirche senden und einhauchen kann. Solange 
er auf Erden weilt, konkretisiert der ihn überschwebende Geist ihm den 
Willen des Vaters, den zu tun seine Speise ist. Und wenn der Geist ihn 
•treibt", der Stunde entgegen, die ihm die schlechthinnige Überforderung 
bringen wird, so sagt er innerlichst Ja zu diesem Getriebenwerden (•wie 
drängt es mich" und zugleich •beängstigt es mich" Lk 12,50), das ihn not- 
wendig dorthin treibt, •wohin du nicht willst" (Jo 21,18), in den Tod 
nicht nw, sondern in das Widergöttliche, ins Innere der •Sünde", die er 
unterschiedslos, abstandslos tragen soll (2 Kor 5, 21). 

Das zweite zu Bedenkende ist das Begleitetwerden des Sohnes durch 
den Vater, das sich ja gerade auch in der Gegenwart des Heiligen Geistes 
äußert. Diese Begleitung hat eine für uns nicht auszudenkende Intimität, 
die sich im Gebetsleben des Sohnes und von ihm her in seiner ganzen Exi- 
stenz äußert. Worte wie die folgenden: •Der Sohn kann nichts aus sich 
tun, er kann nur tun, was er den Vater tun sieht; was dieser tut, das tut 
gleicherweise auch der Sohn; denn der Vater liebt den Sohn und zeigt ihm 
alles, was er tut" (Jo 5,19 f.), leuchten in die Tiefe des kontemplativen 
Gebetes des Sohnes hinein. Das Wort Liebe strahlt hier als innerster 
Grund des gegenseitigen Unverhülltseins auf. Es ist zweifellos nicht er- 
schlossene oder geglaubte, sondern erfahrene Liebe: Liebe des Vaters, die 
im Sichenthüllen im Sohn zum antwortenden Mitvollzug wird: so daß, wie 
die nächsten Verse zeigen, der sohnliche Mitvollzug im Liebesgehorsam 
zur Präsenz der väterlichen Autorität in der Welt wird: der Vater •hat 
das ganze Gericht dem Sohn übergeben, damit alle den Sohn ehren wie sie 
den Vater ehren" (5, 22 f.); und diese Vollmacht wird bis zur äußersten, 
dem Schöpfergott allein vorbehaltenen Vollmacht gesteigert: Tote zum 
Leben zu erwecken (Rom 4,17; 2 Kor 1,9). Belehnung mit der höchsten 
Vollmacht, Selbständigkeit, Verantwortung fällt in Jesus Christus zusam- 
men mit der absoluten Hingegebenheit an den Liebeswillen des Vaters, 
des Andern. Und noch mehr: diese höchste kontemplative und dialogische 
Intimität, in der der Vater den Sohn begleitet, ist die wesentliche Voraus- 
setzung für den ölbergsdialog, wo der Vater als Liebender sich verhüllt 
und sich zu einem reinen fordernden Willen formalisiert, wie im Sohn 
sich die ganze Liebe in den reinen, geforderten und überforderten Gehor- 
sam konzentriert, in die alles entscheidende •Kraftprobe" der göttlichen 



Christologie und kirchlicher Gehorsam 189 

Liebe, in der der Sohn zum •Gottesknecht" und deshalb zum Kyrios wird, 
in der auch nach Paulus die Rechtfertigung aller Brüder und die Erlösung 
des Kosmos sich ereignet, und der am Kreuz Erhöhte nach Johannes alle 
an sich zieht. Die Freiheit, zu der uns •Christus befreit hat" (Gal 5,1), ist 
•um einen teuren Preis erkauft" (1 Kor 6, 20) und kann keinen Augenblick 
von diesem Preis abstrahieren: •Durch den Gehorsam des Einen . . ." 
(Rom 5,19). Das Kreuz ist der Ernstfall der Liebe; und die Menschwer- 
dung hat im ganzen kein anderes Ziel als diesen Ernstfall4; sie ist Weg 
daraufhin und als Gehorsamswerk (Kenosis) hat sie schon Anteil daran. 
Der Ernstfall heißt für Jesus: Gehorsam in der vollkommenen Überfor- 
derung; denn wie könnte ein Mensch die Sünde der Welt hinwegtragen? 
Wie könnte er •zur Sünde gemacht" werden? Was er nicht kann, wozu 
keine Menschenkräfte ausreichen, das wird ihm, der das Bewußtsein des 
Nichtkönnens hat, in der Ohnmacht aufgebürdet. Was er trägt, ist nur 
vom Vater aus gesehen •nach Vermögen", von ihm aus gesehen und er- 
lebt, ist es •verhältnislos über Vermögen" (2 Kor 1,8). 

Die letzten Worte stammen von Paulus, der seine Existenz im Glauben 
dem Prägstock Christi ausgeliefert hat, um seinerseits fähig zu werden, im 
Dienst Christi Prägstock der Gemeinde zu werden (Gal 4,19). Was kirch- 
liche Existenz ist, läßt sich nur von dieser Prägeform her bestimmen. 

2. Der Gehorsam der Kirche 

Es genügt nicht zu sagen, die Kirche solle bestrebt sein, jeweils unter der 
Inspiration des Heiligen Geistes (der ihr wesentlich aus den historischen 
Situationen entgegenweht), den Willen Gottes zu erspüren und zu befol- 
gen. Damit wäre die forma Christi übersprungen. Was im Leben Jesu als 
Aufforderung an Einzelne erscheint, alles zu verlassen und ihm (auf sei- 
nem einmaligen Weg) nachzufolgen, das wird von Kreuz und Auferste- 
hung an zur vollendeten Tatsache, die dem Entschluß, Christ zu werden, 
bereits vorausliegt. Das Christwerden vollzieht sich in der Taufe als 
•Gleichgestaltung mit seinem Tode" (Rom 6,3 ff.), aber schon als Christus 
für alle starb, waren ja alle gestorben (2 Kor 5,14), und wer das erkennt, 
hat dieses •An-sich" (in dem das •Für-midi" schon lag: Gal 2,20; Rom 
5, 8 usf.) auch noch in der eigenen Existenz zu ratifizieren. Dieser Akt der 
Ratifikation ist zugleich ein seinshafter Gehorsam und ein Heimfinden zur 
eigenen Eigentlichkeit; denn als Sünder waren wir ja Gott und uns selbst 
Entfremdete, da wir doch vor Grundlegung der Welt vorherbestimmt 
waren, •im Geliebten" (Sohn), ihm eingegliedert, heilig und untadelhaft 

4 Darin sind sich die griechischen Väter ebenso einig wie die lateinischen; vgl. unser dem- 
nächst erscheinendes Werk •Theologie der Drei Tage" (Benziger 1968). 



Hans Urs von Balthasar 190 

vor Gott dem Vater zu stehen (Eph 1,4 f. 10), um die Herrlichkeit seiner 
Gnade zu preisen. Sich selbst in seiner Eigentlichkeit anerkennen heißt 
Gottes Ratschluß gehorchen, der uns durch das Kreuz (Eph 1,7) in unsere 
Wahrheit bringt. Der Gehorsam an Gott ratifiziert die Freiheit, zu der 
uns Christus am Kreuz aus der Knechtschaft der Sünde befreit hat (Gal 
5, 1), aber weil diese Freiheit im •Gehorsam an die Wahrheit" besteht 
(1 Petr 1, 22), ist, wie öfter von Exegeten bemerkt wurde, im Neuen Testa- 
ment nur gedämpft und irgendwie unbetont von Freiheit die Rede, weil 
wir von uns selbst •enteignet" sind, um Gott und seiner Liebesfreiheit zu 
dienen - und uns so und nur so selber zu finden5. Man mache die Probe, 
indem man den Begriff Freiheit mit der Wirklichkeit der Magd des Herrn 
konfrontiert. 

Wo Kirche •heilig und tadellos" ist, gemäß ihrer ursprünglichen Erwäh- 
lung (Eph 1,4), wo sie die •herrliche Braut ohne Makel und Runzel oder 
sonst einen Fehler" ist, •sondern heilig und makellos" (Eph 5, 27), dort 
bekennt sie sich, dem Menschwerdungsgesetz des Sohnes voll entspre- 
chend, als •Magd des Herrn" (Lk 1,38). Es ist nicht das von Gott abge- 
wartete Jawort eines ihm gegenüberstehenden •freien Partners", denn 
mit der Menschwerdung ist die Zeit eines solchen doppelseitigen Bundes 
ja vorbei (Gal 3,20), sondern das Je-Gott-über-sich-Verfügenlassen (vgl. 
die kategorischen Futura: •du wirst gebären, wirst ihm den Namen Jesus 
geben" usf. Lk 1,31 ff.). Dieses Jawort ist bis ins Letzte existentiell, das 
heißt, es umfaßt nicht nur den seelischen, sondern auch den leiblichen 
Glauben der Verfügten - und dieser leibliche Glaube wird fortan frucht- 
bare Jungfräulichkeit heißen -, denn anders als in einem solchen Glauben, 
durch ihn und mit ihm zusammen wird das Wort Gottes nicht Fleisch. Die- 
ser mütterliche Leib, der je schon (in der Geistüberschattung) ein bräut- 
licher Leib war, ist der Leib Kirche, von dem her und auf den hin sich 
Christus angestalten wird, was später Kirche heißen wird. Der kirchlich- 
marianische Gehorsam an den Sohn ist ein vollkommener und dabei völlig 
unbetonter; er hat die Selbstverständlichkeit der Liebe und des Mutter- 
Kind-Verhältnisses. Er ist ein äußerster, weil es um die Gleichgestaltung 

5 Daher: •suscipe universam meam libertatem": da schon metaphysisch, erst recht christo- 
logisch, ein Geschöpf desto freier ist, je mehr es teilhat an der real sich ereignenden Frei- 
heit Gottes, an seinem sich durchsetzenden Ratschluß, wie ihn z.B. Eph 1,3-10 schildert. 
Schon metaphysisch (Plotins epistrophe), erst recht christologisch ist die •Rückwendung" 
und •Rückgabe" der geschöpflichen in die absolute Freiheit ("a vos, Senor, lo torno") der 
Akt, in dem allein das Geschöpf seine Autonomie, sein Selbstsein, seine Sendung finden 
kann. Der Begriff •frei" erhält bei Paulus dort Klang, wo er die Absetzung von der 
Knechtschaft der Sünde besagt, er verliert an Klang (vgl. schon die Warnung Gal 5, 13). 
wo die Hinwendung zu Gott als neue In-Dienstnahme geschildert wird: Rom 7, 16 ff.; 
"jam non sibi vivant, sed ei ..." 2 Kor 5, 15. 



Christologie und kirchlicher Gehorsam 191 

der Kirche mit dem trinitarischen Kreuzesgehorsam geht: so wird die 
Mutter •gereinigt", wie der Knabe beschnitten wird, obschon beide dessen 
nicht •bedürfen" und damit (im Gehorsam an das Gesetz des Herrn und 
des Moses) in ein falsches Licht rücken. So wird sie als •Fleisch und Blut" 
zu den ungläubigen Verwandten gestellt und nicht zugelassen, •dient" 
ihm als Anschauungsmaterial für das von ihm Verlassene, die Sippe, den 
Alten Bund; ja sie wird eigens mit ans Kreuz genommen, um dort an seiner 
Gottverlassenheit teilzunehmen, denn wie der Vater den Sohn verläßt, so 
verläßt der Sohn die Mutter und unterschiebt ihr, der Kirche, einen ande- 
ren •Sohn". In alldem ist sie •selig", weil ihre Existenz damit aufgefüllt 
ist, •das Wort Gottes zu hören und zu bewahren" (Lk 11, 28; 2,19.51), im 
johanneischen Sinn darin zu •bleiben". An dieser Urzelle von Kirche 
kann sich der trinitarische Liebesgehorsam des Menschgewordenen wider- 
standslos ausprägen, weil sie so gar nicht •Persönlichkeit" spielt, die durch 
einen mehr oder weniger heroischen Akt auf sich selber verzichtet, um sich 
in den Dienst Gottes zu begeben, sondern als wesentlich •niedrige Magd" 
vom Blick •Seines Erbarmens" getroffen wird, des Gottes, der •die am 
Boden Liegenden aufhebt, die Hungernden mit Gütern füllt und die Rei- 
chen leer ausgehen läßt" (Lk 1,48 ff.). Von der Anawim-Armut her jeder 
möglichen Gegenwehr (mit •Gütern" und eigenen Argumenten oder 
•Verantwortungen") beraubt, kann der Urakt von Kirche das Gott-über- 
sich-Verfügenlassen sein, ein Akt, in den die Glaubenserfahrung Israels 
- daß Gott mit den Machtlosen und Entrechteten ist und daß sein Heils- 
handeln gerade sie erwählt und erlöst - ein- und aufgeht. Gehorsam ist 
für dieses Gott-Verfügenlassen ein fast schon zu spezieller Begriff; es liegt 
ihm in analoger Weise voraus, wie die Kenose des Sohnes als transzen- 
dentale Voraussetzung seinem irdischen Knechtsgehorsam vorausliegt. 

Härter geht es zu, wo Sünder erwählt werden, um Kirche zu sein; ohne 
Gewaltanwendung und Demütigung geht es bei Petrus und Paulus nicht 
ab. Hartnäckige Widerstände müssen gebrochen, die Stolzen müssen zu 
Boden geschleudert werden, wo sie •zitternd und bebend" fragen: •Herr, 
was willst du, daß ich tun soll?" (Apg 9, 6). Die Schwerter des •guten Wil- 
lens" müssen Petrus aus der Hand geschlagen und seine Glaubensbeteue- 
rungen als Lüge entlarvt werden; bevor bittere Tränen geflossen sind, ist 
der zum •Fels" Erwählte nicht fähig, die Herde Christi zu weiden. Und 
unbedingt erst durch Verleugnung, Tränen und Traurigkeit hindurch 
kann ihm die Verheißung zuteil werden, daß er wirklich nachfolgen wird: 
•dorthin, wo du nicht willst" (Jo 21,18 f.). Der Griff Christi nach den 
Aposteln ist der Griff des Herrn, der von seinem •Eigentum" (Jo 1,11) 
geradezu zwangsmäßig (•ananke" 1 Kor 9, 7) Besitz ergreift, so sehr, daß 
Paulus kein Verdienst hat, wenn er seinen Verwalterdienst tut. Bei Maria 



Hans Urs von Balthasar 192 

braucht nicht parlamentiert und dialogisiert zu werden, weil sie als die 
vollkommene Arme (Jungfräuliche) apriori verfügbar ist; bei den •Säu- 
len der Kirche" darf nicht parlamentiert und dialogisiert werden, weil sie 
nicht •Partner" (oder auch nur •Mittler"), sondern Leib Christi werden 
sollen. Der Mann namens Simon wird nicht gefragt, ob er Petrus werden 
will; er ist es in der Wirklichkeit, die durch Jesu Tod und Auferstehung 
geschaffen wurde und in ihm (en Christo) seine Kirche ist. So ist Saulus, 
ohne es zu wissen, immer schon ungefragt (Gal 1,15) Paulus. Und selbst 
die Freiwilligkeit seiner Christusliebe ist bereits überholt: •Ich will ihm 
zeigen, wieviel er für meinen Namen wird leiden müssen" (Apg 9,16). 

Darum ist der Wechsel vom Ort der Entfremdung zum Ort der Eigent- 
lichkeit für den einzelnen Christen wohl an einen Akt des Glaubensgehor- 
sams und der Glaubenshingabe gebunden, aber weder von diesem eigent- 
lich verursacht (sondern von Christi Tun), noch dem subjektiven Akt pro- 
portional, sondern vom sakramentalen Akt der Taufe zu seiner wahren 
Wirksamkeit entfaltet: Kirche in Christus übernimmt den Glaubenden 
(der als solcher das Früher von Christus Haupt und Leib anerkennt) im 
Sakrament in dieses ihm vorausliegende, ihn aber doch in seiner Wahr- 
heit und Eigentlichkeit konstitutierende Früher hinein. Um dieses Früher 
geht es hier vorerst, und die katechetische Vorbereitung auf den Über- 
tritt hin bleibt hier noch unbetont. Der Glaube wird Paulus gleichsam als 
Zugabe geschenkt; wie immer er hinzutreten mag: •aus Gnade seid ihr 
gerettet worden" (Eph 2, 5). Glaube (und darin liegt Zustimmung zur vor- 
gängigen Tat Gottes) ist Gehorsam an eine schon bestehende Wahrheit. 
Als Gehorsam wird er neutestamentlich beschrieben (Rom 1,5; 15,18), 
•Gehorsam gegenüber der Wahrheit" (1 Petr 1,22), •dem Evangelium", 
das sie kundtut (2 Thess 1,8; Rom 10,16; 16,19). Aber woher immer dem 
in die Wahrheit Versetzten der Glaube als Gnade zukommen mag: sicher 
ist, daß der von Christus am Ort der Kirche Beanspruchte, von ihm in den 
Dienst an der Wahrheit Expropriierte im gleichen Akt mit einer bestimm- 
ten, personalen Sendung begabt und belastet wird. Des bisher scheinbar 
Eigenen beraubt wird der Glaubende nur, um mit dem wahrhaft Eigenen, 
der kirchlichen Sendung Christi ausgestattet zu werden. Das ist die chri- 
stologische Form, in die Christus die Seinen hineinnimmt: Armut, Durch- 
sichtigkeit, Gehorsam des Sohnes zum Vater hin ist identisch mit Auftrag, 
Vollmacht, Re-präsentierung des Vaters auf Erden. 

Soll diese Grundform des Gehorsams der Kirche zum Herrn sich nach- 
her auch in ihren Gliedern durchhalten, so läßt sich vorweg sagen: inner- 
kirchlicher Gehorsam ist - trinitarisch-christologisch-ekklesiologisch gese- 
hen - Verzicht zu Verantwortung hin. So wie die ersten Jünger alles ver- 
lassen mußten, um in alles hinein, •bis an die Grenzen der Erde" aus- 



Christologie und kirchlicher Gehorsam 193 

gesendet zu werden. Man rennt also (theologisch gesprochen) offene Türen 
ein, wenn man heute das zweite Moment: die Verantwortung des Gehor- 
chenden, seine (im Gehorsam selbst) schöpferische Leistung und eben dar- 
in seinen Raum an freier Gestaltung gegen das Verzichtsmoment aus- 
spielt. Historisch sind hier Akzentverschiebungen feststellbar; theologisch 
sind sie nicht erheblich6. Und man täusche sich auch darüber nicht: die auf- 
geprägte Form, die aus dem innersten Geheimnis Gottes stammt, bleibt 
für den menschlichen Verstand ein Geheimnis; auf der Ebene des Psycho- 
logischen und Soziologischen werden sich die beiden Seiten (Enteignung- 
Übereignung und Gesendetsein aus der Wahrheit Christi heraus) nie 
lückenlos ineinanderfügen; ja der Schmerz, der an den Bruchstellen ent- 
steht, kann durchaus christologischer Schmerz sein, da ja die Sendung des 
Sohnes das Kreuz ist: höchste Diastase des •Willens" von Vater und Sohn, 
und Verlassenheit des Sohnes vom Vater. Dennoch wird Teilnahme an 
diesem Schmerz immer erst von Ostern, also von der Freude her verlie- 
hen; Sendung ist wesentlich Freude, und aller Schmerz bleibt eingeklam- 
mert in der Freude des Dürfens (vgl. 2 Kor 6,10). 

Kirche entsteht durch das Versetztwerden von erlösten Menschen an 
den •Ort" des Sohnes; indem sie das (der Wahrheit gehorchend) ratifi- 
ziert, anerkennt sie auch, daß sie gar nicht in sich, sondern •in Christus" 
existiert, und dort allerdings sie selbst ist. Wäre sie außerhalb Christi sie 
selbst, so wäre sie in der Selbstentfremdung. Wir haben dafür im Welt- 
lichen nur die Analogie der Liebe zwischen zwei Menschen: der Geliebte 
wird im Liebenden in seiner Eigentlichkeit bejaht, und zwar nicht (wenn 
echte Liebe herrscht) als ein anderer, sondern als er selbst, so wie er (in 
der Liebe freilich) ist. Deshalb ist Kirche ein subsistierender Glaubens- 
(und darin Gehorsams-) Akt an die Liebe des erwählenden und erlösen- 
den Gottes. Und wenn Kirche nunmehr den Auftrag erhält, Menschen 
die Frohe Botschaft zu verkünden und sie zu Christus zu führen, so kann 
sie es nur tun, indem sie diese Menschen in ihren kirchlichen subsistierenden 
Glaubens- und Gehorsamsakt einführt. Das ganze Schwergewicht des 
Folgenden wird darin liegen, zu zeigen, daß alles, was in der Kirche 
Autorität heißen kann, nichts anderes ist als Kirche in ihrem Glaubens- 
gehorsam zum Herrn, die in ihrer Sendung bemüht ist, Menschen in die- 
sen gleichen Glaubensgehorsam zu führen. •Wir nehmen jeden Gedan- 
ken gefangen in den Gehorsam an Christus hinein" (2 Kor 10,5). 

6 J. Loosen, Gestaltwandel im religiösen Gehorsamsideal, GuL 24 (1951) 196 ff.; G. So- 
balla, Gehorsam und Freiheit in den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu, ebd. 34 (1961) 
366 ff.; A. Brunner, Religiöser Gehorsam heute, ebd. 37 (1964) 177 ff.; H. Krauss, Der 
Gehorsam gegenüber Menschen in den Ordenssatzungen. Reflexionen zu einer zeitgemäßen 
Anpassung des Ordensgehorsam, ebd. 39 (1966) 252; H.-J. Wallraff, Mitgliedschaft und 
Mitverantwortung in den Orden heute, ebd. 41 (1968) 47. 



Hans Urs von Balthasar 194 

3. Gehorsam in der Kirche 

Das Volk Gottes des Alten Bundes gehört zur (unentbehrlichen) Vor- 
geschichte der Kirche; ihre wahre Geburtsstunde aber ist die Leibwerdung 
des Wortes Gottes in einem menschlichen Schoß, der ihn in einem verleib- 
lichten Glaubensakt aufnimmt: Christus wird, indem gleichzeitig Kirche 
wird. Ein einzelner Mensch ohne Gemeinschaft ist ein Selbstwiderspruch. 
Alles, was später Kirche und Glaube sein wird, schart sich um die erste 
Leidenschaft: nur Magd sein zu wollen für den Herrn, und in diesem 
Arm-Sein und Gefäß-Sein sich belasten zu lassen mit der Frucht des 
Herrn. Innerkirchlicher Gehorsam, so wurde schon anfangs gesagt, ist 
außerhalb dieser Leidenschaft unverständlich. Weder ist er Flucht vor 
Verantwortung in den Tutiorismus reiner Befehlsausführung, noch ist 
er Flucht in die Schalen der Institution, im Gegenteil: höchste Selbstaus- 
setzung •auf den Bergen des Herzens". Wille zu weiterer Verleiblichung 
des Gehorsams Christi zugunsten der •gesamten und vollständigen Welt 
und darin jedes Einzelnen für sich genommen"7. Wenn deshalb im fol- 
genden von Gehorsam in der Kirche die Rede ist, so ist der Sinn des Wir- 
kens Gottes in Christus und seiner Kirche keinen Augenblick vergessen: 
Heimholung der Schöpfung im ganzen. Diesen und keinen andern Zweck 
hat der Gehorsam des Sohnes (Phil 2,10), und im Raum seiner Kirche 
jeder Nachfolgegehorsam. 

Wir gehen aus vom Sinn der Charismen in der Kirche, um dann zu fra- 
gen, welchen Sinn in ihrer Mitte ein Amt hat, das die Einheit der Kirche 
mit Vollmacht repräsentiert, und welchen Sinn innerhalb einer so verfaß- 
ten Kirche ein besonderer (ordensartiger) Gehorsam haben kann. 
1. Dem einzelnen Glaubenden wird sein Gnadenauftrag •von Gott selbst" 
(Rom 12,3) bzw. vom erhöhten Christus (Eph 4,10 f.) zugemessen; die 
Gottes- und Christusunmittelbarkeit von Glaube und Sendung sind nir- 
gends stärker ausgeprägt als im Neuen Testament; deshalb geht quer 
durch alle Gemeinschaft die immer neue Versicherung, daß wir einzeln 
vor den Richterblick Gottes und Christi werden treten und uns dort ver- 
antworten müssen (Rom 2,6 ff. 16; 1 Kor 4,3 ff.; 2 Kor 5,10 usf.). Nicht 
die Kirche also gliedert die Gnadengaben aus, sondern Gott verteilt sie, 
vertikal. Aber so, daß sie ausnahmslos in den Dienst an die Gemeinschaft 
Kirche in Christus eingewiesen sind, in Gliedschaft des einen Leibes •ge- 
mäß der Analogie des Glaubens" (Rom 12,6). Diese Analogie läßt dem 
Einzelnen seinen Glaubensanteil gliedhaft und entsprechend den Bedürf- 
nissen der Gesamtheit zugeteilt sein; die Ganzheit des Leibes aber hat 
ihre Einheit nun wieder nicht in sich selbst; der Leib ist nicht •demokra- 

7 Exerzitien nr. 95. 



Christologie und kirchlicher Gehorsam 195 

tisch" die Summe der Glieder, sondern ist Leib überhaupt nur durch seine 
Emporbeziehung zum •Haupt" und Ausgliederung aus ihm. Deshalb 
sind die Gnadengaben der Einzelnen auch nicht nur •demokratisch" in der 
Horizontale durcheinander eingeschränkt, sondern außerdem und primär 
durch ihre gemeinsame Emporbeziehung zum Haupt. In einem fort muß 
Paulus die Christen in den Gemeinden anweisen, sich zu vertragen (Phil 
4,2), einander nicht zu beißen und zu zerfleischen (Gal 5,15), einig zu sein 
in der Gesinnung der Liebe, in den Interessen, Streitsucht und Prahlerei 
zu meiden, vielmehr in Demut je den andern höher zu schätzen als sich 
selbst (Phil 2,2-3). Hart können in der Kirche die Charismen aufeinan- 
derstoßen, aber sie widersprechen ihrem eigenen Wesen, wenn sie sich 
nicht als Teile eines Ganzen diesem unterordnen. Und dieses Ganze er- 
scheint je im andern, im •Bruder, für den Christus starb" (Rom 14,15; 
1 Kor 9,11). Dadurch wird die Einheit (die Christus ist), im Bruder gegen- 
wärtig, und gegen diese Einheit kann ich mit meinem Gliedauftrag nicht 
anrennen. Beide Stellen, an denen das Wort fällt, handeln von den Star- 
ken und den Schwachen, den Mündigen und den Unmündigen. Der Mün- 
dige kann es sich leisten, auch Dinge zu essen, die beim Unmündigen 
Anstoß erregen; um der Liebe, um der Einheit der Kirche willen, die 
Christus selbst ist, muß er es unterlassen. Den Starken sagt Paulus: •Wenn 
ihr euch an den Brüdern (den schwachen, aber für die Christus gestorben 
ist) versündigt, .. . sündigt ihr gegen Christus". Wenn ihr aber auf die in 
eurem Charisma liegende Stärke verzichtet und scheinbar unmündig da- 
steht, dann ahmt ihr Christus nach, •der sich nicht nach eigenem Belieben 
gerichtet hat, sondern die Schmach der ihn Lästernden auf sich nahm". 
Folglich hat das jedem verliehene Charisma eine doppelte innere Gehor- 
samsgrenze in sich: einmal erhält man ein Charisma erst, wenn man im 
Glaubensgehorsam auf das Eigene verzichtet hat, um der Einheit Christi 
in der Kirche zu dienen; sodann aber wird das persönliche Charisma in 
seiner Ausübung durch die Einheit in Schranken gehalten, ja bis zur tota- 
len Selbstverleugnung über sich selbst auf die transzendente Einheit in 
Christus hinaufbezogen. Daß Paulus zu diesem härtesten Selbstverzicht 
fähig war, zeigt er Apg 21 in seinem Gehorsam gegenüber dem Rat des 
Jakobus, einen jüdischen Ritus im Tempel auf sich zu nehmen und da- 
durch zu beweisen, •daß an den über dich umlaufenden Gerüchten nichts 
ist, du vielmehr das Gesetz treu beobachtest". Damit wird der Paulinis- 
mus des Galater- und Römerbriefes praktisch desavouiert. In diesem 
Augenblick geht für den •Starken" das Ärgernis des schwachen Bruders 
über den Anspruch seines gottverliehenen Auftrags: die Einheit der Kir- 
che, die über der Kirche liegt, sich aber in der kirchlichen Gemeinschaft 
als Liebe äußert, siegt über jede •bessere Einsicht", die, von der Liebe 



Hans Urs von Balthasar 196 

isoliert oder gar gegen sie ausgespielt, nur •Aufblähung" ist (1 Kor 8,1), 
auch wenn es ihr noch so sehr um die Entmythologisierung nichtexistieren- 
der Götter und Götzen und damit um noch so berechtigte Kontestationen 
geht (8, 5 ff.). Genau dieses Sich-Ineinanderfügen der Glied-Aufträge ist 
die Gewähr für das Wirken des Hauptes im Leib und für das Wachsen 
des Leibes in Richtung auf die Einheit des Hauptes (Eph 4,16 f.), wäh- 
rend das Gegenteil bloße •Unmündigkeit" und Verfallensein an die 
•Verführungskünste des Irrtums" ist (4,14). Höher als alle Charismen, alle 
von Gott erlassenen Sonderaufträge (1 Kor 12) steht die Liebe (1 Kor 13), 
die vor allem sich nicht selbst durchsetzt, •nicht das Ihre sucht", das Fremde 
aber •erträgt. •Der Gott der Geduld" soll den Römern •Einmütigkeit un- 
tereinander im Sinne Jesu Christi verleihen" (Rom 15,5). Man beachte: der 
dem Charisma einwohnende Appell zum Gehorsam richtet den Blick nicht 
nur zum geliebten Herrn empor, sondern ebensosehr zum geliebten Bru- 
der hinüber, für den Christus starb. Es gibt schlechterdings nichts in der 
Kirche - auch nicht das nachfolgend zu besprechende Verhältnis von Be- 
fehl und Gehorsam - das außerhalb der Liebe sich abspielen dürfte. •Al- 
les, was ihr tut, sei in Liebe getan" (1 Kor 16,14); sie ist die bergende 
Atmosphäre, das letzte Kriterium der theologischen und existentiellen 
Wahrheit. 
2. Keiner ist die Kirche, es sei denn Christus; jeder hat sich gehorchend 
dem transzendenten Einheitsgesetz, das Christus ist, unterzuordnen, und 
zwar mitsamt seinem gottverliehenen Auftrag. Nun erhebt sich die Frage, 
ob die transzendente Einheit - Christus - einer erinnernden und konkreti- 
sierenden Repräsentation bedarf und ob Christus eine solche der sicht- 
baren Kirchengemeinschaft auch eingestiftet hat. Ohne hier auf die Einzel- 
heiten für die Begründung und Struktur des kirchlichen Amtes eingehen 
zu können, kann die erhobene Frage bejaht werden: Amt ist in der (katho- 
lischen) Kirche jenes besondere •Charisma", dessen Auftrag die Koordi- 
nation der Einzelcharismen durch Hinweis auf die Einheit, durch Empor- 
beziehung zu ihr, durch ermahnende Eingrenzung auf sie hin die trans- 
zendente Einheit der Kirche unausweichlich konkret werden läßt. Wären 
alle Kirchenglieder ihrem eigenen Charisma (und seiner Begrenzung 
durch die Liebe) restlos gehorsam, so bedürfte es einer solchen Ordnungs- 
funktion nicht8. Aber welcher Christ, der immer ein Sünder bleibt, kann 
es sich zutrauen, seinen vollen kirchlichen Gehorsam aufgrund der reinen 

8 Die Frage des Weihepriestertums und seiner besonderen Vollmachten kann in diesem 
Zusammenhang ausgeklammert bleiben. Vgl. dazu: H. Schlier, Grundelemente des prie- 
sterlichen Amtes im NT, in: Theologie und Philosophie 1969, 161-180. Schlier hat die hier 
vorgetragenen Einsichten seit Jahrzehnten begründet. Vgl. etwa: Die Zeit der Kirche, 
129 ff., 193 ff., 287 ff. 



Christologie und kirchlicher Gehorsam, 197 

charismatischen Ordnung zu gewährleisten, einen Gehorsam, der seiner 
christologischen Grundgestalt nach im Ernstfall ebenso hart an den ande- 
ren Willen stoßen kann, wie der Wille Christi am ölberg an den Willen 
des Vaters, und ihm gegenüber wirklich resignieren muß? 

Natürlich erhebt sich hier sogleich der Einwand: wie kann ein einzelner 
menschlicher Wille auch nur annähernd den transzendenten gottmensch- 
lichen und trinitarischen repräsentieren? Die erste Antwort, bei der es zu 
verweilen gilt, heißt: durch hinweisende Erinnerung, daß es die Einheit 
Christi nicht nur gibt, sondern daß sie die allerrealste und anforderndste 
Einheit der Kirche ist. Die Gegenwart des Amtes übt diese erinnernde 
Funktion auf drei Ebenen aus: sie erinnert den Einzelnen, daß er durch 
seinen Glauben in einen härteren Gehorsam genommen ist, als er wahr- 
haben möchte, einen Gehorsam nicht gegenüber dem sogenannten eigenen 
•Gewissen", sondern gegenüber dem Herrn der Kirche und dem mir von 
ihm persönlich anvertrauten •Talent" (Mt 25, 14 ff.). Sie erinnert ab« 
auch die Gemeinschaft, daß ihre Einheit nicht etwa im bloßen harmoni- 
schen Zusammenspiel der persönlichen Charismen liegt, in einer einem 
Kunstwerk gleich in sich ruhenden, selbstgenügsamen innerweltlichen 
Ordnung, sondern daß dieses Zusammenklingen selbst gehorsam zu sein 
hat dem gekreuzigten und auferstandenen Herrn. Nirgends wächst Kirche 
auf sich selber zu; wächst sie nach innen, so begegnet sie dem •inneren 
Menschen, dem in euren Herzen durch den Glauben einwohnenden Chri- 
stus" (Eph 3,16 f.), wächst sie äußerlich und geschichtlich, dann nur bräut- 
lich •auf den vollkommenen Mann ... den ausgewachsenen Christus" hin 
(Eph 4,13). In diesem hinweisenden Erinnern kann das Amt schließlich, 
auf einer dritten Ebene, Vollmacht von der Einheit Christus her erhalten, 
Christi Schafe und Lämmer zu weiden, die Brüder zu stärken, Entschei- 
dungen zu treffen, die im Himmel Gültigkeit haben. Dann ist das Amt 
nicht nur Zeichen, sondern wirksames, bestätigtes, sakramentales Zeichen. 
Und der es verwaltet, ist nicht nur Lehrer, sondern amtlich-personal der 
Einzeuger der Einheit Christi - geistig und leibhaftig - in die Gemeinde 
hinein. Diese kann viele Lehrer haben, denn der •Lehrer" ist ein Einzel- 
charisma, aber nicht viele •Väter" (1 Kor 4,15). Der Lehrer, sei er Kate- 
chet oder Theologe, erforscht und lehrt die einzelnen Aspekte der Offen- 
barung und zeigt auch ihren Zusammenhang; der Träger des Einheits- 
amtes verkörpert jene ungeschriebene und nie endgültig in Buchstaben 
ausformulierbare regula fidei, die der lebendige pneumatische Inbegriff 
des Glaubens der Kirche ist, sofern er bei Christus seine Einheit und trini- 
tarisch-einfache Wahrheit hat. Gegenüber den Einzelcharismen, die ihrem 
Sondergesetz gehorchend quaerunt quae sua sunt, ihren vielleicht sehr 
sozialen und altruistischen Interessen nachgehen, denkt der Amtsträger, 



Hans Urs von Balthasar 198 

wenn er sein Amt versteht und lebt, ea quae sunt Jesu Christi, der die 
transzendierende Einheit der Liebe ist (Phil 2,21). 

Daß es bei dieser Repräsentation der Einheit - im Einzelnen, der sich 
dauernd auf seinen Glauben und Auftrag hin übersteigen soll, in der 
Gemeinde, die sich in der Liebe Christi auch bei größten Gegensätzen 
vertragen soll, in der Kirche, sofern sie sich nur •en Christo" als begrün- 
det und geborgen wissen soll - menschlich gesehen nur um eine in Schwä- 
che und häufigem Versagen ausübbare Dienstleistung gehen kann, nur um 
eine Approximation an ein nie erreichbares Ideal, versteht sich von selbst. 
Amtskirche (Petrus) und Liebeskirche (Johannes) sind nur einmal zur 
Deckung gekommen, im Gründer, der aufgrund seiner Transzendenz (als 
Gottmensch) zugleich amtierender Priester und Liebesopfer, geschlachte- 
tes Lamm sein konnte. Aber die Kirchentheologie von Johannes 20-21 
zeigt uns nicht nur, daß Johannes hinter Petrus zurücktritt (20,5), daß 
Petrus für Johannes amtet (20, 6-8), sondern daß Johannes seine (private) 
Liebe an Petrus •abgibt" bzw. sie in die anonyme, von Petrus repräsen- 
tierte Einheit der kirchlichen Liebe aufgehen läßt (21,15), während 
Petrus die unerhörte Verheißung erhält, sein Amt durch den Zeugen- 
und Liebestod besiegeln zu können, in Gleichgestaltung an seinen Herrn 
(21,18 f.), der aber deutlich der Herr gegenüber dem Knecht bleibt, weil 
allein vom Haupt her über den Verbleib der Liebeskirche in oder außer- 
halb der Amtskirche verfügt wird (21,10 ff.). Das alles zeigt die bleibende 
Spannung im Leibe Christi zwischen •Amt" und •Liebe", die doch eine 
in Christus selbst immer schon aufgehobene und von ihm her immer neu 
aufhebbare ist; und die Christen aller Charismen sind von Johannes wie 
auch von Paulus aufs dringendste eingeladen, sich um diese Aufhebung 
zu bemühen. 

Sie sollen also die Kirche nicht von der Spannung oder gar vom Riß als 
einer •vollendeten Tatsache" her denken (psychologisch oder soziologisch). 
Die •Tatsache" der Spannung ist da und wird immer da sein, aber sie ist 
gerade keine •vollendete", sondern eine immer neu (in der Liebe) über- 
holte und überholbare Tatsache. Die Kirche wird nicht erst durch Schis- 
men zerrissen, sondern schon durch solche, die ihren persönlich-charisma- 
tischen Auftrag gegen das Amt ausspielen, denn ihr Gehorsam an ihren 
Auftrag ist kein privater oder auch nur gruppenhafter, sondern wird vom 
Amt mitrepräsentiert und muß sich letztlich im Gehorsam gegenüber der 
kirchlichen Einheit (die nicht das Amt ist, sondern Christus, aber wohl 
vom Amt repräsentiert wird) als christlicher Auftrag bewähren. 

Wir folgern dreierlei daraus: 1. Es braucht nicht gesagt zu werden, daß 
wir im Amtsträger •Christus sehen sollen", denn jeder Christ kann und 
soll unmittelbar auf Christus hinblicken, so wie er personal-unmittelbar 



Christologie und kirMidier Gehorsam 199 

Gnade und Auftrag von Christus empfangen hat und empfängt. Aber 
wenn er im Amtsträger und seiner von Christus der Kirche eingestifteten 
Einheitsfunktion begegnet, so sieht er sich in dieser Begegnung sowohl an 
sich selbst (sein wahres Ich in Christo) wie an die ihm stets überlegene 
Kirche, wie schließlich doch an die Einheit der Kirche in Christus verwie- 
sen. 2. Man erkennt, wie mißverständlich und unheilstiftend die Anwendung 
des weltlichen sogenannten •Subsidiaritätsprinzips" auf die Kirche Christi 
ist: •Soviel Freiheit wie möglich und nur soviel Einschränkung als not- 
wendig"9. Hier wird a) nicht bedacht, daß christliche Freiheit keine bür- 
gerliche ist, sondern Freiheit zum selbstlosen Dienst mit der ganzen Per- 
son am Reich Gottes, und daß b) die Funktion der Einheit von der Mitte 
an den äußersten Rand verdrängt wird. Es kann in der Kirche die Pflicht 
der Kontestation geben, wo das Amt sein Selbstverständnis als Repräsen- 
tation der Einheit des kirchlichen Gehorsams teilweise eingebüßt hat; aber 
dieser Widerspruch darf sich nur in der Liebe und zugunsten der kirch- 
lichen Liebeseinheit (die das Amt ein- und nicht ausklammert) vollziehen. 
Ein Amt, das nicht geliebt wird, kann überhaupt nicht regieren, und die 
•brüderliche Zurechtweisung", die auch dem Amt gegenüber am Platz 
sein kann (vgl. Paulus gegenüber Petrus Gal 2,11-14), hat nur dann 
kirchliche Gestalt, wenn sie in Liebe das Amt zu seiner wahren Funktion 
zurückruft, ja wenn sie die christliche Kunst versteht, durch das Verzerrte 
(und zu Kritisierende) hindurch das Echte zu sehen und das von Christus 
Gestiftete zu ehren. In allen Zerreißproben muß der Kontestierende sich 
bewußt bleiben, daß er, der ja nur im (kirchlichen!) Gehorsam an Christus 
widersprechen kann, des Amtes grundsätzlich bedarf, um in einem Son- 
derfall dagegen Stellung zu nehmen. 3. Das konkrete Modell für das Ver- 
hältnis zwischen Führung und Geführtsein in der Kirche bleibt das Ver- 
hältnis des Menschen Jesus zum Vater im Heiligen Geist: der Vater be- 
gleitet den Sohn in der Intimität der Liebe; der Geist des Vaters im Sohn 
ist Auftrag, Ortsanweisung, dadurch aber keineswegs personale Distan- 
zierung (autoritäre Veramtlichung) des Vaters gegenüber dem Sohn. Im 
Leben Jesu ging das intime väterliche Geleit von vornherein auf die 
Stunde der •Zerreißprobe" zu; diese Stunde kann (sie muß nicht) für den 
Christen sich einmal als Zerreißprobe des Gehorsams an die Kirche (wo 
ein solcher wirklich erfordert ist) darstellen; das Leben der Heiligen mit 
ihren großen Charismen zeugt öffentlich dafür. Kein kirchlicher Vorgesetz- 
ter darf von sich aus die Rolle des Vaters am ölberg spielen wollen; aber 
der Gehorsam an Christus kann ihn vielleicht doch zuweilen in eine ana- 
loge Situation versetzen. Er wird dann erfahren, daß das Amt nicht nur 

9 A. Ebneter, Autorität und Freiheit, Schweizer Rundschau 68 (1969) 168-177, Zit. 173 a. 



Hans Urs von Balthasar 200 

schwere Last ist (das ist es immer), sondern daß kirchliches Führen verde- 
mütigend ist. Der Christ hätte ein seltsames (heidnisches) Gottesbild, 
wenn er sich einbildete, daß der Vater im Himmel unbewegt und unge- 
rührt, aus der erhabenen Höhe himmlischer •Seligkeit" die Todesangst 
und Verlassenheit des Sohnes auf Erden veranlassen würde, und nicht 
gerade in dieser Gestalt der Begleitung sein innigstes Einssein mit dem 
Sohn bekundete: •Auch der Vater ist nicht ohne Pathos" (Origenes)10. 
3. Hat •Ordensgehorsam" dem kirchlichen gegenüber nochmals eine be- 
sondere Struktur? Grundsätzlich natürlich nicht. Er ist, wie die evangeli- 
schen Räte überhaupt, nichts anderes als die Heraushebung der formalen 
Verfaßtheit von Kirche als Kirche in einer materialen Existenz. Denn Kir- 
che ist, um makellose Braut Christi und ein Fleisch mit ihm sein zu können, 
ganz arm (um nur von seinem Reichtum zu leben), ganz jungfräulich (um 
nur seinen Samen zu empfangen und auszutragen), ganz gehorsam (um 
nur seinen Willen, der der Wille des Vaters ist, auszuführen). Rätestand 
ist deshalb nichts anderes als der Versuch, in einer Lebensform zu versicht- 
baren, was Kirche in ihrer Eigentlichkeit ist. Dieser ganz einfache Sachver- 
halt wird dann völlig verunklärt, wenn man die Kirche primär soziolo- 
gisch als ein •Volk" definiert, das dann sekundär in verschiedene soge- 
nannte •Stände" unterteilt wird, wobei dann natürlich der zahlreichste 
Stand demokratisch den Ton angibt und die Gesetze bestimmt, während 
die Minoritäten der sogenannten Kleriker und sogenannten Ordensleute 
sich entweder als Funktionäre und Hilfsarbeiter (Kleriker) oder als 
Außenseiter und Randsiedler (Räteständler) ausnehmen.11 Aber von 
einem sekundären Ausgangspunkt her lassen sich auch nur sekundäre Fol- 
gerungen ziehen, die im Moment falsch werden, wo der primäre Blick- 
punkt ausfällt. Das Leib-Gleichnis bei Paulus ist ja (im Ganzen seiner 
Gnadentheologie) auch nicht mehr als ein Gleichnis, deshalb bleibt die 
Übertragung eines Begriffs wie •Funktion" auf den (amtlichen wie charis- 

10 Horn, in Ez 6, 6 (Baehrens 8, 384). 
11 Von der Ständeordnung aus betrachtet, hat Thomas gewiß Recht, wenn er den Kleriker- 
(und Ordens-) Stand als •secundario et instrumentaliter" auf den Laienstand hingeordnet 
bezeichnet. Er hat theologisch Recht, wenn man das •Subsidiaritätsprinzip" in dem spezi- 
fisch kirchlichen und nicht im weltlich-gesellschaftlichen Sinn versteht. Die Dialektik zwi- 
schen •Größeren" und •Kleineren" ist in der Kirche nicht auflösbar: wer höher stehen 
will, soll tiefer und demütiger dienen, die •unanständigen" Glieder sind die mit größerer 
Sorge geschützten; die Niedrigen sind bei Gott die in Wahrheit Hohen, und die Hohen 
sind die in Wahrheit Niedrigen: wobei diese gegensätzlichen Worte in sich selbst doppel- 
deutig sind. Auf den Stand der zum Dienst an der Gemeinschaft Erwählten angewendet 
heißt das: gerade sofern sie die Dienenden sind, sind sie Christus ähnlicher, der ja, ob- 
schon Herr und Meister, die zu Tische Sitzenden, die deshalb •größer" sind (Lk 22, 27) 
bedient - obschon normalerweise der Knecht seinem Herrn aufwarten soll und sich auf 
seinen Dienst nichts einbilden, nicht einmal ein besonderes Dankeswort erwarten darf 
(Lk 27, 9 f.). 



Christologie und kirchlicher Gehorsam 201 

matischen) Dienst in der Kirche tief zweideutig, und kann sich, rein sozio- 
logisch angewendet, verheerend auswirken. Gewiß, •Verrichtungen" 
(functiones) von Aufträgen leistet jedes Kirchenglied, selbst das Kirchen- 
haupt tut seine •Verrichtung"; aber wer will etwa den •Ertrag" einer 
Verrichtung wie Gebet, Verzicht, Armut, Jungfräulichkeit, Gehorsam, Ge- 
duld, Ertragen von Unrecht usf. bestimmen und aufrechnen? Die äußern 
Funktionen sind aber in der Kirche von ihrem inneren Geist untrennbar 
(wie die Charismen zeigen). Schneidet man die Lebensverbindung zwi- 
schen außen und innen (objektives und subjektives Pneuma) durch, und 
bestimmt Standesformen und Kirchendienst rein soziologisch, so hat man 
den Raum des Mysteriums Kirche bereits verlassen. 

Ist Räteleben existentielle Dar-lebung von Kirche, so steht nichts im 
Wege, daß die •Räte" sowohl alle Kirchenglieder, Verheiratete und Ehe- 
lose usf. unmittelbar angehen, und trotzdem bestimmte Glieder dieses be- 
sondere Kirchliche für die Allgemeinheit darstellen.12 Das Räteleben ist 
primär Kirche-überhaupt, und nur sekundär (in der charismatischen Glied- 
ordnung) Einzelmöglichkeit innerhalb von Kirche; weil es das letztere nur 
sekundär ist, ist dieses Sekundäre von vornherein offen und hinausstehend 
in Kirche-überhaupt. Dies (vorab für Karmel und Gesellschaft Jesu, aber 
schließlich auch für alle großen Orden13 aufgewiesen zu haben, ist das be- 
sondere Verdienst Erich Przywaras.14 Aber die Öffnung der Gesellschaft 
Jesu zum Papst (als eigentlichem Obern)15, worin sich die innere Trans- 
zendenz des Rätelebens anzeigt, läßt anderseits auch sichtbar werden, daß 
wer aus einem oder diesem Orden austritt, damit immer noch im umgrei- 
fenden Raum der (alle angehenden) Räte und des im Papst sich für alle 
konkretisierenden Christus-Gehorsams steht. Das Verhältnis zwischen 
dem •Besonderen des Allgemeinen" (das Besondere fordert eine gewisse 
Geschlossenheit) und dem •Allgemeinen" (zu dem das Besondere sich in- 
nerlich immer schon öffnet) bleibt fließend und kann auf mannigfache Art 

12 So habe ich vor Jahren in dieser Zeitschrift das Wesen des •Rätestandes" innerhalb 
der Kirche als •das Besondere des Allgemeinen" und darin als •forma informans" (eccle- 
siae und ecclesiam) bezeichnet: Zur Theologie der Säkularinstitute, GuL 29 (1956) 191. 
Auch in: Sponsa Verbi (1960) 447. 
13 Vgl. etwa •In und Gegen" (1955) 18 f. 
14 Von •Majestas Divina" (1925) über •Crucis Mysterium" (1939) und den Exerzitien- 
kommentar (1935/40) bis zu •Ignatianisch" (1956). 
15 Der Wechsel in der Fassung der Formula Instituti von 1540 zu 1550 ist diesbezüglich 
vielsagend. 1540: •Soli Domino atque Romano Pontifici, Ejus in terra vicario, servire, 
post sollemne perpetuae castitatis votum..." 1550: •Soli Domino ac Ecclesiae ipsius 
Sponsae, sub Romano Pontifice, Christi in terris vicario, servire, post sollemne perpetuae 
castitatis, paupertatis et oboedientiae votum ...". Wenn in der ersten Formel das •atque" 
theologisch stört und in der zweiten bestens korrigiert worden ist - obschon auch das 
•Christi in terris vicario" einer weiteren Ergänzung bedürfte -, so hat sich in der zweiten 
Formel der Gehorsam zum Papst hin ordenshaft in den •drei Gelübden" institutionalisiert. 



Hans Urs von Balthasar 202 

bestimmt und verändert werden, ohne daß seine Substanz beeinträchtigt 
werden müßte. Bloß hört das •Besondere" (das in der Konkretheit des Rä- 
telebens im Gegensatz zur allgemeinen kirchlichen Rätegesinnung besteht: 
Jungfräulichkeit ist mit Eheleben nicht vereinbar) auf, es selbst zu sein, 
wenn es mit dem Allgemeinen gleichgesetzt wird. Es büßt eben damit auch 
seine christliche •Funktion" und eminente Fruchtbarkeit ein. Das Salz 
wird schal. 

Im Räteleben kehrt die allgemeine kirchliche und zuletzt trinitarische 
Einheit von Gehorsam und Sendung, von Uberlassenheit an den Willen 
des Vaters und verantwortlicher Darstellung dieses Willens in der eige- 
nen Existenz vor der Welt, unverändert wieder. Die praktischen Fragen, 
die durch diese Grundstruktur aufgeworfen werden, können sich ändern 
und auch verschärfen - Kompetenz der Führenden, Bestimmung des Ver- 
antwortungsbereichs der Geführten, Mitspracherecht, bzw. Forderung für 
die Obern, den Standpunkt, die Gründe, die Verantwortungen der Unter- 
gebenen genau wahrzunehmen usf. - und verlangen immer neue Aus- 
balancierungen. Hält man sich aber an das ursprüngliche theologische Mo- 
dell, so werden solche Verlagerungen zugunsten des Gleichgewichts durch- 
aus nicht als primäre Strukturänderung erscheinen. Es wäre verkehrt, 
wollte man die verschiedenen Spiritualitäten der Orden, der Aktiven und 
Kontemplativen, der Kongregationen und Weltgemeinschaften so gegen- 
einander abschließen und ausspielen, daß die Öffnung all dieser Beson- 
derheiten zum Allgemeinen der Kirche darob übersehen würde. Wo (chri- 
stologisch-kirchlicher) Gehorsam und Verfügbarkeit herrschen, dort ergeht 
auch Sendung und Auftrag, die immer eine Eigenverantwortung des Ge- 
sendeten miteinschließt (vgl. die Talent- und Minenparabeln). An diese 
übertragene Verantwortung ist der Auftraggeber grundsätzlich gebunden, 
obschon der Ausführende (auch während der Ausführung!) nicht weniger 
radikal zum Auftraggeber hin disponibel bleibt. Die radikale Disponibili- 
tät ist entscheidend; nicht ein Teil der Türe, sondern die ganze Türe, die 
ganze Existenz dreht sich aus einer einzigen Angel; sie verharrt auch dann, 
wenn der Gehorsam für eine Zeit durch die Ausführung eines Auftrags 
(der den Auftraggeber zusammen mit dem Ausführenden in den Gehor- 
sam an den Herrn hineinbindet) ganz in diese Ausführung verlegt bleibt. 
Eine entfernte Analogie dazu könnte die Unzugänglichkeit der Frau in der 
ausgehenden Schwangerschaft für den Mann sein; obschon sie gerade seine 
Frucht austrägt; diese Unzugänglichkeit hindert ihre Liebe und Verfüg- 
barkeit zu ihm hin nicht und sie hat ihre Grenze mit der Geburt (und deren 
Nachwehen), die hier gleichsam Auftragserledigung wäre. Das ist aber 
nur eine Analogie; es dürfte daraus nicht ohne weiteres geschlossen wer- 
den, daß ein Gehorsamsgelübde zum Beispiel in einer Weltgemeinschaft, 



Christologie und kirchlicher Gehorsam 203 

wo ein Mitglied einen weltlichen Beruf als •Sendung" übernimmt, beinah 
gegenstandslos wird oder nur noch einen kleinen Sektor der Existenz be- 
rührt. Freilich: der Geist der totalen Disponibilität - worin die drei Räte 
ihre einheitliche Wurzel besitzen - läßt sich als solcher nicht institutionali- 
sieren; keine Kasuistik des Gehorsams kommt ihm bei, und oft genug ist 
diese Kasuistik - die heute mehr als je Ausgangspunkt und Gegenstand 
von psychologisch-soziologischen Erwägungen über den kirchlichen Ge- 
horsam bildet - ein Anzeichen dafür, daß der ursprüngliche Geist der 
Disponibilität verloren gegangen ist. Dieser Geist ist aber der kirchliche, 
marianische und christologische Geist, aus dem die Erlösung der Welt ge- 
wirkt worden ist und im Ergänzen dessen, was an den Leiden Christi noch 
fehlt, bis heute und bis ans Ende der Tage gewirkt wird. Die Konkretion 
dieses Geistes, so schwierig und gewagt sie sein mag, darf nicht verscho- 
ben, verflüchtigt, ins Erhaben-Ideale aufgelöst werden.16 Eine Neugeburt 
ist aber kirchlich nur möglich aus der innersten Leidenschaft für die Tor- 
heit der Liebe Gottes in Christus, die nach Paulus auch der Geist der Kir- 
che zu sein hat.17 

16
 Man ist erstaunt bei der Feststellung, daß es im Jesuitenorden zwar eine Menge Dis- 

kussion über den de facto bestehenden Gehorsam und sein aggiornamento gibt, man aber 
kaum eine umfassende theologische Grundlegung findet, z. B. in den zahlreichen Darstel- 
lungen des •Ignatianischen" bei E. Przywara. Gewiß: in den Exerzitien ist von Ordens- 
gehorsam nicht die Rede, weil diese ja erst zur Standeswahl hinführen, es gibt dort nur 
•Regeln über die kirchliche Gesinnung", die heute von manchen offen abgelehnt werden 
(vgl. den in Anm. 9 angeführten Aufsatz von A. Ebneter 176 a); aber auch in der Ignatius- 
festschrift (Echter-Verlag 1956) und bei Hugo Rahner: Ignatius von Loyola als Mensch 
und Theologe (Herder 1964; vgl. allerdings S. 136 ff., 375 ff.) tritt das Thema nirgends 
zentral auf. Ist es ein Pudendum geworden? Bei Ignatius entspringt die •Theologie des 
Gehorsams" zweifellos der dritten Exerzitienwoche (die ja in der Ruf- und Banner- 
betrachtung und in den •Drei Weisen der Demut" sich vorweg auswirkt), als die noble 
Leidenschaft, gerade dem gekreuzigten Herrn in seiner Schwachheit (•11. Regel") zu die- 
nen und dabei den Geist •der wahren Braut unseres Herrn Christus, die da ist unsere 
heilige Mutter, die hierarchische Kirche" dadurch so konkret wie möglich in sich auszuprä- 
gen, daß man deren Gehorsamsbereitschaft übernimmt (Ex. nr. 353). Es wäre an der Zeit, 
die Linie von den Exerzitien zu den Konstitutionen durch alle Dokumente hindurch dies- 
bezüglich einmal genau auszuziehen. Ansätze dazu: P. Biet, Note sur les origines de 
Vobeissance ignatienne (Gregorianum 1954, 99 ff.); G. Dumeige, La genese de l'obeissance 
ignatienne (Christus, Paris Nr. 7, 314 ff.). 
17 •Geist will Leib, Begeisterung ist echt, wenn sie gehorsam sein will... Gehorsam ist 
einfach die christusförmige Leibwerdung der Begeisterung." H. Rahner, a. a. 0. 375. An- 
stelle von •Begeisterung" würden wir lieber •Leidenschaft" setzen, existentielle Entschlos- 
senheit, sein Dasein in den zentralen Punkt der Christologie einzusenken, Gal 2, 19-20, in 
einer •Dankbarkeit", die schon immer zu spät kommt, weil der Selbstübergabe an Christus 
das Übernommensein durch ihn schon vorangeht. Dies ist wohl auch der Hauptgegenstand 
der ignatianischen Gebetsdialoge mit dem Gekreuzigten in den Exerzitien (Nr. 53, 61, 
147, 198, 199 usf.). 




