Katholische Spiritualitit —
Angesprochen vom evangelischen Christentum

Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Das Gesprich zwischen den christlichen Konfessionen ist im Gang und
wird sich nicht mehr, trotz aller zeitweiligen Schwierigkeiten, verlaufen.
Aber es spielt sich immer noch auf zwei verschiedenen Ebenen ab: unten,
»im Kirchenvolk®, trifft und versteht man sich; oben, auf einer hohen, ab-
strakten Ebene, handelt man tiefschiirfend, aber fiir einen groflen Teil des
Publikuins unverstdndlich, tiber theologische Probleme. Und oft genug
schaut ein katholischer Theologe von dort mit so etwas wie Scham auf die
»ach-so-primitiven® Auflerungen des Volksglaubens herab, als da sind:
Reliquienverehrung, Furbitte bei einem spezialisierten Schutzpatron oder
gar bei den Armen Seelen, Wallfahrten, Kniebeugen, Weihwasser, Ker-
zenopfer, Andachten, Heiligenbildchen usw. Gewiff, so vernimmt man,
gehore das alles auch zum katholischen Glaubensleben, aber es seien doch
Randphinomene, die nicht in der Mitte der katholischen Gottesbegegnung
stinden. Bei evangelischen Autoren liest man entsprechend: Eine Marien-
Theologie, wie sie von grofien katholischen Theologen ausgearbeitet wer-
de, sei ein wiirdiger Gesprichspartner und gar nicht allzu weit entfernt
von der Frommigkeit Martin Luthers!. Aber im gleichen Atemzug wird
der grofie Abstand zu der an Aberglauben grenzenden Marienverehrung
des katholischen Volkes betont. Hier fallt dann das Wort rémisch-katho-
lisch, mit dem Ton auf romisch.

Nun, vieles an dieser Kritik ist richtig und trifft wunde Stellen der
katholischen Frommigkeit. Aber wird durch diese Unterscheidung nicht
genau die entscheidende Fragestellung verfehlt? Um katholische From-
migkeit zu verstehen, darf man keine Randphénomene isolieren, sondern
muf} von ihnen aus und sogar in ihnen die Mitte finden und darauf seine
Kritik aufbauen.

! Nadch K. Barth (Dogmatik, passim) und M. Thurian (Maria, Mainz 1965) sind so gereizte
Aulerungen wie von Fr. Heyer, Die kath. Kirche von 1648-1870, Gottingen 1963, z. B.
146-149, selten geworden; vgl. J. Galot, Marie et certains protestants contemporains, in:
NouvRevTheol 95 (1968) 478-495; A. Miiller, OUkumenische Orientierung der kath. Mario-
logie, in: FreibZtschr PhilTheol 12 (1965) 81-95; L. Scheffczyk in einer Ubersicht Mntheol-
Ztschr 15 (1965) 318-317; beachtenswert ist H. A. Oberman, Schrift und Gottesdienst, Die
Jungfrau Maria in evangelischer Sicht, in: KerDog 10 (1964) 219-245 (vgl. dessen Beitrag
in der Festgabe fiir H. Riickert, Berlin 1966, bes. 343-346); Brandenburg, Maria in der
evangelischen Theologie der Gegenwart, Paderborn 1965; H. Diifel, Luthers Stellung zur
Marienverehrung, Géttingen 1968.



Katholische Spiritualitit 205
Die Versuchung zur Esoterik

In einem vor kurzem veroffentlichten Interview mit den ,Evangelischen
Kommentaren® findet H. Kiing einen wichtigen Unterschied zwischen
Evangelisch und Katholisch darin, dafl im katholischen Raum eine Viel-
falt von Stimmen, ein Pluralismus von Lebenshaltungen Platz habe, wah-
rend die Festlegung auf eine einzige Geisteshaltung im Kern unkatholisch
und sektiererisch sei%. Dieses Kriterium ist wichtiger als vieles andere, was
man gelegentlich aufzihlt. Von hier aus sollte man die heutigen Reform-
bewegungen in der Kirche beurteilen. Gerade darin, dafl man mit entge-
gengesetzten Meinungen im Gesprach bleibt, mufl ein Charakteristikum
der katholischen Haltung liegen. Nicht etwa die Radikalitdt der Kritik an
Rom hat in der Vergangenheit den Unterschied von ,Innerhalb“ und
,Auferhalb® der Kirche gesetzt. Hier unterscheidet sich eine Katharina
von Siena kaum von Luther. Auch nicht der radikale Riickgang auf das
Evangelium oder weiter noch, auf die ,ipsissima persona“ des Herrn. Er
ist Luther und Franz von Assisi gemeinsam. Wer die Geisterunterschei-
dung des Ignatius von Loyola richtig versteht, wird zugeben, dafl man
auch im Horen auf die Stimme des eigenen Gewissens und in der Erfah-
rung der Gottwirklichkeit nicht noch konsequenter sein kann als er.

Das Typisch-Katholische gegenitber dem Nicht-Katholischen bestand
niemals in einem Mehr oder Weniger an Radikalitét, sondern darin, daf§
sich die eigene, vielleicht ins Extrem getriebene Spiritualitit zuriickbog
in die Gemeinsamkeit der Kirche; dafl sie im Dialog blieb mit den An-
sichten anderer Gruppen; daf§ sie aus dem iiberindividuellen Boden der
groferen Kirche die Kraft zog fir das eigene, bisweilen sehr einseitige und
auch eigensinnige christliche Leben®.

Die Kirche braucht stets elitire Gruppen. Ihre Lebenskraft hdngt ab von
ihnen. Aber diese Gruppen diirfen sich niemals als Pneumatiker, als ,aus-
gesonderter heiliger Rest” der eigentlichen Christenheit betrachten und
auf die anderen Gliubigen als auf die Masse der ,Psychiker“ herabsehen,
eine Haltung, die man heute bei ,Orthodoxen” ebenso wie bei ,Libera-

2 1 (1968) 676-679: ,Im Materialen gehen die Fronten quer durch die Kirchen. Der Unter-
schied liegt vielmehr im Formalen ... spezifisch katholisch ist das Interesse an der Kon-
tinuitdt mit der Kirche der Vorzeit . .. ein Zweites: katholische Theologie ist auch inter-
essiert an der Einheit der Gesamtkirche ... Wir sind gegen allen Provinzialismus und
alles Sektierertum in der Theologie.*

3 H. de Lubac schreibt in: Die Kirche. Eine Betrachtung, Einsiedeln 1968, 228, von der
,abscheulichen Selbstherrlichkeit ..., sein eigenes Ich als die inkarnierte Norm aller
Orthodoxie zu betrachten®, und meint 227 ,Die Mannigfaltigkeit in den Denkarten der
Menschen ist unaufhebbar, sogar wohltitig“, und mit Kardinal Newman 227: ,Wiirden
die Spannungen (in der Kirche) aufhéren, wire alles geistige und geistliche Leben in ihr
erstorben.”



Josef Sudbrack 206

len“ findet. Die innere — nun aber katholische — Dialektik der Esoterik
zeigt sich bei H. U. von Balthasar. Kaum einer der modernen katholischen
Theologen betont so stark wie er die Notwendigkeit und die Aufgabe von
kleinen elitiren Gruppen innerhalb der Kirche?. Bei ihm fillt sogar gele-
gentlich das Wort von der ,Esoterik“ und vom , Abstand® zu einem Vul-
garkatholizismus. Aber in seinen Aufsitzen zur Deutung des Lebens nach
den Geliibden, des — wie er meint — ,elitiren® Ordensstandes, erkennt
man, dafl diese scheinbar ,elitire“ Absonderung aufgehoben und iiber-
holt wird durch das Sich-zur-Verfiigung-Stellen und das véllige Aufge-
hen im Dienst an der Gesamtkirche?.

Elite ja — Esoterik nein! oder besser: Elite ja — Absonderung oder gar
Verachtung des ,profanum vulgus® nein!

Ein lebendiger Organismus wie die Kirche, ein auf Zukunft hin sich be-
wegendes gesellschaftliches Ganzes hat ein Stimulans nétig, das zu neuen
Moglichkeiten des christlichen Lebens antreibt — aber, wenn die Antrei-
benden sich vom Ganzen abldosen, werden sie zur Sekte. Thre Zukunfts-
trachtigkeit versteinert schnell zur Antiquiertheit — wie die Geschichte
lehrt —, entartet zu Eigensinn und Eigenbrotelei. Jeder grofle christliche
Neuansatz stand irgendwann einmal in der Anfechtung zu solchem Sek-
tierertum. Ware z. B. Luther nicht durch die schwarmerischen Konsequen-
zen seines Neuansatzes aufgeschreckt worden, ware sein reformatorischer
Neuansatz vielleicht in Sektenkonventikel versandet und kénnte heute
nicht — allerdings sehr spat — im Raum der katholischen Kirche Frucht
bringen.

Bei manchen groflen Gestalten christlicher Spiritualitdt mufl man sogar
biographisch eine doppelte Berufung unterscheiden: die erste, personliche
und die zweite, kirchliche, wobei die letztere oft die hartere war und die
grofleren Anforderungen stellte. Das Exerzitienbiichlein des Ignatius von
Loyola kann als Exempel dafiir dienen. Die Fachwelt ist sich dariiber
einig, dafl in den , Vier Wochen® des Gangs der Exerzitienbetrachtungen
sich das Lebensschicksal des Basken widerspiegelt. Die erste Woche scheint

4 Das Weizenkorn (Einsiedeln 1953) 108: ,Alle guten und grofen Dinge bilden automa-
tisch um sich eine schiitzende Schicht. Dafd sie esoterisch sind, ist ihre Natur. So ist es recht,
und man soll der Versuchung widerstehen, diesem Gesetz entgegenzuwirken und das Pri-
vate, so dringlich es sein mag, publik zu machen.“ Herrlichkeit 1, Einsiedeln 1961, 31:
»Den Esoterismus der Liebenden hebt auch keine Volkskirche wie die katholische auf; wer
wirklich will, dem wird der heimliche Weg der Heiligen nicht verweigert, aber wer kiim-
mert sich aus der Menge um diese?“ Zur theologischen Deutung vgl. Verbum Caro, Ein-
siedeln 1960, Christlicher Universalismus, 260-275, besonders 270.

5 Vgl. Philosophie, Christentum, Mdnchtum, in: Sponsa Verbi, Einsiedeln 1961, 849-387.
Hier klingt das auf, was de Lubac formuliert, a. a. Q. 272: ,Seit jeher hat die Kirche sich
die Verachtung der Eliten zugezogen.”



Katholische Spiritualitdt 207

ein iiberaus introvertiertes Christentum zu proklamieren: Gott allein —
Bekehrung — Retten der eigenen Seele unter dem Eindruck der eschatolo-
gischen Dringlichkeit von Tod, Gericht und Halle®. Aber in den drei fol-
genden Wochen, die das eigentliche Thema der Exerzitien erst zum Klin-
gen bringen, weitet sich der Blick: Jesus Christus und seine Kirche stehen
nun im Mittelpunkt; der Mensch ist aufgerufen, in ihren Dienst zu treten’.
Diese Wende spiegelt das Leben des Ignatius ab. Die Kehre — von der
Introvertiertheit, die ob ihrer Esoterik und ihrer elitiren Absonderung
ins ,Schwirmertum® abzugleiten drohte, hin zur ,Katholizitit, also zur
Allgemeinheit, wo das Individuelle tiberschritten und in den Dienst des
Ganzen gestellt wurde — ist ein typisches Vorkommnis in den Heiligen-
biographien. Sicher liegt in ihr — mehr als in aszetischen Strengheiten —
ein Wesensmerkmal der Heiligkeit.

Was das fiir unser Thema bedeutet, ist leicht zu sehen. Schlagwortartig
formuliert: die Warnung vor jedem Purismus; das Verbot, eine vielleicht
moderne und auch sehr wichtige Forderung an die Frommigkeit zum
Mafistab fiir alle ihre Formen und Auflerungen zu nehmen. Es ist leicht,
Wallfahrten, Andachten usw. ohne weiteres einer idealen liturgischen
Frommigkeit unterzuordnen oder das an dufleren Gebrauchen héngende
Christentum unvermittelt der vergeistigten theologischen Ansicht iber
Gewissen und Gott-dienen-in-allen-Dingen zu konfrontieren. Aber droht
da nicht die Gefahr eines neuen Integralismus? Nur duflerst behutsam
sollten Heiligen-Verehrung und Marienkult der Jesus-Gestalt der moder-
nen Exegese gegeniibergestellt werden. Die Katholizitat der Frommigkeit
ist eben breiter als noch so gute und noch so zentrale Verwirklichungen
des Christentums. Gemessen werden muf}, zweifelsohne! Aber christliches
Mafinehmen geschieht in Verantwortung und in der Uberzeugung, dafl
sich in vielen, heute vielleicht verachteten Frommigkeitsformen, unauf-
gebbares, katholisches Erbgut — allerdings oft genug bis zur Unkenntnis
verunstaltet — verbirgt.

6 Man erkennt recht deutlich die Thematik der aus dem Heidentum stammenden ,Cogni-
tio sui* (Selbsterkenntnis)-Literatur, die gerade das Spite Mittelalter beherrschte; vgl.
J. Sudbrack, Die geistliche Theologie des Johannes von Kastl. Studien zur Frommigkeits-
geschichte des Spatmittelalters, Munster 1966/7, Register s. v. bes. I 280-290. Auch ,die
reformatorische Theologie hat das Ganze der christlichen Lehre mehrfach an hervorragen-
der Stelle in die Formel zwiefiltiger Erkenntnis gefaBt: der Gotteserkenntnis und der
Selbsterkenntnis des Menschen® nach G. Ebeling, Cognitio Dei et Hominis, in: Festgabe
fir H. Riickert, a. a. 0. 277 (-822).

7 s ist erstaunlich, dafl die klassischen und modernen Deutungen der Ignatianischen Lehre
von der Geisterunterscheidung dies kaum beachten. Wenn L. Cognet, La Spiritualite
moderne, Paris 1966, 428 {., die Idee der zweiten Bekehrung im ,passer de la vie active
4 la vie contemplative® sieht, scheint er mir ein nur vordergriindiges Phinomen zn be-
schreiben.



Josef Sudbrack 208

Aus dieser Grundhaltung heraus soll im folgenden von Erscheinungen
der katholischen Frommigkeit ausgegangen werden, die im Gesprach mit
der evangelischen Theologie Anstofl erregen kénnen und erregt haben.
Die Aufgabe wird lauten: Im Kreuzverhor der evangelischen Kritik den
gemeinten Kern solcher Formen herausfinden und damit vielleicht sogar
einige Briicken zur evangelischen Frommigkeit schlagen.

Frommigkeit als , Werk*

Das grofite Argernis fiir den evangelischen Christen sind die in der katho-
lischen Frommigkeitsiiberlieferung so oft begegnenden , guten Werke“. Er
hort aus ihnen eine Diskreditierung der ungeschuldeten Gnade Gottes
heraus. In der modernen Kontroverstheologie, wo diese Frage u. a. unter
dem Thema ,Gesetz und Evangelium“ behandelt wird, zeigen sich zwar
beachtliche Ubereinstimmungen, wenn nicht gar Deckungsgleichheiten
zwischen Katholisch und Evangelisch®. Aber erst in der konkreten Ausfor-
mung gelebter Frommigkeit 148t sich der Kern der Problematik freilegen.
Liegt nicht schon in der Kombination ,Frémmigkeit und Werk® ein for-
maler Widerspruch? Frémmigkeit soll den Menschen zu Gott hin 6ffnen,
soll seine vollige Hilflosigkeit vor der absoluten Gnade Gottes aktuieren,
soll ihn, wie Luther im Gefolge der ,Deutschen Mystik® schreibt, nackt
und nichtig vor Gott werden lassen®. — Werk hingegen pocht auf Eigen-
leistung, tritt vor Gott hin mit gefiillter Hand. Karl Barth hat seinem
Freund Emil Brunner vorgeworfen, er lasse den Menschen Gott noch die
leere Hand entgegenstrecken; selbst das sei unmoglich.

In der Kontroverstheologie wird das Problem auch mit dem Begriff
~Synergismus“!® umschrieben: Ich bringe meinen — vielleicht minimalen —

8 Vgl. O.H. Pesch, Die Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther und Thomas
von Aquin, Mainz 1967, z. B. 792: ,Da die Lehre vom ,Verdienst’ (bei Thomas) nicht die
menschliche Leistung oder auch nur Mitleistung vor Gott sanktioniert, sondern einerseits
den personalen Charakter ... und andererseits die innere Theologie der Gnade ..., wo-
bei . .. die Freiheit nicht als Grund, sondern nur als Ort des Verdienstes zu stehen kommt,
gerit sie mit Luthers Protest gegen die Verdienstvorstellung nicht in Konflikt. . .“,

9 W.v.Lowenich, Luthers theologia crucis, Miinchen 41954, hat Luthers Lehre iiber das
(katholisch gesprochen) aszetische und mystische ,Nackt“-Werden in klassischer Weise
beschrieben.

10 Langerbecks Kritik an dem Vorwurf des ,Synergismus“, den W.Vélker in seinen
Untersuchungen zur Frémmigkeit der Viter oftmals wiederholt, ist berechtigt; TheolLitZtg
82 (1957) 85: ,Der Synergismus ist doch nichts anderes als der Versuch, mit Hilfe einer
sehr tief begriindeten Einsicht der antiken Philosophie, den dhristlichen Glauben vor der
undhristlichen Verfalschung in Préadestinationismus und Sakramentalismus zu bewahren.®
Unverstindlich aber ist es, wenn im gleichen Jahrgang, 14, G. Gloege den Vorwurf erhebt
gegen die ,katholische Grundlehre von der prinzipiellen Partnerschaft zwischen Gott und
Mensch, also das, was dogmenhistorisch als Semipelagianismus, dogmatisch als Synergis-
mus bezeichnet wird*.



Katholische Spiritualitdt 209

Anteil bei, Gott wird das Seine tun, und im gemeinsamen Werk, oder im
Mitwirken mit der Gnade erfiillt sich der christliche Lebenssinn. Auch das
ist keine Losung. Muf sich nicht gerade in der Frommigkeit das christ-
liche Grunddogma realisieren, dafl Gott alles tut, dafl dem gegeniiber das
menschliche Tun ein ,Nichts“ bedeutet?

Seit Augustinus — und verschirft noch einmal seit dem Jansenisten-
streit — ist diese Frage von Gnade und menschlichem Tun niemals zur
Ruhe gekommen. Meist wurde sie unter dem Eindruck des paulinischen
Evangeliums der Freiheit von den Gesetzeswerken gestellt. Aber die
moderne Exegese erkennt immer mehr, dafl die biblische Verkiindigung
kein monolithischer Block paulinischer oder anderer Prigung, sondern
eine lebendige Vielfalt von Interpretationen der einen Botschaft Jesu ist.
Somit darf sich auch die Spiritualitit nicht ausschlieflich auf den (ver-
meintlich) paulinischen Akzent der Abwertung aller ,gesetzlichen“ Werke
festlegen. Auch die von Luther so benannte ,stroherne” Epistel des Jako-
bus mit ihrem Lob der Werke mufl zu Wort kommen. Und gerade in den
Worten, die man bis zu dem vom Herrn gesprochenen aramdiischen Urlaut
zurlickfihren zu koénnen glaubt, finden sich Begriffe wie Leistung, Lohn
und Vergeltung, die Paulus mit der Ablehnung jedes Gesetzeswerkes
nicht vollig eingefangen hat. Man wird also genauer hinschauen miissen,
schon deshalb, weil sehr Verschiedenartiges unter dem Sammelbegriff der
Werke der Frommigkeit aufgezahlt wird; und noch mehr, man wird even-
tuell sogar die eigene Einsicht dem grofleren Glauben der Kirche und
ihrer lebendigen Frommigkeit unterordnen miissen. Ein ,Werk® der
Frommigkeit ist z. B. die Erfallung des Kirchengebots der Sonntagsmesse,
aber auch die Rezitation von drei oder mehr Vaterunser als Beichtbufle
und ebenso eine Wallfahrt, die man unternimmt, um von Gott eine Gunst
zu erhalten. Fir Luther wird nicht zuletzt das unauflosliche Ordensgeliib-
de zum Frommigkeitswerk; denn hier verpflichtet sich der Mensch zu einer
eigenstindigen Leistung, und vergesse, dafl doch ,alles Gnade“ (Teresa
von Avila) seil.

Schon diese kurze Aufzdhlung legt nahe, dal die christliche Spirituali-
tat nicht unter der Alternative: Werk oder Gnade, Gesetzeserfillung oder
Geschenk Gottes gestellt werden darf. So wichtig die evangelische Kritik
am katholischen ,Werk“-Denken gerade fir die Frommigkeit sein mag,
so falsch wire eine Unterschlagung des menschlichen Eigentuns, des

11 R, H. Esnault scheint mit seiner Studie ,Luther et le Monachisme aujourd hui“, Genf
1964, unbekannt zu bleiben, trotz des ausfihrlichen Berichts von H. Bacht in Cath 21
(1967) 222-251, worin mir allerdings die ,reductio® der Problematik ,in ecclesiologiam*
zu kurz zu kommen scheint.



Josef Sudbrack 210

menschlichen Werks. Man muf} dagegen paradox formulieren und trifft
damit tiefer die Sache: Alles Tun der Frommigkeit ist Gnadengeschenk
Gottes, und alles Tun der Frommigkeit ist zugleich menschliche Leistung.
Aber diese Formulierung ist noch zu abstrakt, um firr die Vielfalt der
menschlichen Erfordernisse einen Anhalt geben zu kénnen.

Man wird besser zwei Grenzzaune aufstellen, hinter denen jeweils der
Irrtum beginnt, innerhalb derer aber viele Verwirklichungen ihren genu-
inen Platz haben. Die eine Fehleinschitzung der Gnade wiirde den Men-
schen, religios gesehen, zum Nichtstun, zu blofem Empfangen verurteilen
und wiirde ihn damit entmenschlichen. Ohne personale Aktivitdt, ohne
existentielles Tun, ohne Werk gibt es keinen menschlichen Vollzug und
darum auch keine Frommigkeit. Personale Aktivitit kann sich dariber
hinaus nicht allein in verborgener Innerlichkeit erschopfen, sondern mufl
das ganze leib-geistige Wesen des Menschen und ebenso auch seine soziale
Natur, sein Eingebettetsein in die Gesellschaft, mit einbringen. Leiblichkeit
wie soziale Bindungen aber sind notwendig mit quantitativen Einteilun-
gen und Ordnungen verbunden. Eine Gemeinschaft z. B. kann gar nicht
Lfromm“ sein und beten, ohne daf bestimmte Zeiten und irgendwelche,
alle verpflichtende Werke festgesetzt werden. Kein Mensch kann also, aufs
Ganze gesehen, seine innerliche Haltung zu Gott aktuieren, ohne daf sie
raumzeitlich greifbar wird, ohne dafl der Gesichtspunkt von , Werk® und
»Leistung“ eine Rolle spielt und die ,Leistung® am angestrebten Ziel
gemessen wird: nur so wird der Mensch zum Sinder unter Gottes Grade,
um es lutherisch zu formulieren.

Die entgegenstehende Fehlhaltung iberbetont nun den Gesichtspunkt
des menschlichen Tuns, glaubt, mit eigener religiéser Anstrengung eine
gottliche Gegenleistung beanspruchen zu kénnen. In der Frommigkeits-
geschichte kann man geniigend — auch grofie — Beispiele fiir beide Grenz-
iiberschreitungen des Christlichen aufzihlen'2. Es mag sogar eine typische
Anfechtung katholischer Frommigkeit sein, die eigene Leistung an der
gottlichen Vergeltung zu messen. Aber diese Versuchung hat die katholi-
sche Frommigkeit nicht nur mit der griechischen Patristik und mit den
ersten vier Jahrhunderten der lateinischen Viter gemein, sondern auch
mit jenen Teilen des Neuen Testaments, die im syrisch-paldstinensischen
Raum entstanden sind, die der ,ipsissima vox Jesu“ am néchsten stehen.

Wenn wir einmal davon ausgehen ~ und anders ist menschliche From-
migkeit gar nicht méglich —, dafl sich das Beten und das geistliche Leben
in bestimmten Anstrengungen und Leistungen vollziehen, dann droht

12 Die Barodkzeit mit ihren in den kirchlichen Verurteilungen sich abspiegelnden Tenden-
zen zum , Quietismus® oder zum ,Moralismus® kann als Paradigma dafir gelten.



Katholische Spiritualitit 211

notwendigerweise die Gefahr der Verdufierlichung und eines kaufménni-
schen Wertabschitzens. Dieser Gefahr dadurch begegnen zu wollen, dafl
man den Konfliktstoff aus dem Weg ridumt, wire ein Beschneiden der
christlichen Frommigkeit in wesentlichen Belangen. Verbale Vorsichts-
mafiregeln — z. B. das Vermeiden von Worten wie Werk, Leistung, Lohn —
wiirden vertuschen und nicht schiitzen. Wirksam kann nur eine stindige
Korrektur, ein stindiges Achten auf die ganze spirituelle Breite sein. Auch
ein Vergleichen der Haltung des Christen, der alles von Gott erwartet,
mit dem dufleren Vollzug bestimmter Leistungen und dem Halten fest-
umrissener Gebote wire gefdhrlich. Das Vergleichen begdnne schon wie-
der zu messen. Selbst Worte wie Innen-Auflen konnen das Gemeinte
noch entstellen.

Die Wirklichkeit ist reicher und 1aft sich nicht systematisieren. Die
rechte Haltung kann ein vielfdltiges Gesicht haben. Sie kann in der
scheuen Zuriickhaltung eines Intellektuellen bestehen, der dasjenige, was
wir Frommigkeit nennen, méglichst aus den sichtbaren und greifbaren
Formen in den inneren Vollzug zuriickverlegt, der aber zugleich das ka-
tholische Verstandnis hat fiir andere Formen der Frommigkeit, an denen
er aktiv nicht teilhaben will; denn er weifl um seine eigene soziale Ver-
antwortung und sein Abhdngigsein von dem grofleren, gelebten christ-
lichen Glauben.

Katholische Frommigkeit kann aber ebenso in einer kindlichen Spiri-
tualitdt bestehen, die ihr Vertrauen zu Gott spontan und unreflex duflert.
Die Frau z. B., die nach Lourdes wallfahrtet, grofle Entbehrungen auf sich
nimmt und lange Gebete verrichtet, um von Gott irgendeine Gnade zu
erflehen, die mit felsenfester Gewilheit der Erhorung die Reise antritt,
und dann nicht-erhort zuriickkehrt, aber keineswegs enttiduscht und ver-
zweifelt, sondern in ihrem Vertrauen auf Gottes helfende Gnaden gefe-
stigt, diese Frau hat die rechte Synthese von eigener Leistung und Ver-
trauen auf Gottes Gnade gefunden — eine Synthese, die richtiger und
lebenskriftiger ist als lange theoretische Erorterungen. Vielleicht wird die
Entwicklung der Frommigkeit neue Wege einschlagen; aber diese werden
immer Fortsetzung der alten Tradition sein®®. Die eben beschriebene, heute
noch lebendige Haltung der Frau zeigt aber, wie wenig tiberscharfe Ein-
deutigkeit dasjenige umschreiben kann, was wir mit der richtigen und zu-
gleich falschen Alternative benannten: Frommigkeit und Werk.

13 Vgl. die Bedeutung, die H. Kiing der ., Kontinuitit mit der Kirche der Vorzeit* beimifit;
s. 0. Anm. 2.



Josef Sudbrack 212
Die magische Komponente

Eine zweite Anklage, die man gegen die dhristliche Spiritualitit richtet,
und innerhalb des Christentums besonders gegen die katholische From-
migkeit, lautet auf Magie. Besonders der sakramentalen Frommigkeit gilt
dieser Vorwurf, aber er umgreift letztlich das ganze christliche Leben.
Natiirlich wird kein ernstzunehmender Mensch das christliche Frommig-
keitsbrauchtum mit Magie gleichsetzen; aber irgendwelche Schatten magi-
scher Trilbung und ,magischer Reste“!* lasten doch — nach der Meinung
vieler — auf ithm.

Unter Magie versteht man die Beherrschung und Anwendung von Ge-
setzen, in denen die kausalen Naturwissenschaften iiberschritten werden,
durch die der materielle und der geistige Kosmos zusammengehalten wird.
Wer z.B. ein Amulett um den Hals tragt oder ein Maskottchen ins
Auto hingt, um sich dadurch gegen bése Zufalle zu schiitzen, huldigt einer
Art Magie, ,glaubt® an einen ursichlichen Zusammenhang des Amuletts
und der eigenen Gesundheit; er hilt z. B. daran fest, dafl von der Zahl
Dreizehn ein bosartiger Einflufl ausgehe, den man nur durch dreimaliges
Klopfen auf Holz abwenden konne.

Die genaue Begriffsbestimmung und die Unterscheidungen von Aber-
glaube, Zauberei, Magie, Hexerei, Animismus usf. interessieren hier nicht;
wohl aber, wie es damit in der katholischen Frommigkeit bestellt sei.

Was bezwedkt z. B. eine Flurprozession, in der das Allerheiligste oder
cin Heiligenbild durch die Felder oder die Straflen der Stadt getragen
wird? Wird hier etwa versucht, die im Kirchenraum angesammelte Aura
des Sakral-Michtigen zu erweitern, moglichst grofle Raume an der Kraft
teilnehmen zu lassen, die geheimnisvollerweise vom Sakrament oder von
der Marienstatue ausstromt? Mochte man vielleicht durch lokale Veridnde-
rungen den heilbringenden Einflufl der gottlichen Anwesenheit ausdeh-
nen? Die Wand zwischen Frommigkeit und Magie kann hauchdinn sein
und wird sicherlich auch oft genug durchbrochen.

14 G. Hierzenberger gibt in: Der magische Rest. Ein Beitrag zur Entmagisierung des Ghri-
stentums, Disseldorf 1968, eine ausfiihrliche Phinomenologie dieses Zugs. Viele seiner
Beobachtungen sind unabweislich und alle sollten zu denken geben. Zu wiinschen wére
allerdings eine noch tiefergreifende hermeneutische Besinnung etwa in folgende Richtung:
Sind nicht alle menschlichen Auflerungen zweideutig und lastet nicht auf jedem religidsen
Vollzug die Gefahr der Perversion? Vonndten wiére also nicht zuerst ein Ersetzen dieses
Tuns durch jenes oder ein Reduzieren und Entmaterialisieren von Branchtum und Ge-
wohnheit; zuerst, scheint mir, muf die grundsitzliche hermeneutische Zweideutigkeit jeder
»Religiositit* gezeigt werden; dann erst darf die Einzelkritik beginnen; und in ihr sollten
neben theologischen Argumenten auch die soziologischen nicht zu kurz kommen. Was uns
heute zweifelhaft vorkommt, braucht es nicht immer gewesen zu sein, und was diesem ver-
dichtig scheint, kann fiir jenen ein Ansatz (d.h. nicht die Mitte; die ist Gott in Jesus
Christus) der Religiositit bilden.



Katholische Spiritualitit 213

Oder was ist mit den Segnungen und Weihehandlungen? Die Mutter-
segnung nach der Taufe impliziert in ihrer urspriinglichen Form zweifel-
los magische Vorstellungen, als sei die Frau nach der Geburt unrein, stehe
unter dem Gesetz des Bosen, und miisse rituell entsithnt werden — eine alt-
testamentliche Vorstellung, die z. T. schon im Alten Testament entmytho-
logisiert wurde.

Oder — um in der Mitte des katholischen Glaubensbewufitseins anzuset-
zen: Was stellt sich eigentlich ein Katholik vor, wenn er zu den Sakra-
menten geht? Ist er Jesus Christus beim Empfang der Hostie naher als im
rein inneren Gebet? Ist die sakramentale Lossprechung wirksamer als die
von der Gnade getragene innere Reue? Wer theologisch bewandert ist,
kennt die Kontroversen um diese Fragen; er wird auch wissen, dafl die
Fachleute immer einhelliger dahin tendieren, die Ndhe des Herrn zum
Glaubigen, den Kontakt des Glaubigen mit Jesus Christus, die — tradi-
tionell gesprochen — Gnade ebenso wirklich in der sogenannten geistigen
Kommunion, also in jedem Gebet, wie in der sakramentalen Begegnung
mit Jesus Christus zu finden. Ein manchmal recht gequélter Versuch, letzte
Reste von Magie aus der Frommigkeit zu bannen.

Wenn wir aber den Weg in die Mitte der Frommigkeit zu Ende gehen,
wendet sich dasjenige, was wir gerade noch als magiefeindliche Tendenz
zur reinen Innerlichkeit glossierten, hin zum Katholisch-Allgemeinen.
Muff man nimlich nicht noch schirfer und radikaler fragen? Miissen
Frommigkeit und Gottesbegegnung nicht ganz und gar losgel6st werden
von dinglichen, 6rtlichen oder zeitlichen Komponenten? Der Herr selber
wandte sich doch gegen den Tempelkult! Warum Gott also noch im Kir-
chenraum verehren? Schreibt man damit dem Raum nicht magische Krifte
zu, die ein anderer Raum nicht besitzt! Warum Gott unter bestimmten
Formulierungen und Riten anbeten? Macht man dadurch den Gebetsritus
nicht zur magischen Beschworung?

Hier wird schon der Psychologe Einspruch erheben und zeigen, daf}
ohne duflere Gestalt und Form kein innerer Vollzug moglich ist. Mehr
aber noch mufl der Theologe — und gerade der modern sein wollende —
protestieren, denn er sieht die Rolle Jesu Christi gefdhrdet. In wohl noch
keiner Epoche der christlichen Theologie hat man die religiose Bedeutung
der Gegenwart Gottes in Jesus Christus so stark hervorgehoben wie ge-
rade heute. Stets lag es einer intellektuellen Frommigkeit nahe, die Greif-
barkeit, die historische und lokale Umgrenzung der Offenbarung Gottes
in Jesus Christus zu bagatellisieren. Von Origenes bis zu den modernen
Ausliufern der existentiellen Theologie zieht sich wie ein roter Faden die
Versuchung, das Greifbare, Sichtbare, 6rtlich und raumlich Lokalisierbare,
buchstabenméaflig und rituell Festlegbare der christlichen Botschaft zugun-



Josef Sudbrack 214

sten einer rein geistigen, existentiellen oder personalen Begegnung mit
Gott in den Hintergrund zu dréngen, oder auf die Vorldufigkeit einer
Religion fiir Einfache und Ungebildete zu reduzieren's. Ist der historische
Jesus Christus nur ein Sprungbrett fiir die eigentliche Begegnung mit der
Gottheit, wie auch manche geistlichen Schriftsteller nahelegen? Oder ist
er nur die vorbildliche Gestalt, an der wir die Reinheit der Gottesbegeg-
nung und der Selbstwerdung ablesen kénnen, wie man im vergangenen
und gegenwirtigen Rationalismus lehrt? Ist Jesus nur der Mensch, an
dessen lauterem Leben das Kerygma von der Christusbotschaft ankniipfte
und der uns die einmalig-einzige Mdéglichkeit erdffnete, unser eigenes
Leben in die Geborgenheit Gottes hineinzustellen? Oder ist Jesus Chri-
stus eben doch mehr, namlich der Or¢, an dem und in dem uns Gott begeg-
net? Und ist die Kirche Jesu Christi in ihrer rdumlichen und zeitlichen
Gestalt nicht ebenfalls der Ort, an den wir uns begeben miissen, um Gott
zu finden? Ort muf an dieser Stelle so raum-zeitlich bestimmt klingen,
wie es auch der historische Jesus und die Urgemeinde von Jerusalem
waren.

Es kann hier nicht darauf ankommen, die dogmatischen Prizisierungen
und Abgrenzungen, die theologischen Neuinterpretationen und die Ver-
suche, die sich mit dem hiermit aufgeworfenen Problem beschiftigen, zu
repetieren und explizieren. Der Blick soll einzig und allein darauf gelenkt
werden, dafl im christlichen Glauben das zeitlich-rdumliche Element eine
uniiberholbare Rolle spielt. So sehr es richtig ist, dafl der Mensch iiberall
Gott finden kann, so unabweislich glaubt der Christ, daf nur in Jesus
Christus das Licht Gottes zu erblicken ist.

Hier gewinnt die Bindung der Frommigkeit an bestimmte Orte, Zeiten,
Vollziige, Formeln und Riten ihre Berechtigung, ja sogar ihre christliche
Notwendigkeit. Hier aber mufl auch die kritische Reflexion einsetzen, die
nicht abschaffen und negieren, sondern vertiefen und auf den Ursinn
Jesus-Christus zuriickfithren sollte.

15 J. Moltmann, Perspektiven der Theologie, Minchen 1968, arbeitet an vielen Stellen
den geheimen Platonismus heraus, der in den existenztheologischen Ansitzen K. Barths
und R. Bultmanns liegt. Zweifellos trifft er damit manche katholische ,Entsakralisierungs®-
Tendenzen, die zumeist nur einen iiberholten evangelischen Ansatz der Existenztheologie
im katholischen Raum repristinieren. ,Fiir den Menschen aber entsteht durch Geist, Er-
kenntnis und Liebe aus der durchlebten Umwelt eine ,objektive AuBenwelt’. Man kénnte
vielleicht sogar sagen, dafl die ,Vergegenstindlichung* der Umwelt und des darin Wider-
fahrenden eine Form der Liebe zum Eigenwert des Begegnenden sein kann ... Die Ver-
sachlichung personaler Beziehungen bedeutet noch nicht deren ,Entmenschlichung’, sondern
ohne eine gewisse Versachlichung kénnen personale Beziehungen keine Dauner gewinnen.
Mag man das als eine Entfremdung in dic Uneigentlichkeit der Existenz bezeichnen, —
ohne eine solche Entinflerung gewinnt das Leben keinen Bestand“ (71-73).



Katholische Spiritualitit 215

Recht deutlich kann man z. B. die Bewegung von einem magischen zum
christlichen Verstindnis in der Theologie des Ablasses beobachten. Die
rein magische Auffassung, als ob durch duflere Verrichtung bestimmter
Gebete, durch Bufie oder durch Ableistung bestimmter Wallfahrten usw.
ein Heilseffekt ausgelost werde, war niemals im christlichen Raum hei-
misch. Aber zweifellos sah man in der Ablaflpraxis oft genug eine zu
direkte, kausale Verkniipfung zwischen Verrichtung und Gnadenwirkung.
Dabei spielte nicht, wie im vorherigen Punkt, die menschliche Leistung
eine Rolle, sondern der Mechanismus, den wir in dem bekannten Vers aus
der Reformationspolemik kennen: ,So oft das Geld im Kasten klingt, die
Seele in den Himmel springt.”

Schon die Auffassung vom ,Gnadenschatz der Kirche® ist eine Ent-
magisierung dieser Ansicht. Heute aber wird der Ablafl noch mehr von
seiner christologischen Wurzel her verstanden: Weil auf Christus der
Geist des Heils ruhte, und weil er diesen Geist des Heils am Pfingstfest
iiber seine Kirche ausgofi, deshalb glauben wir an die Verheiflung des
Herrn: wo die Kirche ist, da ist Heil; oder mit den Worten des Evange-
liums: wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, bin ich mit-
ten unter ihnen. Ablafl aber heifit im Grund nichts anderes, als sich be-
wuflt, ansdriicklich und in greifbarer Aktualitit in diese Heilsgemeinschaft
hineinzustellen. Die Sichtbarkeit und Greifbarkeit des géttlichen Heils-
willens in Jesus Christus wird, in einer hier nicht ndher zu umreiffenden
Bestimmtheit, sichtbar und greifbar im Ablafi*e.

Wenn wir von dieser Auffassung her an bestimmte Auflerungen der
Volksfrommigkeit herantreten, werden wir vielleicht manche Korrektur
anbringen miissen, aber wir werden doch erstaunt sein, wie unaufgebbar
christlich die Phinomene sein konnen, die wir vorhin beschrieben.

Die vielen Vermittlungen und die eine Mitte

Nach Leistung und Werk, nach Magie und Sakramentalismus bildet die
Hierarchie der Vermittlungen durch Heilige, durch Maria, durch die Mit-
menschen eine weitere Angriffsstelle der katholischen Spiritualitit. Ein,
wie mir scheint, noch kaum beachtetes Beispiel soll dies erlautern.

An einigen Stellen der Exerzitien des Ignatius von Loyola findet sich
ein sogenanntes , Triplex Colloquium®, ein ,dreifaches Gespriach®. Die

16 Eine solche, von K. Rahner insinuierte Deutung als ,theologischen Klimmzug* zu be-
zeichnen (wie es in einer offentlichen Diskussion geschah), klingt nach einem radikalen
Individualismus, der die Briicken zur Vergangenheit abreifien will, und deshalb héchst-
wahrscheinlich auch nicht imstande ist, die Briicken zur Gegenwart und zur Zukunft zu
schlagen; vgl. 0. Anm. 2.



Josef Sudbrack 216

Giblichen Kommentare bis zu Hugo Rahner, bis zur Deutung der ignatia-
nischen Mystik von Adolf Haas und Peter Knauer machen daraus eine
Perle ignatianischer Spiritualitat.

Der Ubende soll ein dreifaches Gebet verrichten: Zuerst an Maria
»,Unsere Herrin, daf} sie mir von threm Sohn und Herrn die Gnade er-
lange, um die zu beten ist; auf gleiche Weise zum Sohn, damit Er es mir
vom Vater erwirke; und drittens dann auf gleiche Weise zum Vater, da-
mit Er selbst, der ewige Herr, es mir gewihre®.

Hier wird zweifellos — in einer verhdltnismiflig mafivollen Form — eine
typisch katholische Frommigkeitsform sichtbar'’. Das Bild von den zwei
Himmelsleitern, das der Kirchenlehrer Alfons von Ligouri gebraucht, ist
grober: Eine schwierige und gefdhrliche Leiter fihrt zur Seligkeit, an
deren Fuflende der Sohn steht, und eine leicht zu besteigende und siche-
rere, an deren Ful Maria begegnet. Das ist nicht mehr nur mifiverstind-
lich, sondern falsch. Aber auch an dem , dreifachen Gespriach“ des Ignatius
muf} eine tiefgreifende Korrektur vorgenommen werden. Man darf die
Mittlerschaft Mariens niemals auf der gleichen Linie wie die Mittlerschaft
des Sohnes betrachten. Man miiite eigentlich, wenn man — etwa nach dem
Hebraerbrief — vom Mittler Jesus Christus spricht, dieses eine Wort fir
jede andere , Vermittlung® zu Gott sperren und verbieten. So grof§ ist der
Unterschied, und so qualitativ verschieden ist das Verhiltnis des Men-
schen zu einem Heiligen — und sei es selbst Maria — und von da zu Jesus
Christus.

Die Frommigkeitsgeschichte kann viele Griinde fiir das Aufkommen
und zeitweilige Uberhandnehmen der Heiligen- und Marien-Verehrung
namhaft machen. Die Opposition zum Arianismus, der den Logos zum
Geschopf erniedrigte, hob den menschgewordenen Logos so sehr in den
Himmel, daf} die sich nun 6ffnende Liicke von Engeln und Heiligen be-
setzt wurde. Das neuplatonische, hierarchische Denken der spiten Kir-
chenviter kam dem feudalistischen germanischen Denken entgegen, und
man stellte sich auch die himmlische Hierarchie in der Form einer karolin-
gischen Kénigspfalz vor, also mit einer Vielzabl von Hofbeamten, von
Heiligen und Engeln. Und als im spidten Mittelalter die Frommigkeit

17 1n der Anm. 1 erwahnten Festschrift bringt Oberman einige spatmittelalterliche Zeug-
nisse, die den Hintergrund zum Verstindnis der ignatianischen Geistigkeit beleuchten;
» - .. dafl das Konigreich Gottes zur Zeit der Himmelfahrt Marias so aufgeteilt war, dafl
die Jungfrau Maria als ,mater misericordiae‘ die Verantwortung fiir das regnum miseri-
cordiae iibernahm, wihrend Christus als der ,judex’ fiir das regnum justitiae verantwort-
lich wurde® (345). 1. Zarncke, Die Exercitia spiritualia des Ignatius von Loyola in ihren
geistesgeschichtlichen Zusammenhdngen, Leipzig 1931, dokumentiert eindeutig die mafi-
volle Haltung des Ignatius.



Katholische Spiritualitiit 217

immer personalistischer und individueller wurde, als man immer mehr
Wert auf die ganz ausschlieBliche Ich-Du-Beziehung des Beters zu dem
,anderen® legte, zu Gott, zu Jesus Christus, zu Maria, zu den Heiligen,
zu den Armen Seelen usw., konnte es leicht geschehen, dafl die uniiber-
briickbaren Differenzen verharmlost wurden, die zwischen der Frommig-
keitsbeziehung des Menschen zu Gott und seiner Beziehung zu irgend-
einem Heiligen bestehen.

Die Theologie blieb sich dieser Unterschiede immer bewuft, obgleich
auch ihr systematisierendes Katalogdenken manche Grenziiberschreitung
insinuierte. IThre Stufenordnung des Betens, der Verehrung der Heiligen,
Marias und Gottes: Dulia, Hyperdulia, Latria, klingt dem ignatianischen
Triplex Colloquium nicht unihnlich. Aber mehr noch dadurch, dafl sie
jahrhundertelang die Sozial-Struktur des menschlichen Verhaltens und
auch der christlichen Frommigkeit vernachlissigte, hat sie zu den Mif’-
wiichsen im Heiligenkult beigetragen. Genau hier namlich, im Integrieren
der Gemeinschaft, ist der katholische Sitz im Leben von Marienverehrung

und von Fiirbitte zu den Heiligen. Wiederum kann ein Beispiel dies ver-
deutlichen.

Eine der Frommigkeitsiibbungen, die frither viel Raum im christlichen
Leben einnahm und heute fast in Vergessenheit gerat, ist die Bitte um
den Beistand der Heiligen in der Todesstunde. Todesbruderschaften,
Armen-Seelen-Andachten, Heilige fiir die Todesstunde, Messen und
Kommunionempfang im Blick auf eine gute letzte Stunde kommen aufler
Gebrauch. Dennoch: Ehe die Theologie solchen frommen Ubungen den
Todesstofl versetzt, sollte sie sich iiber den christlichen Kern dieser Ubun-
gen Gedanken machen.

Sie legt doch, besonders in der Gestalt der Existenztheologie, nahe, dafl
die Todesstunde des Menschen die einsamste Stunde sei. Stimmt das mit
dem christlichen Glauben voll tiberein? Oder genauer gefragt: Ist damit
das ausgeschopft, was wir glauben und hoffen? Oder steckt z. B. im Gebet
um die Fiirbitte der Heiligen in der Stunde des Todes nicht doch noch
eine andere, gleich wesentliche Sicht des Todes wie im Blick auf die Todes-
einsamkeit?

Eine Uberlegung kann das Gemeinte vor Augen fiihren: Unsere From-
migkeit wurzelt genau dort, von wo auch der Glaube zu Gott aufsteigt.
Aber glauben heifit doch immer, in der Gemeinschaft der Kirche glauben.
In der Kirche glauben aber heiflt weiter nicht nur, das iiberlieferte oder
moderne Glaubensbekenntnis annehmen, heifit nicht nur von aufien her
gestiitzt werden durch die Uberzeugung anderer; glauben in der Kirche
meint auch und vielleicht zuerst, dafl nicht der allergeringste Raum in
meiner Glaubensanstrengung besteht, in dem ich mich allein betatige, son-



Josef Sudbrack 218

dern dafl bis in die letzte Faser meiner christlichen Existenz die Kirche
existentiell mit eintritts,

Oder dasselbe anders gesehen: Kein Bruchteil unserer Frommigkeit
kann sich, wie wir sahen, aus eigener Kraft zu Gott erheben, wir sind viel-
mehr ganz und gar von Gottes Gnade getragen: Hundert Prozent Gnade
Gottes und hundert oder weniger Prozent eigene Leistung, das ergibt
allein die hundert Prozent des christlichen Glaubens und besonders der
christlichen Frommigkeit. Die kirchliche Gemeinschaft ist nun nicht der
Behalter, der die Gnade Gottes auf uns ausschiittet, ist nicht das Rohr,
durch das Gottes Beistand uns zuflie3t, sondern die Gegenwart und Wirk-
samkeit der Gnade Gottes selbst. Die Kirche gibt die géttliche Gnaden-
macht nicht nur auf den Hianden ihres Betens an uns weiter, sondern ihr
Beten ist diese gottliche Gnadenmacht in Identitat.

Wenn wir ,fromm® sind, wenn wir beten, wenn wir christlich leben,
dann lebt also in uns die Kirche, betet in uns die Kirche, ist die Kirche in
uns ,fromm®“ — und zwar genau in der Realistik, die Paulus meint, wenn
er schreibt: ,Ich lebe, nein nicht mehr ich, sondern Christus lebt in mir.*
Ich lebe, nein nicht mehr ich, sondern die Kirche lebt in mir. Und auch:
ich sterbe, nein nicht mehr ich, sondern die Kirche stirbt in mir.

Vergangene Zeiten haben diese theologische Wahrheit durch Heiligen-
verehrung, durch Andachten um eine gute Todesstunde, durch Bittgebet
zu Maria explizit gemacht. Es mufite unser Anliegen sein, die gleichen
Beziige auch in moderner Sprache und Haltung zur ausdriicklichen Be-
wulitheit zu erheben. Vieles geschieht schon, was in diese Richtung weist,
Gemeinschaft wird immer mehr zur Form des religiésen Lebens, wenn
auch nicht mehr in der romantisch-jugendbewegten Begeisterung der
zwanziger Jahre, sondern der niichternen Sachlichkeit der modernen tech-
nisierten Welt.

Aber vieles bleibt noch zu tun. Ein Blick in die moderne Soziologie, in
das Ringen um neues Verstdndnis des Marxismus zeigt nur zu deutlich,
daBl unsere Theologie immer noch zu individualistisch denkt und der
Frommigkeit noch lange nicht die Briicken gebaut hat, auf denen sie zur
modernen Reflexion ihrer sozialen Komponente gelangen kénnte. Von
der Soziologie her werden wir dahin gefihrt, das eigene, individuelle
Leben auch in gesellschaftlichen Kategorien zu reflektieren; und der
Glaube lehrt uns, daf} die gesellschaftliche Verkniipfung unseres christ-
lichen Daseins mit der Sichtbarkeit der Gegenwart nicht aufhért, sondern
sich weiter erstreckt in die Bereiche, die man friher triumphierende und
leidende Kirche nannte.

18 Tn meditativer Form habe ich das darzustellen versucht, in: Die Glaubwiirdigkeit des
Glaubens, Mainz 1969, 111 ff.



Katholische Spiritualitiit 219

Aus diesen beiden Feststellungen aber resultiert ziemlich genau das mit
Heiligenverehrung und Marienkult Gemeinte. Gewiff in einer neuen
Form und in anderen Verwirklichungen als vielleicht vor fiinfhundert
Jahren. Aber die Grundintention ist dieselbe: In der Heiligen-Verehrung
wird die gesellschaftliche Bezogenheit des Glaubens und der Frommigkeit
ausdricklich gemacht. Eine hochst moderne Angelegenheit also!

Gemeinschaftsbezug als Aufgabe

Vielleicht griindet es auf personlicher Vorliebe, aber es ist sicher auch
sachlich berechtigt, dafl unsere kritischen Ansitze ihre positive Losung
fanden in Kirche, Gemeinschaft, Gesellschaft, sozialer Bindung. Hier liegt
zweifelsohne eine der wichtigsten Aufgaben fiir eine kommende christ-
liche Spiritualitat.

Man hat diese Zukunftsperspektive natiirlich schon oft genug und von
den verschiedensten Seiten her analysiert. Statt an dieser Stelle auf die
vielfaltigen Aspekte dieses Anliegens einzugehen®, soll nur an eines er-
innert werden: an die Schriftgemaflheit der sozialen Dimension christ-
licher Spiritualitit. Man konnte als Beleg die johanneische Theologie von
Gottliebe und Nichstenliebe anfiithren: Wer seinen Bruder hafit, wie
kann der Gott lieben? Oder auf die lukanische Geist-Theologie hinwei-
sen: Der Geist Jesu Christi ist der Geist der kirchlichen Gemeinschaft, die
ein Herz und eine Secle war. Bei Paulus 148t sich das gleiche in vielfilti-
ger Weise zeigen. Sein ,in Christo® ist fast immer auch grammatikalisch
auf ein ,wir“, einen ,Plural®, eine Gemeinschaft bezogen. Fundament all
dieser biblischen Theologien aber ist das Gebet des Herrn: Als er auf die
Anfrage seiner Jiinger sein Beten zum Vater an die Kirche weitergab,
sprach er im Plural: Vater unser im Himmel!

Ein kleines, aber vielsagendes Zeichen der Situation unserer heutigen
Spiritualitit ist es wohl auch, dal wir ein 6kumenisches Beten wieder-
gefunden haben, und daf} sich dieses 6kumenische Beten in dem gemein-
samen Vaterunser-Text niedergeschlagen hat: Vater unser im Himmel!

19 Vgl. das Kapitel iiber Wahrheit und Gemeinschaft, in: J. Sudbrack, Probleme — Progno-
sen einer kommenden Spiritualitit, Wirzburg 1969.





