
Katholische Spiritualität • 
Angesprochen vom evangelischen Christentum 

Josef Sudbrack SJ, München 

Das Gespräch zwischen den christlichen Konfessionen ist im Gang und 
wird sich nicht mehr, trotz aller zeitweiligen Schwierigkeiten, verlaufen. 
Aber es spielt sich immer noch auf zwei verschiedenen Ebenen ab: unten, 
•im Kirchenvolk", trifft und versteht man sich; oben, auf einer hohen, ab- 
strakten Ebene, handelt man tiefschürfend, aber für einen großen Teil des 
Publikums unverständlich, über theologische Probleme. Und oft genug 
schaut ein katholischer Theologe von dort mit so etwas wie Scham auf die 
•ach-so-primitiven" Äußerungen des Volksglaubens herab, als da sind: 
Reliquienverehrung, Fürbitte bei einem spezialisierten Schutzpatron oder 
gar bei den Armen Seelen, Wallfahrten, Kniebeugen, Weihwasser, Ker- 
zenopfer, Andachten, Heiligenbildchen usw. Gewiß, so vernimmt man, 
gehöre das alles auch zum katholischen Glaubensleben, aber es seien doch 
Randphänomene, die nicht in der Mitte der katholischen Gottesbegegnung 
ständen. Bei evangelischen Autoren liest man entsprechend: Eine Marien- 
Theologie, wie sie von großen katholischen Theologen ausgearbeitet wer- 
de, sei ein würdiger Gesprächspartner und gar nicht allzu weit entfernt 
von der Frömmigkeit Martin Luthers1. Aber im gleichen Atemzug wird 
der große Abstand zu der an Aberglauben grenzenden Marienverehrung 
des katholischen Volkes betont. Hier fällt dann das Wort römisch-katho- 
lisch, mit dem Ton auf römisch. 

Nun, vieles an dieser Kritik ist richtig und trifft wunde Stellen der 
katholischen Frömmigkeit. Aber wird durch diese Unterscheidung nicht 
genau die entscheidende Fragestellung verfehlt? Um katholische Fröm- 
migkeit zu verstehen, darf man keine Randphänomene isolieren, sondern 
muß von ihnen aus und sogar in ihnen die Mitte finden und darauf seine 
Kritik aufbauen. 

1 Nach K. Barth (Dogmatik, passim) und M. Thurian [Maria, Mainz 1965) sind so gereizte 
Äußerungen wie von Fr. Heyer, Die kath. Kirche von 1648-1870, Göttingen 1963, z.B. 
146-149, selten geworden; vgl. J. Galot, Marie et certains protestants contemporains, in: 
NouvRevTheol 95 (1963) 478-495; A. Müller, ökumenische Orientierung der kath. Mario- 
logie, in: FreibZtsdir PhilTheol 12 (1965) 81-95;L. Scheffczyk in einer Übersicht Mntheol- 
Ztschr 15 (1965) 313-317; beachtenswert ist H. A. Oberman, Schrift und Gottesdienst, Die 
Jungfrau Maria in evangelischer Sicht, in: KerDog 10 (1964) 219-245 (vgl. dessen Beitrag 
in der Festgabe für H. Rückert, Berlin 1966, bes. 343-346); Brandenburg, Maria in der 
evangelischen Theologie der Gegenwart, Paderborn 1965; H. Düfel, Luthers Stellung zur 
Marienverehrung, Göttingen 1968. 



Katholische Spiritualität 205 

Die Versuchung zur Esoterik 

In einem vor kurzem veröffentlichten Interview mit den •Evangelischen 
Kommentaren" findet H. Küng einen wichtigen Unterschied zwischen 
Evangelisch und Katholisch darin, daß im katholischen Raum eine Viel- 
falt von Stimmen, ein Pluralismus von Lebenshaltungen Platz habe, wäh- 
rend die Festlegung auf eine einzige Geisteshaltung im Kern unkatholisch 
und sektiererisch sei2. Dieses Kriterium ist wichtiger als vieles andere, was 
man gelegentlich aufzählt. Von hier aus sollte man die heutigen Reform- 
bewegungen in der Kirche beurteilen. Gerade darin, daß man mit entge- 
gengesetzten Meinungen im Gespräch bleibt, muß ein Charakteristikum 
der katholischen Haltung liegen. Nicht etwa die Radikalität der Kritik an 
Rom hat in der Vergangenheit den Unterschied von •Innerhalb" und 
•Außerhalb" der Kirche gesetzt. Hier unterscheidet sich eine Katharina 
von Siena kaum von Luther. Auch nicht der radikale Rückgang auf das 
Evangelium oder weiter noch, auf die •ipsissima persona" des Herrn. Er 
ist Luther und Franz von Assisi gemeinsam. Wer die Geisterunterschei- 
dung des Ignatius von Loyola richtig versteht, wird zugeben, daß man 
auch im Hören auf die Stimme des eigenen Gewissens und in der Erfah- 
rung der Gottwirklichkeit nicht noch konsequenter sein kann als er. 

Das Typisch-Katholische gegenüber dem Nicht-Katholischen bestand 
niemals in einem Mehr oder Weniger an Radikalität, sondern darin, daß 
sich die eigene, vielleicht ins Extrem getriebene Spiritualität zurückbog 
in die Gemeinsamkeit der Kirche; daß sie im Dialog blieb mit den An- 
sichten anderer Gruppen; daß sie aus dem überindividuellen Boden der 
größeren Kirche die Kraft zog für das eigene, bisweilen sehr einseitige und 
auch eigensinnige christliche Leben3. 

Die Kirche braucht stets elitäre Gruppen. Ihre Lebenskraft hängt ab von 
ihnen. Aber diese Gruppen dürfen sich niemals als Pneumatiker, als •aus- 
gesonderter heiliger Rest" der eigentlichen Christenheit betrachten und 
auf die anderen Gläubigen als auf die Masse der •Psychiker" herabsehen, 
eine Haltung, die man heute bei •Orthodoxen" ebenso wie bei •Libera- 

2 1 (1968) 676-679: •Im Materialen gehen die Fronten quer durch die Kirchen. Der Unter- 
schied liegt vielmehr im Formalen ... spezifisch katholisch ist das Interesse an der Kon- 
tinuität mit der Kirche der Vorzeit... ein Zweites: katholische Theologie ist auch inter- 
essiert an der Einheit der Gesamtkirche... Wir sind gegen allen Provinzialismus und 
alles Sektierertum in der Theologie." 
3 H. de Lubac schreibt in: Die Kirche. Eine Betrachtung, Einsiedeln 1968, 228, von der 
•abscheulichen Selbstherrlichkeit..., sein eigenes Ich als die inkarnierte Norm aller 
Orthodoxie zu betrachten", und meint 227 •Die Mannigfaltigkeit in den Denkarten der 
Menschen ist unaufhebbar, sogar wohltätig", und mit Kardinal Newman 227: •Würden 
die Spannungen (in der Kirche) aufhören, wäre alles geistige und geistliche Leben in ihr 
erstorben." 



Josef Sudbrack 206 

len" findet. Die innere - nun aber katholische - Dialektik der Esoterik 
zeigt sich bei H. U. von Balthasar. Kaum einer der modernen katholischen 
Theologen betont so stark wie er die Notwendigkeit und die Aufgabe von 
kleinen elitären Gruppen innerhalb der Kirche4. Bei ihm fällt sogar gele- 
gentlich das Wort von der •Esoterik" und vom •Abstand" zu einem Vul- 
gärkatholizismus. Aber in seinen Aufsätzen zur Deutung des Lebens nach 
den Gelübden, des - wie er meint - •elitären" Ordensstandes, erkennt 
man, daß diese scheinbar •elitäre" Absonderung aufgehoben und über- 
holt wird durch das Sich-zur-Verfügung-Stellen und das völlige Aufge- 
hen im Dienst an der Gesamtkirche5. 

Elite ja - Esoterik nein! oder besser: Elite ja - Absonderung oder gar 
Verachtung des •profanum vulgus" nein! 

Ein lebendiger Organismus wie die Kirche, ein auf Zukunft hin sich be- 
wegendes gesellschaftliches Ganzes hat ein Stimulans nötig, das zu neuen 
Möglichkeiten des christlichen Lebens antreibt - aber, wenn die Antrei- 
benden sich vom Ganzen ablösen, werden sie zur Sekte. Ihre Zukunfts- 
trächtigkeit versteinert schnell zur Antiquiertheit - wie die Geschichte 
lehrt -, entartet zu Eigensinn und Eigenbrötelei. Jeder große christliche 
Neuansatz stand irgendwann einmal in der Anfechtung zu solchem Sek- 
tierertum. Wäre z. B. Luther nicht durch die schwärmerischen Konsequen- 
zen seines Neuansatzes aufgeschreckt worden, wäre sein reformatorischer 
Neuansatz vielleicht in Sektenkonventikel versandet und könnte heute 
nicht - allerdings sehr spät - im Raum der katholischen Kirche Frucht 
bringen. 

Bei manchen großen Gestalten christlicher Spiritualität muß man sogar 
biographisch eine doppelte Berufung unterscheiden: die erste, persönliche 
und die zweite, kirchliche, wobei die letztere oft die härtere war und die 
größeren Anforderungen stellte. Das Exerzitienbüchlein des Ignatius von 
Loyola kann als Exempel dafür dienen. Die Fachwelt ist sich darüber 
einig, daß in den •Vier Wochen" des Gangs der Exerzitienbetrachtungen 
sich das Lebensschicksal des Basken widerspiegelt. Die erste Woche scheint 

4 Das Weizenkorn (Einsiedeln 1953) 108: •Alle guten und großen Dinge bilden automa- 
tisch um sich eine schützende Schicht. Daß sie esoterisch sind, ist ihre Natur. So ist es recht, 
und man soll der Versuchung widerstehen, diesem Gesetz entgegenzuwirken und das Pri- 
vate, so dringlich es sein mag, publik zu machen." Herrlichkeit I, Einsiedeln 1961, 31: 
•Den Esoterismus der Liebenden hebt auch keine Volkskirche wie die katholische auf; wer 
wirklich will, dem wird der heimliche Weg der Heiligen nicht verweigert, aber wer küm- 
mert sich aus der Menge um diese?" Zur theologischen Deutung vgl. Verbum Caro, Ein- 
siedeln I960, Christlicher Universalismus, 260-275, besonders 270. 
5 Vgl. Philosophie, Christentum, Mönchtum, in: Sponsa Verbi, Einsiedeln 1961, 349-387. 
Hier klingt das auf, was de Lubac formuliert, a. a. 0. 272: •Seit jeher hat die Kirche sich 
die Verachtung der Eliten zugezogen." 



Katholische Spiritualität 207 

ein überaus introvertiertes Christentum zu proklamieren: Gott allein - 
Bekehrung - Retten der eigenen Seele unter dem Eindruck der eschatolo- 
gischen Dringlichkeit von Tod, Gericht und Hölle6. Aber in den drei fol- 
genden Wochen, die das eigentliche Thema der Exerzitien erst zum Klin- 
gen bringen, weitet sich der Blick: Jesus Christus und seine Kirche stehen 
nun im Mittelpunkt; der Mensch ist aufgerufen, in ihren Dienst zu treten7. 
Diese Wende spiegelt das Leben des Ignatius ab. Die Kehre - von der 
Introvertiertheit, die ob ihrer Esoterik und ihrer elitären Absonderung 
ins •Schwärmertum" abzugleiten drohte, hin zur •Katholizität", also zur 
Allgemeinheit, wo das Individuelle überschritten und in den Dienst des 
Ganzen gestellt wurde - ist ein typisches Vorkommnis in den Heiligen- 
biographien. Sicher liegt in ihr - mehr als in aszetischen Strengheiten - 
ein Wesensmerkmal der Heiligkeit. 

Was das für unser Thema bedeutet, ist leicht zu sehen. Schlagwortartig 
formuliert: die Warnung vor jedem Purismus; das Verbot, eine vielleicht 
moderne und auch sehr wichtige Forderung an die Frömmigkeit zum 
Maßstab für alle ihre Formen und Äußerungen zu nehmen. Es ist leicht, 
Wallfahrten, Andachten usw. ohne weiteres einer idealen liturgischen 
Frömmigkeit unterzuordnen oder das an äußeren Gebräuchen hängende 
Christentum unvermittelt der vergeistigten theologischen Ansicht über 
Gewissen und Gott-dienen-in-allen-Dingen zu konfrontieren. Aber droht 
da nicht die Gefahr eines neuen Integralismus? Nur äußerst behutsam 
sollten Heiligen-Verehrung und Marienkult der Jesus-Gestalt der moder- 
nen Exegese gegenübergestellt werden. Die Katholizität der Frömmigkeit 
ist eben breiter als noch so gute und noch so zentrale Verwirklichungen 
des Christentums. Gemessen werden muß, zweifelsohne! Aber christliches 
Maßnehmen geschieht in Verantwortung und in der Überzeugung, daß 
sich in vielen, heute vielleicht verachteten Frömmigkeitsformen, unauf- 
gebbares, katholisches Erbgut - allerdings oft genug bis zur Unkenntnis 
verunstaltet - verbirgt. 

6 Man erkennt recht deutlich die Thematik der aus dem Heidentum stammenden •Cogni- 
tio sui" (Selbsterkenntnis)-Literatur, die gerade das Späte Mittelalter beherrschte; vgl. 
J. Sudbrack, Die geistliche Theologie des Johannes von Kastl. Studien zur Frömmigkeits- 
geschichte des Spätmittelalters, Münster 1966/7, Register s. v. bes. I 280-290. Auch •die 
reformatorische Theologie hat das Ganze der christlichen Lehre mehrfach an hervorragen- 
der Stelle in die Formel zwiefältiger Erkenntnis gefaßt: der Gotteserkenntnis und der 
Selbsterkenntnis des Menschen" nach G. Ebeling, Cognitio Dei et Hominis, in: Festgabe 
für H. Rückert, a. a. 0. 277 (-322). 
7 Es ist erstaunlich, daß die klassischen und modernen Deutungen der Ignatianischen Lehre 
von der Geisterunterscheidung dies kaum beachten. Wenn L. Cognet, La Spiritualite 
moderne, Paris 1966, 428 f., die Idee der zweiten Bekehrung im •passer de la vie active 
ä la vie contemplative" sieht, scheint er mir ein nur vordergründiges Phänomen zu be- 
schreiben. 



Josef Sudbrack 208 

Aus dieser Grundhaltung heraus soll im folgenden von Erscheinungen 
der katholischen Frömmigkeit ausgegangen werden, die im Gespräch mit 
der evangelischen Theologie Anstoß erregen können und erregt haben. 
Die Aufgabe wird lauten: Im Kreuzverhör der evangelischen Kritik den 
gemeinten Kern solcher Formen herausfinden und damit vielleicht sogar 
einige Brücken zur evangelischen Frömmigkeit schlagen. 

Frömmigkeit als •Werk" 

Das größte Ärgernis für den evangelischen Christen sind die in der katho- 
lischen Frömmigkeitsüberlieferung so oft begegnenden •guten Werke". Er 
hört aus ihnen eine Diskreditierung der ungeschuldeten Gnade Gottes 
heraus. In der modernen Kontroverstheologie, wo diese Frage u. a. unter 
dem Thema •Gesetz und Evangelium" behandelt wird, zeigen sich zwar 
beachtliche Übereinstimmungen, wenn nicht gar Deckungsgleichheiten 
zwischen Katholisch und Evangelisch8. Aber erst in der konkreten Ausfor- 
mung gelebter Frömmigkeit läßt sich der Kern der Problematik freilegen. 
Liegt nicht schon in der Kombination •Frömmigkeit und Werk" ein for- 
maler Widerspruch? Frömmigkeit soll den Menschen zu Gott hin öffnen, 
soll seine völlige Hilflosigkeit vor der absoluten Gnade Gottes aktuieren, 
soll ihn, wie Luther im Gefolge der •Deutschen Mystik" schreibt, nackt 
und nichtig vor Gott werden lassen9. - Werk hingegen pocht auf Eigen- 
leistung, tritt vor Gott hin mit gefüllter Hand. Karl Barth hat seinem 
Freund Emil Brunner vorgeworfen, er lasse den Menschen Gott noch die 
leere Hand entgegenstrecken; selbst das sei unmöglich. 

In der Kontroverstheologie wird das Problem auch mit dem Begriff 
•Synergismus"10 umschrieben: Ich bringe meinen - vielleicht minimalen • 

8 Vgl. O. H. Pesch, Die Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther und Thomas 
von Aquin, Mainz 1967, z. B. 792: •Da die Lehre vom .Verdienst' (bei Thomas) nicht die 
menschliche Leistung oder auch nur Mitleistung vor Gott sanktioniert, sondern einerseits 
den personalen Charakter ... und andererseits die innere Theologie der Gnade ..., wo- 
bei ... die Freiheit nicht als Grund, sondern nur als Ort des Verdienstes zu stehen kommt, 
gerät sie mit Luthers Protest gegen die Verdienstvorstellung nicht in Konflikt...". 
9 W. v. Löwenich, Luthers theologia crucis, München 41954, hat Luthers Lehre über das 
(katholisch gesprochen) aszetische und mystische •Nackt"-Werden in klassischer Weise 
beschrieben. 
10 Langerbecks Kritik an dem Vorwurf des •Synergismus", den W.Völker in seinen 
Untersuchungen zur Frömmigkeit der Väter oftmals wiederholt, ist berechtigt; TheolLitZtg 
82 (1957) 85: •Der Synergismus ist doch nichts anderes als der Versuch, mit Hilfe einer 
sehr tief begründeten Einsicht der antiken Philosophie, den christlichen Glauben vor der 
unchristlichen Verfälschung in Prädestinationismus und Sakramentalismus zu bewahren." 
Unverständlich aber ist es, wenn im gleichen Jahrgang, 14, G. Gloege den Vorwurf erhebt 
gegen die •katholische Grundlehre von der prinzipiellen Partnerschaft zwischen Gott und 
Mensch, also das, was dogmenhistorisch als Semipelagianismus, dogmatisch als Synergis- 
mus bezeichnet wird". 



Katholische Spiritualität 209 

Anteil bei, Gott wird das Seine tun, und im gemeinsamen Werk, oder im 
Mitwirken mit der Gnade erfüllt sich der christliche Lebenssinn. Auch das 
ist keine Lösung. Muß sich nicht gerade in der Frömmigkeit das christ- 
liche Grunddogma realisieren, daß Gott alles tut, daß dem gegenüber das 
menschliche Tun ein •Nichts" bedeutet? 

Seit Augustinus • und verschärft noch einmal seit dem Jansenisten- 
streit - ist diese Frage von Gnade und menschlichem Tun niemals zur 
Ruhe gekommen. Meist wurde sie unter dem Eindruck des paulinischen 
Evangeliums der Freiheit von den Gesetzeswerken gestellt. Aber die 
moderne Exegese erkennt immer mehr, daß die biblische Verkündigung 
kein monolithischer Block paulinischer oder anderer Prägung, sondern 
eine lebendige Vielfalt von Interpretationen der einen Botschaft Jesu ist. 
Somit darf sich auch die Spiritualität nicht ausschließlich auf den (ver- 
meintlich) paulinischen Akzent der Abwertung aller •gesetzlichen" Werke 
festlegen. Auch die von Luther so benannte •stroherne" Epistel des Jako- 
bus mit ihrem Lob der Werke muß zu Wort kommen. Und gerade in den 
Worten, die man bis zu dem vom Herrn gesprochenen aramäischen Urlaut 
zurückführen zu können glaubt, finden sich Begriffe wie Leistung, Lohn 
und Vergeltung, die Paulus mit der Ablehnung jedes Gesetzeswerkes 
nicht völlig eingefangen hat. Man wird also genauer hinschauen müssen, 
schon deshalb, weil sehr Verschiedenartiges unter dem Sammelbegriff der 
Werke der Frömmigkeit aufgezählt wird; und noch mehr, man wird even- 
tuell sogar die eigene Einsicht dem größeren Glauben der Kirche und 
ihrer lebendigen Frömmigkeit unterordnen müssen. Ein •Werk" der 
Frömmigkeit ist z. B. die Erfüllung des Kirchengebots der Sonntagsmesse, 
aber auch die Rezitation von drei oder mehr Vaterunser als Beichtbuße 
und ebenso eine Wallfahrt, die man unternimmt, um von Gott eine Gunst 
zu erhalten. Für Luther wird nicht zuletzt das unauflösliche Ordensgelüb- 
de zum Frömmigkeitswerk; denn hier verpflichtet sich der Mensch zu einer 
eigenständigen Leistung, und vergesse, daß doch •alles Gnade" (Teresa 
von Avila) sei11. 

Schon diese kurze Aufzählung legt nahe, daß die christliche Spirituali- 
tät nicht unter der Alternative: Werk oder Gnade, Gesetzeserfüllung oder 
Geschenk Gottes gestellt werden darf. So wichtig die evangelische Kritik 
am katholischen •Werk"-Denken gerade für die Frömmigkeit sein mag, 
so falsch wäre eine Unterschlagung des menschlichen Eigentuns, des 

11 R. H. Esnault scheint mit seiner Studie •Luther et le Monadiisme aujourd'hui", Genf 
1964, unbekannt zu bleiben, trotz des ausführlichen Berichts von H. Bacht in Cath 21 
(1967) 222-251, worin mir allerdings die •reductio" der Problematik •in ecclesiologiam" 
zu kurz zu kommen scheint. 



Josef Sudbrack 210 

menschlichen Werks. Man muß dagegen paradox formulieren und trifft 
damit tiefer die Sache: Alles Tun der Frömmigkeit ist Gnadengeschenk 
Gottes, und alles Tun der Frömmigkeit ist zugleich menschliche Leistung. 
Aber diese Formulierung ist noch zu abstrakt, um für die Vielfalt der 
menschlichen Erfordernisse einen Anhalt geben zu können. 

Man wird besser zwei Grenzzäune aufstellen, hinter denen jeweils der 
Irrtum beginnt, innerhalb derer aber viele Verwirklichungen ihren genu- 
inen Platz haben. Die eine Fehleinschätzung der Gnade würde den Men- 
schen, religiös gesehen, zum Nichtstun, zu bloßem Empfangen verurteilen 
und würde ihn damit entmenschlichen. Ohne personale Aktivität, ohne 
existentielles Tun, ohne Werk gibt es keinen menschlichen Vollzug und 
darum auch keine Frömmigkeit. Personale Aktivität kann sich darüber 
hinaus nicht allein in verborgener Innerlichkeit erschöpfen, sondern muß 
das ganze leib-geistige Wesen des Menschen und ebenso auch seine soziale 
Natur, sein Eingebettetsein in die Gesellschaft, mit einbringen. Leiblichkeit 
wie soziale Bindungen aber sind notwendig mit quantitativen Einteilun- 
gen und Ordnungen verbunden. Eine Gemeinschaft z. B. kann gar nicht 
•fromm" sein und beten, ohne daß bestimmte Zeiten und irgendwelche, 
alle verpflichtende Werke festgesetzt werden. Kein Mensch kann also, aufs 
Ganze gesehen, seine innerliche Haltung zu Gott aktuieren, ohne daß sie 
raumzeitlich greifbar wird, ohne daß der Gesichtspunkt von •Werk" und 
•Leistung" eine Rolle spielt und die •Leistung" am angestrebten Ziel 
gemessen wird: nur so wird der Mensch zum Sünder unter Gottes Gnade, 
um es lutherisch zu formulieren. 

Die entgegenstehende Fehlhaltung überbetont nun den Gesichtspunkt 
des menschlichen Tuns, glaubt, mit eigener religiöser Anstrengung eine 
göttliche Gegenleistung beanspruchen zu können. In der Frömmigkeits- 
geschichte kann man genügend - auch große - Beispiele für beide Grenz - 
überschreitungen des Christlichen aufzählen12. Es mag sogar eine typische 
Anfechtung katholischer Frömmigkeit sein, die eigene Leistung an der 
göttlichen Vergeltung zu messen. Aber diese Versuchung hat die katholi- 
sche Frömmigkeit nicht nur mit der griechischen Patristik und mit den 
ersten vier Jahrhunderten der lateinischen Väter gemein, sondern auch 
mit jenen Teilen des Neuen Testaments, die im syrisch-palästinensischen 
Raum entstanden sind, die der •ipsissima vox Jesu" am nächsten stehen. 

Wenn wir einmal davon ausgehen - und anders ist menschliche Fröm- 
migkeit gar nicht möglich -, daß sich das Beten und das geistliche Leben 
in bestimmten Anstrengungen und Leistungen vollziehen, dann droht 

12 Die Barockzeit mit ihren in den kirchlichen Verurteilungen sich abspiegelnden Tenden- 
zen zum •Quietismus" oder zum •Moralismus" kann als Paradigma dafür gelten. 



Katholische Spiritualität 211 

notwendigerweise die Gefahr der Veräußerlichung und eines kaufmänni- 
schen Wertabschätzens. Dieser Gefahr dadurch begegnen zu wollen, daß 
man den Konfliktstoff aus dem Weg räumt, wäre ein Beschneiden der 
christlichen Frömmigkeit in wesentlichen Belangen. Verbale Vorsichts- 
maßregeln • z. B. das Vermeiden von Worten wie Werk, Leistung, Lohn • 
würden vertuschen und nicht schützen. Wirksam kann nur eine ständige 
Korrektur, ein ständiges Achten auf die ganze spirituelle Breite sein. Auch 
ein Vergleichen der Haltung des Christen, der alles von Gott erwartet, 
mit dem äußeren Vollzug bestimmter Leistungen und dem Halten fest- 
umrissener Gebote wäre gefährlich. Das Vergleichen begänne schon wie- 
der zu messen. Selbst Worte wie Innen-Außen können das Gemeinte 
noch entstellen. 

Die Wirklichkeit ist reicher und läßt sich nicht systematisieren. Die 
rechte Haltung kann ein vielfältiges Gesicht haben. Sie kann in der 
scheuen Zurückhaltung eines Intellektuellen bestehen, der dasjenige, was 
wir Frömmigkeit nennen, möglichst aus den sichtbaren und greifbaren 
Formen in den inneren Vollzug zurückverlegt, der aber zugleich das ka- 
tholische Verständnis hat für andere Formen der Frömmigkeit, an denen 
er aktiv nicht teilhaben will; denn er weiß um seine eigene soziale Ver- 
antwortung und sein Abhängigsein von dem größeren, gelebten christ- 
lichen Glauben. 

Katholische Frömmigkeit kann aber ebenso in einer kindlichen Spiri- 
tualität bestehen, die ihr Vertrauen zu Gott spontan und unreflex äußert. 
Die Frau z. B., die nach Lourdes wallfahrtet, große Entbehrungen auf sich 
nimmt und lange Gebete verrichtet, um von Gott irgendeine Gnade zu 
erflehen, die mit felsenfester Gewißheit der Erhörung die Reise antritt, 
und dann nicht-erhört zurückkehrt, aber keineswegs enttäuscht und ver- 
zweifelt, sondern in ihrem Vertrauen auf Gottes helfende Gnaden gefe- 
stigt, diese Frau hat die rechte Synthese von eigener Leistung und Ver- 
trauen auf Gottes Gnade gefunden - eine Synthese, die richtiger und 
lebenskräftiger ist als lange theoretische Erörterungen. Vielleicht wird die 
Entwicklung der Frömmigkeit neue Wege einschlagen; aber diese werden 
immer Fortsetzung der alten Tradition sein13. Die eben beschriebene, heute 
noch lebendige Haltung der Frau zeigt aber, wie wenig überscharfe Ein- 
deutigkeit dasjenige umschreiben kann, was wir mit der richtigen und zu- 
gleich falschen Alternative benannten: Frömmigkeit und Werk. 

ls Vgl. die Bedeutung, die H. Küng der •Kontinuität mit der Kirdie der Vorzeit" beimißt; 
s. o. Anm. 2. 



Josef Sudbrack 212 

Die magische Komponente 

Eine zweite Anklage, die man gegen die christliche Spiritualität richtet, 
und innerhalb des Christentums besonders gegen die katholische Fröm- 
migkeit, lautet auf Magie. Besonders der sakramentalen Frömmigkeit gilt 
dieser Vorwurf, aber er umgreift letztlich das ganze christliche Leben. 
Natürlich wird kein ernstzunehmender Mensch das christliche Frömmig- 
keitsbrauchtum mit Magie gleichsetzen; aber irgendwelche Schatten magi- 
scher Trübung und •magischer Reste"14 lasten doch - nach der Meinung 
vieler - auf ihm. 

Unter Magie versteht man die Beherrschung und Anwendung von Ge- 
setzen, in denen die kausalen Naturwissenschaften überschritten werden, 
durch die der materielle und der geistige Kosmos zusammengehalten wird. 
Wer z.B. ein Amulett um den Hals trägt oder ein Maskottchen ins 
Auto hängt, um sich dadurch gegen böse Zufälle zu schützen, huldigt einer 
Art Magie, •glaubt" an einen ursächlichen Zusammenhang des Amuletts 
und der eigenen Gesundheit; er hält z. B. daran fest, daß von der Zahl 
Dreizehn ein bösartiger Einfluß ausgehe, den man nur durch dreimaliges 
Klopfen auf Holz abwenden könne. 

Die genaue Begriffsbestimmung und die Unterscheidungen von Aber- 
glaube, Zauberei, Magie, Hexerei, Animismus usf. interessieren hier nicht; 
wohl aber, wie es damit in der katholischen Frömmigkeit bestellt sei. 

Was bezweckt z. B. eine Flurprozession, in der das Allerheiligste oder 
ein Heiligenbild durch die Felder oder die Straßen der Stadt getragen 
wird? Wird hier etwa versucht, die im Kirchenraum angesammelte Aura 
des Sakral-Mächtigen zu erweitern, möglichst große Räume an der Kraft 
teilnehmen zu lassen, die geheimnisvollerweise vom Sakrament oder von 
der Marienstatue ausströmt? Möchte man vielleicht durch lokale Verände- 
rungen den heilbringenden Einfluß der göttlichen Anwesenheit ausdeh- 
nen? Die Wand zwischen Frömmigkeit und Magie kann hauchdünn sein 
und wird sicherlich auch oft genug durchbrochen. 

14 G. Hierzenberger gibt in: Der magische Rest. Ein Beitrag zur Enttnagisierung des Chri- 
stentums, Düsseldorf 1968, eine ausführliche Phänomenologie dieses Zugs. Viele seiner 
Beobachtungen sind unabweislich und alle sollten zu denken geben. Zu wünschen wäre 
allerdings eine noch tiefergreifende hermeneutische Besinnung etwa in folgende Richtung: 
Sind nicht alle menschlichen Äußerungen zweideutig und lastet nicht auf jedem religiösen 
Vollzug die Gefahr der Perversion? Vonnöten wäre also nicht zuerst ein Ersetzen dieses 
Tuns durch jenes oder ein Reduzieren und Entmaterialisieren von Brauchtum und Ge- 
wohnheit; zuerst, scheint mir, muß die grundsätzliche hermeneutische Zweideutigkeit jeder 
•Religiosität" gezeigt werden; dann erst darf die Einzelkritik beginnen; und in ihr sollten 
neben theologischen Argumenten auch die soziologischen nicht zu kurz kommen. Was uns 
heute zweifelhaft vorkommt, braucht es nicht immer gewesen zu sein, und was diesem ver- 
dächtig scheint, kann für jenen ein Ansatz (d. h. nicht die Mitte; die ist Gott in Jesus 
Christus) der Religiosität bilden. 



Katholische Spiritualität 213 

Oder was ist mit den Segnungen und Weihehandlungen? Die Mutter- 
segnung nach der Taufe impliziert in ihrer ursprünglichen Form zweifel- 
los magische Vorstellungen, als sei die Frau nach der Geburt unrein, stehe 
unter dem Gesetz des Bösen, und müsse rituell entsühnt werden - eine alt- 
testamentliche Vorstellung, die z. T. schon im Alten Testament entmytho- 
logisiert wurde. 

Oder - um in der Mitte des katholischen Glaubensbewußtseins anzuset- 
zen: Was stellt sich eigentlich ein Katholik vor, wenn er zu den Sakra- 
menten geht? Ist er Jesus Christus beim Empfang der Hostie näher als im 
rein inneren Gebet? Ist die sakramentale Lossprechung wirksamer als die 
von der Gnade getragene innere Reue? Wer theologisch bewandert ist, 
kennt die Kontroversen um diese Fragen; er wird auch wissen, daß die 
Fachleute immer einhelliger dahin tendieren, die Nähe des Herrn zum 
Gläubigen, den Kontakt des Gläubigen mit Jesus Christus, die - tradi- 
tionell gesprochen - Gnade ebenso wirklich in der sogenannten geistigen 
Kommunion, also in jedem Gebet, wie in der sakramentalen Begegnung 
mit Jesus Christus zu finden. Ein manchmal recht gequälter Versuch, letzte 
Reste von Magie aus der Frömmigkeit zu bannen. 

Wenn wir aber den Weg in die Mitte der Frömmigkeit zu Ende gehen, 
wendet sich dasjenige, was wir gerade noch als magiefeindliche Tendenz 
zur reinen Innerlichkeit glossierten, hin zum Katholisch-Allgemeinen. 
Muß man nämlich nicht noch schärfer und radikaler fragen? Müssen 
Frömmigkeit und Gottesbegegnung nicht ganz und gar losgelöst werden 
von dinglichen, örtlichen oder zeitlichen Komponenten? Der Herr selber 
wandte sich doch gegen den Tempelkult! Warum Gott also noch im Kir- 
chenraum verehren? Schreibt man damit dem Raum nicht magische Kräfte 
zu, die ein anderer Raum nicht besitzt! Warum Gott unter bestimmten 
Formulierungen und Riten anbeten? Macht man dadurch den Gebetsritus 
nicht zur magischen Beschwörung? 

Hier wird schon der Psychologe Einspruch erheben und zeigen, daß 
ohne äußere Gestalt und Form kein innerer Vollzug möglich ist. Mehr 
aber noch muß der Theologe - und gerade der modern sein wollende - 
protestieren, denn er sieht die Rolle Jesu Christi gefährdet. In wohl noch 
keiner Epoche der christlichen Theologie hat man die religiöse Bedeutung 
der Gegenwart Gottes in Jesus Christus so stark hervorgehoben wie ge- 
rade heute. Stets lag es einer intellektuellen Frömmigkeit nahe, die Greif- 
barkeit, die historische und lokale Umgrenzung der Offenbarung Gottes 
in Jesus Christus zu bagatellisieren. Von Origenes bis zu den modernen 
Ausläufern der existentiellen Theologie zieht sich wie ein roter Faden die 
Versuchung, das Greifbare, Sichtbare, örtlich und räumlich Lokalisierbare, 
buchstabenmäßig und rituell Festlegbare der christlichen Botschaft zugun- 



Josef Sudbrack 214 

sten einer rein geistigen, existentiellen oder personalen Begegnung mit 
Gott in den Hintergrund zu drängen, oder auf die Vorläufigkeit einer 
Religion für Einfache und Ungebildete zu reduzieren15. Ist der historische 
Jesus Christus nur ein Sprungbrett für die eigentliche Begegnung mit der 
Gottheit, wie auch manche geistlichen Schriftsteller nahelegen? Oder ist 
er nur die vorbildliche Gestalt, an der wir die Reinheit der Gottesbegeg- 
nung und der Selbstwerdung ablesen können, wie man im vergangenen 
und gegenwärtigen Rationalismus lehrt? Ist Jesus nur der Mensch, an 
dessen lauterem Leben das Kerygma von der Christusbotschaft anknüpfte 
und der uns die einmalig-einzige Möglichkeit eröffnete, unser eigenes 
Leben in die Geborgenheit Gottes hineinzustellen? Oder ist Jesus Chri- 
stus eben doch mehr, nämlich der Ort, an dem und in dem uns Gott begeg- 
net? Und ist die Kirche Jesu Christi in ihrer räumlichen und zeitlichen 
Gestalt nicht ebenfalls der Ort, an den wir uns begeben müssen, um Gott 
zu finden? Ort muß an dieser Stelle so raum-zeitlich bestimmt klingen, 
wie es auch der historische Jesus und die Urgemeinde von Jerusalem 
waren. 

Es kann hier nicht darauf ankommen, die dogmatischen Präzisierungen 
und Abgrenzungen, die theologischen Neuinterpretationen und die Ver- 
suche, die sich mit dem hiermit aufgeworfenen Problem beschäftigen, zu 
repetieren und explizieren. Der Blick soll einzig und allein darauf gelenkt 
werden, daß im christlichen Glauben das zeitlich-räumliche Element eine 
unüberholbare Rolle spielt. So sehr es richtig ist, daß der Mensch überall 
Gott finden kann, so unabweislich glaubt der Christ, daß nur in Jesus 
Christus das Licht Gottes zu erblicken ist. 

Hier gewinnt die Bindung der Frömmigkeit an bestimmte Orte, Zeiten, 
Vollzüge, Formeln und Riten ihre Berechtigung, ja sogar ihre christliche 
Notwendigkeit. Hier aber muß auch die kritische Reflexion einsetzen, die 
nicht abschaffen und negieren, sondern vertiefen und auf den Ursinn 
Jesus-Christus zurückführen sollte. 

15 J. Moltmann, Perspektiven der Theologie, München 1968, arbeitet an vielen Stellen 
den geheimen Piatonismus heraus, der in den existenztheologischen Ansätzen K. Barths 
und R. Bultmanns liegt. Zweifellos trifft er damit manche katholische •Entsakralisierungs"- 
Tendenzen, die zumeist nur einen überholten evangelischen Ansatz der Existenztheologie 
im katholischen Raum repristinieren. •Für den Menschen aber entsteht durch Geist, Er- 
kenntnis und Liebe aus der durchlebten Umwelt eine .objektive Außenwelt'. Man könnte 
vielleicht sogar sagen, daß die .Vergegenständlichung' der Umwelt und des darin Wider- 
fahrenden eine Form der Liebe zum Eigenwert des Begegnenden sein kann ... Die Ver- 
sachlichung personaler Beziehungen bedeutet noch nicht deren ,Entmenschlichung', sondern 
ohne eine gewisse Versachlichung können personale Beziehungen keine Dauer gewinnen. 
Mag man das als eine Entfremdung in die Uneigentlichkeit der Existenz bezeichnen, - 
ohne eine solche Entäußerung gewinnt das Leben keinen Bestand" (71-73). 



Katholische Spiritualität 215 

Recht deutlich kann man z. B. die Bewegung von einem magischen zum 
christlichen Verständnis in der Theologie des Ablasses beobachten. Die 
rein magische Auffassung, als ob durch äußere Verrichtung bestimmter 
Gebete, durch Buße oder durch Ableistung bestimmter Wallfahrten usw. 
ein Heilseffekt ausgelöst werde, war niemals im christlichen Raum hei- 
misch. Aber zweifellos sah man in der Ablaßpraxis oft genug eine zu 
direkte, kausale Verknüpfung zwischen Verrichtung und Gnadenwirkung. 
Dabei spielte nicht, wie im vorherigen Punkt, die menschliche Leistung 
eine Rolle, sondern der Mechanismus, den wir in dem bekannten Vers aus 
der Reformationspolemik kennen: •So oft das Geld im Kasten klingt, die 
Seele in den Himmel springt." 

Schon die Auffassung vom •Gnadenschatz der Kirche" ist eine Ent- 
magisierung dieser Ansicht. Heute aber wird der Ablaß noch mehr von 
seiner christologischen Wurzel her verstanden: Weil auf Christus der 
Geist des Heils ruhte, und weil er diesen Geist des Heils am Pfmgstfest 
über seine Kirche ausgoß, deshalb glauben wir an die Verheißung des 
Herrn: wo die Kirche ist, da ist Heil; oder mit den Worten des Evange- 
liums: wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, bin ich mit- 
ten unter ihnen. Ablaß aber heißt im Grund nichts anderes, als sich be- 
wußt, ausdrücklich und in greifbarer Aktualität in diese Heilsgemeinschaft 
hineinzustellen. Die Sichtbarkeit und Greifbarkeit des göttlichen Heils- 
willens in Jesus Christus wird, in einer hier nicht näher zu umreißenden 
Bestimmtheit, sichtbar und greifbar im Ablaß18. 

Wenn wir von dieser Auffassung her an bestimmte Äußerungen der 
Volksfrömmigkeit herantreten, werden wir vielleicht manche Korrektur 
anbringen müssen, aber wir werden doch erstaunt sein, wie unaufgebbar 
christlich die Phänomene sein können, die wir vorhin beschrieben. 

Die vielen Vermittlungen und die eine Mitte 

Nach Leistung und Werk, nach Magie und Sakramentalismus bildet die 
Hierarchie der Vermittlungen durch Heilige, durch Maria, durch die Mit- 
menschen eine weitere Angriffsstelle der katholischen Spiritualität. Ein, 
wie mir scheint, noch kaum beachtetes Beispiel soll dies erläutern. 

An einigen Stellen der Exerzitien des Ignatius von Loyola findet sich 
ein sogenanntes •Triplex Colloquium", ein •dreifaches Gespräch". Die 

16 Eine solche, von K. Rahner insinuierte Deutung als •theologischen Klimmzug" zu be- 
zeichnen (wie es in einer öffentlichen Diskussion geschah), klingt nach einem radikalen 
Individualismus, der die Brücken zur Vergangenheit abreißen will, und deshalb höchst- 
wahrscheinlich auch nicht imstande ist, die Brücken zur Gegenwart und zur Zukunft zu 
schlagen; vgl. o. Anm. 2. 



Josef Sudbrack 216 

üblichen Kommentare bis zu Hugo Rahner, bis zur Deutung der ignatia- 
nischen Mystik von Adolf Haas und Peter Knauer machen daraus eine 
Perle ignatianischer Spiritualität. 

Der Übende soll ein dreifaches Gebet verrichten: Zuerst an Maria 
•Unsere Herrin, daß sie mir von ihrem Sohn und Herrn die Gnade er- 
lange, um die zu beten ist; auf gleiche Weise zum Sohn, damit Er es mir 
vom Vater erwirke; und drittens dann auf gleiche Weise zum Vater, da- 
mit Er selbst, der ewige Herr, es mir gewähre". 

Hier wird zweifellos - in einer verhältnismäßig maßvollen Form - eine 
typisch katholische Frömmigkeitsform sichtbar17. Das Bild von den zwei 
Himmelsleitern, das der Kirchenlehrer Alfons von Ligouri gebraucht, ist 
gröber: Eine schwierige und gefährliche Leiter führt zur Seligkeit, an 
deren Fußende der Sohn steht, und eine leicht zu besteigende und siche- 
rere, an deren Fuß Maria begegnet. Das ist nicht mehr nur mißverständ- 
lich, sondern falsch. Aber auch an dem •dreifachen Gespräch" des Ignatius 
muß eine tiefgreifende Korrektur vorgenommen werden. Man darf die 
Mittlerschaft Mariens niemals auf der gleichen Linie wie die Mittlerschaft 
des Sohnes betrachten. Man müßte eigentlich, wenn man - etwa nach dem 
Hebräerbrief - vom Mittler Jesus Christus spricht, dieses eine Wort für 
jede andere •Vermittlung" zu Gott sperren und verbieten. So groß ist der 
Unterschied, und so qualitativ verschieden ist das Verhältnis des Men- 
schen zu einem Heiligen • und sei es selbst Maria • und von da zu Jesus 
Christus. 

Die Frömmigkeitsgeschichte kann viele Gründe für das Aufkommen 
und zeitweilige Überhandnehmen der Heiligen- und Marien-Verehrung 
namhaft machen. Die Opposition zum Arianismus, der den Logos zum 
Geschöpf erniedrigte, hob den menschgewordenen Logos so sehr in den 
Himmel, daß die sich nun öffnende Lücke von Engeln und Heiligen be- 
setzt wurde. Das neuplatonische, hierarchische Denken der späten Kir- 
chenväter kam dem feudalistischen germanischen Denken entgegen, und 
man stellte sich auch die himmlische Hierarchie in der Form einer karolin- 
gischen Königspfalz vor, also mit einer Vielzahl von Hofbeamten, von 
Heiligen und Engeln. Und als im späten Mittelalter die Frömmigkeit 

17 In der Anm. 1 erwähnten Festschrift bringt Oberman einige spätmittelalterliche Zeug- 
nisse, die den Hintergrund zum Verständnis der ignatianisdien Geistigkeit beleuchten; 
• ... daß das Königreich Gottes zur Zeit der Himmelfahrt Marias so aufgeteilt war, daß 
die Jungfrau Maria als ,mater misericordiae' die Verantwortung für das regnum miseri- 
cordiae übernahm, während Christus als der judex' für das regnum justitiae verantwort- 
lich wurde" (345). I. Zarncke, Die Exercitia spiritualia des Ignatius von Loyola in ihren 
geistesgeschichtlichen Zusammenhängen, Leipzig 1931, dokumentiert eindeutig die maß- 
volle Haltung des Ignatius. 



Katholische Spiritualität 217 

immer personalistischer und individueller wurde, als man immer mehr 
Wert auf die ganz ausschließliche Ich-Du-Beziehung des Beters zu dem 
•anderen" legte, zu Gott, zu Jesus Christus, zu Maria, zu den Heiligen, 
zu den Armen Seelen usw., konnte es leicht geschehen, daß die unüber- 
brückbaren Differenzen verharmlost wurden, die zwischen der Frömmig- 
keitsbeziehung des Menschen zu Gott und seiner Beziehung zu irgend- 
einem Heiligen bestehen. 

Die Theologie blieb sich dieser Unterschiede immer bewußt, obgleich 
auch ihr systematisierendes Katalogdenken manche Grenzüberschreitung 
insinuierte. Ihre Stufenordnung des Betens, der Verehrung der Heiligen, 
Marias und Gottes: Dulia, Hyperdulia, Latria, klingt dem ignatianischen 
Triplex Colloquium nicht unähnlich. Aber mehr noch dadurch, daß sie 
jahrhundertelang die Sozial-Struktur des menschlichen Verhaltens und 
auch der christlichen Frömmigkeit vernachlässigte, hat sie zu den Miß- 
wüchsen im Heiligenkult beigetragen. Genau hier nämlich, im Integrieren 
der Gemeinschaft, ist der katholische Sitz im Leben von Marienverehrung 
und von Fürbitte zu den Heiligen. Wiederum kann ein Beispiel dies ver- 
deutlichen. 

Eine der Frömmigkeitsübungen, die früher viel Raum im christlichen 
Leben einnahm und heute fast in Vergessenheit gerät, ist die Bitte um 
den Beistand der Heiligen in der Todesstunde. Todesbruderschaften, 
Armen-Seelen-Andachten, Heilige für die Todesstunde, Messen und 
Kommunionempfang im Blick auf eine gute letzte Stunde kommen außer 
Gebrauch. Dennoch: Ehe die Theologie solchen frommen Übungen den 
Todesstoß versetzt, sollte sie sich über den christlichen Kern dieser Übun- 
gen Gedanken machen. 

Sie legt doch, besonders in der Gestalt der Existenztheologie, nahe, daß 
die Todesstunde des Menschen die einsamste Stunde sei. Stimmt das mit 
dem christlichen Glauben voll überein? Oder genauer gefragt: Ist damit 
das ausgeschöpft, was wir glauben und hoffen? Oder steckt z. B. im Gebet 
um die Fürbitte der Heiligen in der Stunde des Todes nicht doch noch 
eine andere, gleich wesentliche Sicht des Todes wie im Blick auf die Todes- 
einsamkeit? 

Eine Überlegung kann das Gemeinte vor Augen führen: Unsere Fröm- 
migkeit wurzelt genau dort, von wo auch der Glaube zu Gott aufsteigt. 
Aber glauben heißt doch immer, in der Gemeinschaft der Kirche glauben. 
In der Kirche glauben aber heißt weiter nicht nur, das überlieferte oder 
moderne Glaubensbekenntnis annehmen, heißt nicht nur von außen her 
gestützt werden durch die Überzeugung anderer; glauben in der Kirche 
meint auch und vielleicht zuerst, daß nicht der allergeringste Raum in 
meiner Glaubensanstrengung besteht, in dem ich mich allein betätige, son- 



Josef Sudbrack 218 

dem daß bis in die letzte Faser meiner christlichen Existenz die Kirche 
existentiell mit eintritt18. 

Oder dasselbe anders gesehen: Kein Bruchteil unserer Frömmigkeit 
kann sich, wie wir sahen, aus eigener Kraft zu Gott erheben, wir sind viel- 
mehr ganz und gar von Gottes Gnade getragen: Hundert Prozent Gnade 
Gottes und hundert oder weniger Prozent eigene Leistung, das ergibt 
allein die hundert Prozent des christlichen Glaubens und besonders der 
christlichen Frömmigkeit. Die kirchliche Gemeinschaft ist nun nicht der 
Behälter, der die Gnade Gottes auf uns ausschüttet, ist nicht das Rohr, 
durch das Gottes Beistand uns zufließt, sondern die Gegenwart und Wirk- 
samkeit der Gnade Gottes selbst. Die Kirche gibt die göttliche Gnaden- 
macht nicht nur auf den Händen ihres Betens an uns weiter, sondern ihr 
Beten ist diese göttliche Gnadenmacht in Identität. 

Wenn wir •fromm" sind, wenn wir beten, wenn wir christlich leben, 
dann lebt also in uns die Kirche, betet in uns die Kirche, ist die Kirche in 
uns •fromm" - und zwar genau in der Realistik, die Paulus meint, wenn 
er schreibt: •Ich lebe, nein nicht mehr ich, sondern Christus lebt in mir." 
Ich lebe, nein nicht mehr ich, sondern die Kirche lebt in mir. Und auch: 
ich sterbe, nein nicht mehr ich, sondern die Kirche stirbt in mir. 

Vergangene Zeiten haben diese theologische Wahrheit durch Heiligen- 
verehrung, durch Andachten um eine gute Todesstunde, durch Bittgebet 
zu Maria explizit gemacht. Es müßte unser Anliegen sein, die gleichen 
Bezüge auch in moderner Sprache und Haltung zur ausdrücklichen Be- 
wußtheit zu erheben. Vieles geschieht schon, was in diese Richtung weist, 
Gemeinschaft wird immer mehr zur Form des religiösen Lebens, wenn 
auch nicht mehr in der romantisch-jugendbewegten Begeisterung der 
zwanziger Jahre, sondern der nüchternen Sachlichkeit der modernen tech- 
nisierten Welt. 

Aber vieles bleibt noch zu tun. Ein Blick in die moderne Soziologie, in 
das Ringen um neues Verständnis des Marxismus zeigt nur zu deutlich, 
daß unsere Theologie immer noch zu individualistisch denkt und der 
Frömmigkeit noch lange nicht die Brücken gebaut hat, auf denen sie zur 
modernen Reflexion ihrer sozialen Komponente gelangen könnte. Von 
der Soziologie her werden wir dahin geführt, das eigene, individuelle 
Leben auch in gesellschaftlichen Kategorien zu reflektieren; und der 
Glaube lehrt uns, daß die gesellschaftliche Verknüpfung unseres christ- 
lichen Daseins mit der Sichtbarkeit der Gegenwart nicht aufhört, sondern 
sich weiter erstreckt in die Bereiche, die man früher triumphierende und 
leidende Kirche nannte. 

18 In meditativer Form habe ich das darzustellen versucht, in: Die Glaubwürdigkeit des 
Glaubens, Mainz 1969, 111 ff. 



Katholische Spiritualität 219 

Aus diesen beiden Feststellungen aber resultiert ziemlich genau das mit 
Heiligenverehrung und Marienkult Gemeinte. Gewiß in einer neuen 
Form und in anderen Verwirklichungen als vielleicht vor fünfhundert 
Jahren. Aber die Grundintention ist dieselbe: In der Heiligen-Verehrung 
wird die gesellschaftliche Bezogenheit des Glaubens und der Frömmigkeit 
ausdrücklich gemacht. Eine höchst moderne Angelegenheit also! 

Gemeinschaftsbezug als Aufgabe 

Vielleicht gründet es auf persönlicher Vorliebe, aber es ist sicher auch 
sachlich berechtigt, daß unsere kritischen Ansätze ihre positive Lösung 
fanden in Kirche, Gemeinschaft, Gesellschaft, sozialer Bindung. Hier liegt 
zweifelsohne eine der wichtigsten Aufgaben für eine kommende christ- 
liche Spiritualität. 

Man hat diese Zukunftsperspektive natürlich schon oft genug und von 
den verschiedensten Seiten her analysiert. Statt an dieser Stelle auf die 
vielfältigen Aspekte dieses Anliegens einzugehen19, soll nur an eines er- 
innert werden: an die Schriftgemäßheit der sozialen Dimension christ- 
licher Spiritualität. Man könnte als Beleg die johanneische Theologie von 
Gottliebe und Nächstenliebe anführen: Wer seinen Bruder haßt, wie 
kann der Gott lieben? Oder auf die lukanische Geist-Theologie hinwei- 
sen: Der Geist Jesu Christi ist der Geist der kirchlichen Gemeinschaft, die 
ein Herz und eine Seele war. Bei Paulus läßt sich das gleiche in vielfälti- 
ger Weise zeigen. Sein •in Christo" ist fast immer auch grammatikalisch 
auf ein •wir", einen •Plural", eine Gemeinschaft bezogen. Fundament all 
dieser biblischen Theologien aber ist das Gebet des Herrn: Als er auf die 
Anfrage seiner Jünger sein Beten zum Vater an die Kirche weitergab, 
sprach er im Plural: Vater unser im Himmel! 

Ein kleines, aber vielsagendes Zeichen der Situation unserer heutigen 
Spiritualität ist es wohl auch, daß wir ein ökumenisches Beten wieder- 
gefunden haben, und daß sich dieses ökumenische Beten in dem gemein- 
samen Vaterunser-Text niedergeschlagen hat: Vater unser im Himmel! 

19 Vgl. das Kapitel über Wahrheit und Gemeinschaft, in: J. Sudbrack, Probleme-Progno- 
sen einer kommenden Spiritualität, Würzburg 1969. 




