IM SPIEGEL DER ZEIT

Fragen eines Laien
zur theologischen Diskussion iiber das priesterliche Amt

Aus einem Briefwechsel zwischen Ida Friederike Gorres und Joseph Ratzinger

Sehr verehrter Herr Professor Ratzinger,

... Ihren Artikel in ,Geist und Leben®, Oktober 1968, iiber den Sinn des prie-
sterlichen Dienstes, habe ich mit grofler Freude, grolem Gewinn an vertiefter
Einsicht und auch Bestitigung von Dingen, die ich oft nur ,per Nase“ weifi, ge-
lesen: z. B. den Abschnitt iiber das Amt und die Einheit der Kirche, d. h. den Be-
zug zum Bischof, dann iiber die Unwiderruflichkeit, den Zusamenhang von Dienst
und Innerlichkeit und manches mehr. Vielen Dank dafir.

Darf ich jetzt trotzdem noch eine Frage anbringen?

1. Natiirlich habe ich Ihre Einleitungsworte sehr beherzigt, dafl Sie nur eine Aus-
wahl von Themen antippen kénnen usw.; ebenso den Umstand, dafl Sie zu Ho-
rern gesprochen haben, die in der Lage scin sollten, Nichtgesagtes zu erginzen
usw.; zuletzt, dafl man bei expliziter Bestreitung landliufiger Irrtiimer den Blick
leicht etwas zu sehr auf diese fixiert und dadurch die Gegenstellung etwa iiber
Gebiihr betont.

Aber — es hat mich doch sehr gewundert, dafl und wie sehr Sie das ,pagane®
Mifiverstindnis des Priestertums nicht nur fiir mdglich, sondern sogar fiir
bedrohlich halten. Das wundert mich ndmlich in der heutigen Diskussion immer
wieder. Ich glaube ernstlich, dafl dies ein Gelehrten-Popanz ist, dem Theologen-
bewufltsein von auflen, d. h. von der nichtchristlichen Religionswissenschaft,
-historie wie -psychologie eingeimpft, doch mit dem Glaubensleben des ,wirk-
lichen“ Laien faktisch so gut wie nichts zu tun hat. Trotz des Primiz-Predigten-
Unsinns, den Sie anfiithren. Der hat m. E. wirklich total andere Wurzeln, er ist
Miflverstindnis, wenn auch groteskes, von echten Glaubenssitzen, ist also rein
christlichen Ursprungs. Wo sollte er auch sonst herkommen? Der Normalkatholik
war doch wohl immer von sagenhafter Unwissenheit in bezug auf andere Reli-
gionen und — sogar Konfessionen! — selbst unter Gebildeten. Wer hatte etwa
einen Begriff von ,Schamanen® oder indischem Opfer-Ritual und dergleichen?
was uns heute immer wieder imputiert wird. Wo die Leute z. B. aus Missions-
zeitschriften etwas erfuhren, dann doch in so scharfer Distanzierung und massi-
ver Abwertung jener Formen, dal mir eine Entlehnung oder auch nur unbe-
wuflte Abfarbung psychologisch unvorstellbar erscheint.

Und von ihren eigenen paganen Wurzeln sind die Zeitgenossen derart weit
entfernt, dafl die erst recht nicht mehr verborgen nachwirken konnen, meine ich,



Im Spiegel der Zeit 221

und zwar schon sehr lange nicht. Als geradezu evidenter Beleg dafiir erscheint
mir z. B. gerade die schauderhafte ,Vernichtungs-Theorie® als Opfer-Erklirung,
die mir stets verdichtig war und nur dadurch erklirlich, daB eben schon jene
Theologen des 16. und 17. Jahrhunderts so weit von allem echten »archaischen®
Empfinden entfernt waren, dafl sie wie blind nach einer Theorie tasten mufiten
und ihnen auch nichts Besseres als diese diirftige, die Pointe verfehlende Ratio-
nalisierung dazu einfiel.

Hat denn bei ,richtigen“ Heiden ein Opfer je etwas anderes bedeutet als Ver-
wandlung, Erhohung der Gabe in die Sphére der Gétter — Verbrennen als Ein-
gehen ins Feuer als das gottliche Element, Libationen als auch irgendwie den
Géttern ,zukommend®, nicht einfach als weggeworfen usw.? Und die Idee des
_Ersatzes® in der Stellvertretung — ist sie das wirklich, oder meint sie nicht eher
Gabe als Symbol, als Symbolisierung des urspriinglichen Gegenstandes?

Jedenfalls kann ich mir nicht vorstellen, woher gliubige Christen dem Priester
jemals etwas wie priesterliche Autonomie und Autarkie zuschreiben sollten. Ich
bin in borniertestem und schlecht informiertestem katholischem Milieu aufgewach-
sen (,bhmisch-katholisch“!) und dann in Klosterpensionaten mit recht beschei-
denem Religionsunterricht. Aber die Grundvorstellung, unbefragt, als gegeben
hingenommen, war doch die, dafl der Priester irgendwie nur ,im Namen Jesu®,
von der Kirche beauftragt, vom Bischof »angestellt* und vor allem als Geweih-
ter kultisch handelt. Natiirlich stellten manche sich seine Vollmachten kolossal
iibertrieben vor — etwa, dafl der Pfarrer, wenn er nur wollte, den Inhalt des
nichsten Bickerladens samt und sonders in den Leib Christi verwandeln konnte
wenn er so etwas tite, so wirs ein schrecklicher Frevel gegen sein Amt! —, aber
doch niemals ,aus eigener Kraft“. Und der in frommen Kreisen, unter simpelsten
Gemiitern, so geliufige Begriff des ,Aunfopferns“ hing direkt mit der Messe zu-
sammen, im Klosterjargon hief das: ,Ich lege IThr Anliegen morgen mit auf die
Patene des Priesters, damit er es in die Wandlung mithineinnimmt® usw.: nam-
lich in Passion und Tod des Herrn, dem himmlischen Vater dargebracht. — Nein,
von Magie und dergleichen finde ich da keine Spur.

Ich glaube doch, dafl solche Interpretationen uns von auflen, aufgrund dufler-
licher Assoziationen nach religionsgeschichtlichen Modellen zugeschrieben wer-
den, von Auflenseitern, denen das normale katholische Empfinden einfach fremd
und unvertraut ist.

9. Warum bestehen Sie wohl so sehr auf der fotalen Aufhebung und Entwertung
der ganzen vorchristlichen Religionsgeschichte? Auch das wundert mich immer
wieder. Tut das denn der Hebrierbrief? Warum erwihnt er dann zweimal den
Melchisedek? Es macht ja nichts, wenn man den heute als mythisch abtut. Dem
jiidischen BewuBtsein war er doch offenbar eine lebendige Gestalt. Ist er nicht
der Archetyp eines positiven, vorchristlichen, sogar vorjiidischen Priestertums?
als Ahnung, divinatorisches Fernbild des Hohenpriesters Christus und darum
eingeschmolzen in das Bild auch noch des heutigen, einzelnen Priesters in der
Kirche? Unaustilgbar, gar nicht desavouiert und verworfen, nicht einmal abge-
16st, sondern eben: erfiillt und endlich in seinem tiefsten Sinngehalt erschlossen?
Mich freut es schon lang, dafl die Liturgie immer noch: ,nach der Ordnung des



Im Spiegel der Zeit 222

Melchisedek” sagt: summus sacerdos tuus Melchisedek und nicht Aaron! Damit
distanziert sie sich doch klar von der mosaischen, levitischen Ordnung und rezi-
piert gleichzeitig die andere, altere, sozusagen ur-menschliche. Mir erscheint diese
Heimholung, Rechtfertigung, Transparentmachung des Vorchristlichen eigentlich
immer als viel widitiger denn die Verwerfung und Abschaffung dessen, was
»unterwegs® — oder auch im Grundkonzept! — daran nur zeitbedingt, entstellt,
verdeutet oder pervertiert war.

Natiirlich war Jesus ein ,Laie“ — aber Er stand doch heimlich schon in diesem
Bild, auch unter ihm, als der verborgene Messiaskonig — war nicht deswegen
Sein Tun, auch Sein Tod doch etwas anderes und mehr als blof Seine ,schlichte
Menschlichkeit“, wie die der Apostel und Jinger?

3. Mit besonderer Freude lese ich, was Sie iiber Sendung, Gesendetsein, Vikariat
sagen. Sehen Sie: genau dies bedeutet, aus dem Sehwinkel des Laien: Reprisen-
tanz. Der Gesandte reprisentiert doch den, der ihn sendet und ist deswegen auf
jenen durchsichtig. Hier sehe ich die wahre, im Grund einzige Wurzel der Ehr-
furcht des Laien, des Glaubigen vor dem Priester: wenn er daran glaubt, an den
Sendenden und an die Gesandtschaft, die sich ja vor ihm dauernd konkret aus-
wirkt, vor allem am Altar, dann im Beichtstuhl, aber auch in vielem anderen, im
Seelsorgsgesprich, bei der Spendung anderer Sakramente. Auch alle Ubertrei-
bungen der Priester-Ehrung wurzeln m. E. hier. Ich kann nur den Kopf schiitteln,
wenn ich in der heutigen Diskussion das Gewiisch — pardon, aber das ist es! —
iiber das ,Herrentum“ des Priesters und seine iiberfillige Abschaffung lese. Die
Idee iiberhaupt, dafl der Laie den Priester ,nur so“ als seinen Herrn betrachtet
und behandelt! Mir ist das in meinem schon ziemlich langen Leben noch nicht
vorgekommen. Das scheint mir doch die reine Dorf-Perspektive zu sein (vermut-
lich heute schon nicht mehr giiltig), in der eben jeder ,Studierte” ein ,Herr® war,
ob Arzt, Pfarrer, Lehrer. Es ist doch sicher keinem Menschen aus der alten Her-
renschicht je eingefallen, einen Pfarrer als seinesgleichen, als ebenbiirtig, als
»Standesgenossen® zu betrachten — im Gegenteil, wie unbarmherzig, wie gemein
hat man sich meist iiber schlechte Manieren des Klerus lustig gemacht. Aber: man
hat dem Priester trotzdem und ganz abgesehen davon eine besondere Weise der
Ehrfurcht erwiesen, welche die Hoflichkeit gegen Standesgenossen weit iibertraf:
weil er Gesandter ist und weil im Gesandten sein Herr, der gemeinsame Herr,
zu ehren ist. Und das scheint mir ganz in der Ordnung — und darum habe ich vor
dem jiingsten Kaplan, selbst wenn er ein Flegel ist und ein unwissender dazu,
qua Priester eine Ehrfurcht, die ich keinem Minister, General, Fiirsten, abgesehen
von seinem personlichen Wert, erweisen wiirde. Gewify war es stets die ,Stan-
desversuchung® der Priester, ihre private Autoritdt, sogar in nichtkirchlichen
Bereichen, mit der Autoritit Gottes zu verwechseln bzw. sich gar auf diese zu
berufen. Zur sehr berechtigten Wut der Laien; manche haben das freilich leider
auch lammsfromm angenommen, aber auch dann eben aus verfehlt religiésen und
nicht aus soziologischen Motiven. Beim Bischofsamt hat seine historische Ver-
quickung mit der Feudalordnung freilich noch einen besonderen und schrecklichen
Rattenschwanz von Verwirrungen angerichtet, die auch stark ins Soziologische
reichen, weil da eben die verschiedensten Rang-Ebenen durcheinandergewursch-



Im Spiegel der Zeit 223

telt wurden; aber wiederum nur auf der ,Bischofsstufe”, und ich kann nicht fin-
den, daB der ,niedere Klerus“ viel von diesem Glanz abgefiarbt hatte. — Der
Méondh hat natiirlich beim christlichen Volk noch eine Extra-Gloriole, aber das
liegt wieder anderswo und hat zudem eine echt spirituelle Wurzel.

Im Ganzen geschen finde ich es ja rithrend, dafl die Priester heute so sehr,
geradezu leidenschaftlich auf Confiteor und Selbstbescheidung aus sind, auf Ver-
zicht und auf Abwehr aller Anspriiche — ausgezeichnet, von euch aus. Aber fir uns
wire das ja erst recht ein Grund, euch im gereinigten Bild um so mehr zu ehren
und zu lieben — wenn ihr, 0 Wunder, auch noch menschlich erkennbar als Seine
Gesandten zu uns kommt.

Immer mehr vertieft sich mein Eindruck, dafl die heutige Diskussion iiber das
Priesterbild noch kaum ein Gesprach ist — es ist ein Monolog des Priesters iber
sich selber; wenn Sie wollen: ein Gesprach der Priester untereinander ber sich
selbst: gut, nittzlich, notwendig, revision de vie usw. Aber halt einseitig wie alle
menschlichen Versuche, sich selbst durch Reflexion und Analyse zu erkennen und
auszusagen. Ich halte es fiir ein unerschopflich tiefes Symbol, daf kein Mensch
sich selbst leiblich sehen kann, es sei denn in der Reflektion des Spiegels — oder im
Spiegel der Reflektion! Und dann ist das Bild obendrein noch ,verkehrt“. Wie
ja auch keiner seine eigene Stimme vernimmt, aufler im Tonband, und dann
erschrickt er meistens, mit Recht. Das heifit, die Aussage des andern, dessen, der
,mit ihm zu tun hat®, ist unerlidfilich. Dieser Andere ist in unserem Fall der Laie.
Aber die Laien, die heute dariiber mitreden, scheinen mir leider zum grofien Teil
von den kuriosesten Ressentiments, von Neid, vom Prestigefimmel sozusagen be-
sessen. Wenn man da liest: ,Der Laie wird durch die Diakonatsweihe zur unter-
sten Stufe des Klerus degradiert, wo er doch oft zur Leitung einer Gemeinde
fihig wire —“ oder: ,Fiir einen Christen ist das Wort Laie eine Selbstdenunzia-
tion . ..“ Lieber Himmel, was fiir eine Mentalitit! Ist die iiberhaupt berechtigt,
da mitzureden? —

Sie schrieben vom ,Fiir euch® — der ,normale“ glaubige Laie hat ein sehr
feines Gespiir dafiir, wenn er noch nicht verhetzt ist. Genau darauf reagiert er,
und darauf — plus der Reprasentanz — beruht die ganz spontane, vom Herzen
kommende Ehrung und Liebe, die er ,seinen“ Priestern so wirklich von Herzen
gonnt und schenkt, ohne einen Schatten von Neid und beleidigtem ,Warum-
nicht-ich?“-Affekt.

Daran sollten die Priester von heute viel mehr glauben, dann wiéren sie nicht
so entsetzlich unsicher . ..

Ida Friederike Gorres

Verehrte Frau Gorres!

... Auch dem, was Sie zu meinem Aufsatz iiber das Priesterbild sagen, mufi ich
weitestgehend zustimmen ... Eine erklirende Bemerkung méchte ich immerhin
hinzufiigen: Auch ich bin natiirlich iiberzeugt, daf eine inhaltliche Kenntnis
fremder Religionen innerhalb der Christenheit kaum vorauszusetzen ist und dafl
man in diesem Sinn von heidnischer Beeinflussung nicht wird sprechen kénnen.



Im Spiegel der Zeit 224

Das Eindringen eines Priesterbildes, welches dem Spezifischen der neutestament-
lichen Botschaft nicht gerecht wird, beruht vielmehr auf der deduktiven und
apriorischen Methode des scholastischen Denkens. Odo Casel hat diesen Sach-
verhalt beziglich des Opferbegriffs schon deutlich gemacht. Er zeigt, daf} die
nachtridentinischen Opfertheorien zuerst spekulativ die generelle Frage beant-
worten, was ein Opfer ist und dann diesen allgemeinen Opferbegriff, fur den sie
primar das alttestamentliche Material zugrundelegen, auf das Opfer der Kirche
anwenden. Der richtige Weg mufite umgekehrt sein. Man miafite fragen: Was ist
der Kern und die Grundform des eucharistischen Geschehens? Damit wirde sich
zugleich die Frage beantworten, was christlich unter Opfer zu verstehen ist, und
dann konnte man Gemeinsamkeiten und Verschiedenheiten zum Opferbegriff
des AT herausstellen und auch die Frage erheben, ob es einen Begriff des Opfers
gibt, der alle entsprechenden Erscheinungen der Religionsgeschichte umfassen
kann. Das Gleiche ist in bezug auf das Priesterbild zu sagen. Man hat doch im
Rahmen der scholastischen Systematisierung des Erbes der Uberlieferung mit
Blick auf das ergiebigere Material des AT einen generellen Priesterbegriff for-
muliert und ihn dann als das apriori Vorgegebene auf das Priestertum der Kir-
che angewandt. Damit ist das Spezifische des NT iibersprungen, von dem aus
zuerst nach dem Sinn des Priesterlichen in der Kirche gefragt werden mifite.

Angesichts dieses Befundes ist es wohl in der Tat ungenau, von heidnischen
oder religionsgeschichtlichen Kategorien zu sprechen. Man miifite eher das deduk-
tive Denken anklagen und die unproblematische Verkniipfung von Altem und
Neuem Testament. Bei Luther entsteht dann das gegenteilige Extrem. Altes und
Neues Testament geraten als Gesetz und Evangelium in einen strikten Gegen-
satz zueinander; es wird nicht mehr von der Kontinuitit, sondern nur noch vom
Bruch her gedacht. Es scheint mir sicher, dafl die gegenwirtige Tendenz, das Prie-
stertum der Kirche vollig aus der Kontinuitdt mit dem Alten Bund und der Reli-
gionsgeschichte iiberhaupt herauszunehmen, sachlich auf dieser antithetischen
Konzeption beruht. Obwohl hier gegeniiber der einfachen Einheits- und Stufen-
konzeption der Scholastik etwas Richtiges angemeldet wird, bedeutet das Ganze
doch sicher eine FEinseitigkeit, die gerade auch der inneren Weite des Neuen
Testaments nicht gerecht werden kann. Tatsdchlich fihrt der Romische Kanon
auf die richtige Spur, wenn er Melchisedech und das alttestamentliche Priester-
tum als Vorgeschichte der kirchlichen Liturgie nennt. Insofern bin ich durchaus
auch mit Thnen der Meinung, dafl die Bezichung zu dem Suchen der Religionen,
wie sie der Hinweis auf Melchisedech andeuten will, nicht ganzlich aus dem Bild
des kirchlichen Priestertums ausgeschieden werden darf . ..

Joseph Ratzinger





