
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Fragen eines Laien 

zur theologischen Diskussion über das priesterliche Amt 

Aus einem Briefwechsel zwischen Ida Friederike Görres und Joseph Ratzinger 

Sehr verehrter Herr Professor Ratzinger, 

... Ihren Artikel in •Geist und Leben", Oktober 1968, über den Sinn des prie- 
sterlichen Dienstes, habe ich mit großer Freude, großem Gewinn an vertiefter 
Einsicht und auch Bestätigung von Dingen, die ich oft nur •per Nase" weiß, ge- 
lesen: z. B. den Abschnitt über das Amt und die Einheit der Kirche, d. h. den Be- 
zug zum Bischof, dann über die Unwiderruflichkeit, den Zusamenhang von Dienst 
und Innerlichkeit und manches mehr. Vielen Dank dafür. 

Darf ich jetzt trotzdem noch eine Frage anbringen? 
1. Natürlich habe ich Ihre Einleitungsworte sehr beherzigt, daß Sie nur eine Aus- 
wahl von Themen antippen können usw.; ebenso den Umstand, daß Sie zu Hö- 
rern gesprochen haben, die in der Lage sein sollten, Nichtgesagtes zu ergänzen 
usw.; zuletzt, daß man bei expliziter Bestreitung landläufiger Irrtümer den Blick 
leicht etwas zu sehr auf diese fixiert und dadurch die Gegenstellung etwa über 
Gebühr betont. 

Aber - es hat mich doch sehr gewundert, daß und wie sehr Sie das •pagane" 
Mißverständnis des Priestertums nicht nur für möglich, sondern sogar für 
bedrohlich halten. Das wundert mich nämlich in der heutigen Diskussion immer 
wieder. Ich glaube ernstlich, daß dies ein Gelehrten-Popanz ist, dem Theologen- 
bewußtsein von außen, d. h. von der nichtchristlichen Religionswissenschaft, 
-historie wie -psychologie eingeimpft, doch mit dem Glaubensleben des •wirk- 
lichen" Laien faktisch so gut wie nichts zu tun hat. Trotz des Primiz-Predigten- 
Unsinns, den Sie anführen. Der hat m. E. wirklich total andere Wurzeln, er ist 
Mißverständnis, wenn auch groteskes, von echten Glaubenssätzen, ist also rein 
christlichen Ursprungs. Wo sollte er auch sonst herkommen? Der Normalkatholik 
war doch wohl immer von sagenhafter Unwissenheit in bezug auf andere Reli- 
gionen und - sogar Konfessionen! - selbst unter Gebildeten. Wer hatte etwa 
einen Begriff von •Schamanen" oder indischem Opfer-Ritual und dergleichen? 
was uns heute immer wieder imputiert wird. Wo die Leute z. B. aus Missions- 
zeitschriften etwas erfuhren, dann doch in so scharfer Distanzierung und massi- 
ver Abwertung jener Formen, daß mir eine Entlehnung oder auch nur unbe- 
wußte Abfärbung psychologisch unvorstellbar erscheint. 

Und von ihren eigenen paganen Wurzeln sind die Zeitgenossen derart weit 
entfernt, daß die erst recht nicht mehr verborgen nachwirken können, meine ich, 



Im Spiegel der Zeit "1 

und zwar schon sehr lange nicht. Als geradezu evidenter Beleg dafür erscheint 
mir z. B. gerade die schauderhafte •Vernichtungs-Theorie" als Opfer-Erklärung, 
die mir stets verdächtig war und nur dadurch erklärlich, daß eben schon jene 
Theologen des 16. und 17. Jahrhunderts so weit von allem echten •archaischen" 
Empfinden entfernt waren, daß sie wie blind nach einer Theorie tasten mußten 
und ihnen auch nichts Besseres als diese dürftige, die Pointe verfehlende Ratio- 

nalisierung dazu einfiel. 
Hat denn bei •richtigen" Heiden ein Opfer je etwas anderes bedeutet als Ver- 

wandlung, Erhöhung der Gabe in die Sphäre der Götter - Verbrennen als Ein- 
gehen ins Feuer als das göttliche Element, Libationen als auch irgendwie den 
Göttern •zukommend", nicht einfach als weggeworfen usw.? Und die Idee des 
•Ersatzes" in der Stellvertretung - ist sie das wirklich, oder meint sie nicht eher 
Gabe als Symbol, als Symbolisierung des ursprünglichen Gegenstandes? 

Jedenfalls kann ich mir nicht vorstellen, woher gläubige Christen dem Priester 
jemals etwas wie priesterliche Autonomie und Autarkie zuschreiben sollten. Ich 
bin in borniertestem und schlecht informiertestem katholischem Milieu aufgewach- 
sen (•böhmisch-katholisch"!) und dann in Klosterpensionaten mit recht beschei- 
denem Religionsunterricht. Aber die Grundvorstellung, unbefragt, als gegeben 
hingenommen, war doch die, daß der Priester irgendwie nur •im Namen Jesu", 
von der Kirche beauftragt, vom Bischof •angestellt" und vor allem als Geweih- 
ter kultisch handelt. Natürlich stellten manche sich seine Vollmachten kolossal 
übertrieben vor - etwa, daß der Pfarrer, wenn er nur wollte, den Inhalt des 
nächsten Bäckerladens samt und sonders in den Leib Christi verwandeln könnte - 
wenn er so etwas täte, so wärs ein schrecklicher Frevel gegen sein Amt! -, aber 
doch niemals •aus eigener Kraft". Und der in frommen Kreisen, unter simpelsten 
Gemütern, so geläufige Begriff des •Aufopferns" hing direkt mit der Messe zu- 
sammen, im Kloster Jargon hieß das: •Ich lege Ihr Anliegen morgen mit auf die 
Patene des Priesters, damit er es in die Wandlung mithineinnimmt" usw.: näm- 
lich in Passion und Tod des Herrn, dem himmlischen Vater dargebracht. - Nein, 
von Magie und dergleichen finde ich da keine Spur. 

Ich glaube doch, daß solche Interpretationen uns von außen, aufgrund äußer- 
licher Assoziationen nach religionsgeschichtlichen Modellen zugeschrieben wer- 
den, von Außenseitern, denen das normale katholische Empfinden einfach fremd 

und unvertraut ist. 
2. Warum bestehen Sie wohl so sehr auf der totalen Aufhebung und Entwertung 
der ganzen vorchristlichen Religionsgeschichte? Auch das wundert mich immer 
wieder. Tut das denn der Hebräerbrief? Warum erwähnt er dann zweimal den 
Melchisedek? Es macht ja nichts, wenn man den heute als mythisch abtut. Dem 
jüdischen Bewußtsein war er doch offenbar eine lebendige Gestalt. Ist er nicht 
der Archetyp eines positiven, vorchristlichen, sogar vorjüdischen Priestertums? 
als Ahnung, divinatorisches Fernbild des Hohenpriesters Christus und darum 
eingeschmolzen in das Bild auch noch des heutigen, einzelnen Priesters in der 
Kirche? Unaustilgbar, gar nicht desavouiert und verworfen, nicht einmal abge- 
löst, sondern eben: erfüllt und endlich in seinem tiefsten Sinngehalt erschlossen? 
Mich freut es schon lang, daß die Liturgie immer noch: •nach der Ordnung des 



Im Spiegel der Zeit 222 

Melchisedek" sagt: summus sacerdos tuus Melchisedek und nicht Aaron! Damit 
distanziert sie sich doch klar von der mosaischen, levitischen Ordnung und rezi- 
piert gleichzeitig die andere, ältere, sozusagen ur-menschliche. Mir erscheint diese 
Heimholung, Rechtfertigung, Transparentmachung des Vorchristlichen eigentlich 
immer als viel wichtiger denn die Verwerfung und Abschaffung dessen, was 
•unterwegs" - oder auch im Grundkonzept! - daran nur zeitbedingt, entstellt, 
verdeutet oder pervertiert war. 

Natürlich war Jesus ein •Laie" - aber Er stand doch heimlich schon in diesem 
Bild, auch unter ihm, als der verborgene Messiaskönig - war nicht deswegen 
Sein Tun, auch Sein Tod doch etwas anderes und mehr als bloß Seine •schlichte 
Menschlichkeit", wie die der Apostel und Jünger? 

3. Mit besonderer Freude lese ich, was Sie über Sendung, Gesendetsein, Vikariat 
sagen. Sehen Sie: genau dies bedeutet, aus dem Sehwinkel des Laien: Repräsen- 
tanz. Der Gesandte repräsentiert doch den, der ihn sendet und ist deswegen auf 
jenen durchsichtig. Hier sehe ich die wahre, im Grund einzige Wurzel der Ehr- 
furcht des Laien, des Gläubigen vor dem Priester: wenn er daran glaubt, an den 
Sendenden und an die Gesandtschaft, die sich ja vor ihm dauernd konkret aus- 
wirkt, vor allem am Altar, dann im Beichtstuhl, aber auch in vielem anderen, im 
Seelsorgsgespräch, bei der Spendung anderer Sakramente. Auch alle Übertrei- 
bungen der Priester-Ehrung wurzeln m. E. hier. Ich kann nur den Kopf schütteln, 
wenn ich in der heutigen Diskussion das Gewäsch - pardon, aber das ist es! - 
über das •Herrentum" des Priesters und seine überfällige Abschaffung lese. Die 
Idee überhaupt, daß der Laie den Priester •nur so" als seinen Herrn betrachtet 
und behandelt! Mir ist das in meinem schon ziemlich langen Leben noch nicht 
vorgekommen. Das scheint mir doch die reine Dorf-Perspektive zu sein (vermut- 
lich heute schon nicht mehr gültig), in der eben jeder •Studierte" ein •Herr" war, 
ob Arzt, Pfarrer, Lehrer. Es ist doch sicher keinem Menschen aus der alten Her- 
renschicht je eingefallen, einen Pfarrer als seinesgleichen, als ebenbürtig, als 
•Standesgenossen" zu betrachten - im Gegenteil, wie unbarmherzig, wie gemein 
hat man sich meist über schlechte Manieren des Klerus lustig gemacht. Aber: man 
hat dem Priester trotzdem und ganz abgesehen davon eine besondere Weise der 
Ehrfurcht erwiesen, welche die Höflichkeit gegen Standesgenossen weit übertraf: 
weil er Gesandter ist und weil im Gesandten sein Herr, der gemeinsame Herr, 
zu ehren ist. Und das scheint mir ganz in der Ordnung - und darum habe ich vor 
dem jüngsten Kaplan, selbst wenn er ein Flegel ist und ein unwissender dazu, 
qua Priester eine Ehrfurcht, die ich keinem Minister, General, Fürsten, abgesehen 
von seinem persönlichen Wert, erweisen würde. Gewiß war es stets die •Stan- 
desversuchung" der Priester, ihre private Autorität, sogar in nichtkirchlichen 
Bereichen, mit der Autorität Gottes zu verwechseln bzw. sich gar auf diese zu 
berufen. Zur sehr berechtigten Wut der Laien; manche haben das freilich leider 
auch lammsfromm angenommen, aber auch dann eben aus verfehlt religiösen und 
nicht aus soziologischen Motiven. Beim Bischofsamt hat seine historische Ver- 
quickung mit der Feudalordnung freilich noch einen besonderen und schrecklichen 
Rattenschwanz von Verwirrungen angerichtet, die auch stark ins Soziologische 
reichen, weil da eben die verschiedensten Rang-Ebenen durcheinandergewursch- 



Im Spiegel der Zeit 223 

telt wurden; aber wiederum nur auf der •Bischofsstufe", und ich kann nicht fin- 
den, daß der •niedere Klerus" viel von diesem Glanz abgefärbt hätte. - Der 
Mönch hat natürlich beim christlichen Volk noch eine Extra-Gloriole, aber das 
liegt wieder anderswo und hat zudem eine echt spirituelle Wurzel. 

Im Ganzen gesehen finde ich es ja rührend, daß die Priester heute so sehr, 
geradezu leidenschaftlich auf Confiteor und Selbstbescheidung aus sind, auf Ver- 
zicht und auf Abwehr aller Ansprüche - ausgezeichnet, von euch aus. Aber für uns 
wäre das ja erst recht ein Grund, euch im gereinigten Bild um so mehr zu ehren 
und zu lieben - wenn ihr, o Wunder, auch noch menschlich erkennbar als Seine 
Gesandten zu uns kommt. 

Immer mehr vertieft sich mein Eindruck, daß die heutige Diskussion über das 
Priesterbild noch kaum ein Gespräch ist - es ist ein Monolog des Priesters über 
sich selber; wenn Sie wollen: ein Gespräch der Priester untereinander über sich 
selbst: gut, nützlich, notwendig, revision de vie usw. Aber halt einseitig wie alle 
menschlichen Versuche, sich selbst durch Reflexion und Analyse zu erkennen und 
auszusagen. Ich halte es für ein unerschöpflich tiefes Symbol, daß kein Mensch 
sich selbst leiblich sehen kann, es sei denn in der Reflektion des Spiegels - oder im 
Spiegel der Reflektion! Und dann ist das Bild obendrein noch •verkehrt". Wie 
ja auch keiner seine eigene Stimme vernimmt, außer im Tonband, und dann 
erschrickt er meistens, mit Recht. Das heißt, die Aussage des andern, dessen, der 
•mit ihm zu tun hat", ist unerläßlich. Dieser Andere ist in unserem Fall der Laie. 
Aber die Laien, die heute darüber mitreden, scheinen mir leider zum großen Teil 
von den kuriosesten Ressentiments, von Neid, vom Prestigefimmel sozusagen be- 
sessen. Wenn man da liest: •Der Laie wird durch die Diakonatsweihe zur unter- 
sten Stufe des Klerus degradiert, wo er doch oft zur Leitung einer Gemeinde 
fähig wäre -" oder: •Für einen Christen ist das Wort Laie eine Selbstdenunzia- 
tion ..." Lieber Himmel, was für eine Mentalität! Ist die überhaupt berechtigt, 
da mitzureden? - 

Sie schrieben vom •Für euch" - der •normale" gläubige Laie hat ein sehr 
feines Gespür dafür, wenn er noch nicht verhetzt ist. Genau darauf reagiert er, 
und darauf - plus der Repräsentanz - beruht die ganz spontane, vom Herzen 
kommende Ehrung und Liebe, die er •seinen" Priestern so wirklich von Herzen 
gönnt und schenkt, ohne einen Schatten von Neid und beleidigtem •Warum- 
nicht-ich?"-Affekt. 

Daran sollten die Priester von heute viel mehr glauben, dann wären sie nicht 
so entsetzlich unsicher ... 

Ida Friederike Görres 

Verehrte Frau Görres! 

... Auch dem, was Sie zu meinem Aufsatz über das Priesterbild sagen, muß ich 
weitestgehend zustimmen ... Eine erklärende Bemerkung möchte ich immerhin 
hinzufügen: Auch ich bin natürlich überzeugt, daß eine inhaltliche Kenntnis 
fremder Religionen innerhalb der Christenheit kaum vorauszusetzen ist und daß 
man in diesem Sinn von heidnischer Beeinflussung nicht wird sprechen können. 



Im Spiegel der Zeit 224 

Das Eindringen eines Priesterbildes, welches dem Spezifischen der neutestament- 
lichen Botschaft nicht gerecht wird, beruht vielmehr auf der deduktiven und 
apriorischen Methode des scholastischen Denkens. Odo Gasel hat diesen Sach- 
verhalt bezüglich des Opferbegriffs schön deutlich gemacht. Er zeigt, daß die 
nachtridentinischen Opfertheorien zuerst spekulativ die generelle Frage beant- 
worten, was ein Opfer ist und dann diesen allgemeinen Opferbegriff, für den sie 
primär das alttestamentliche Material zugrundelegen, auf das Opfer der Kirche 
anwenden. Der richtige Weg müßte umgekehrt sein. Man müßte fragen: Was ist 
der Kern und die Grundform des eucharistischen Geschehens? Damit würde sich 
zugleich die Frage beantworten, was christlich unter Opfer zu verstehen ist, und 
dann könnte man Gemeinsamkeiten und Verschiedenheiten zum Opferbegriff 
des AT herausstellen und auch die Frage erheben, ob es einen Begriff des Opfers 
gibt, der alle entsprechenden Erscheinungen der Religionsgeschichte umfassen 
kann. Das Gleiche ist in bezug auf das Priesterbild zu sagen. Man hat doch im 
Rahmen der scholastischen Systematisierung des Erbes der Überlieferung mit 
Blick auf das ergiebigere Material des AT einen generellen Priesterbegriff for- 
muliert und ihn dann als das apriori Vorgegebene auf das Priestertum der Kir- 
che angewandt. Damit ist das Spezifische des NT übersprungen, von dem aus 
zuerst nach dem Sinn des Priesterlichen in der Kirche gefragt werden müßte. 

Angesichts dieses Befundes ist es wohl in der Tat ungenau, von heidnischen 
oder religionsgeschichtlichen Kategorien zu sprechen. Man müßte eher das deduk- 
tive Denken anklagen und die unproblematische Verknüpfung von Altem und 
Neuem Testament. Bei Luther entsteht dann das gegenteilige Extrem. Altes und 
Neues Testament geraten als Gesetz und Evangelium in einen strikten Gegen- 
satz zueinander; es wird nicht mehr von der Kontinuität, sondern nur noch vom 
Bruch her gedacht. Es scheint mir sicher, daß die gegenwärtige Tendenz, das Prie- 
stertum der Kirche völlig aus der Kontinuität mit dem Alten Bund und der Reli- 
gionsgeschichte überhaupt herauszunehmen, sachlich auf dieser antithetischen 
Konzeption beruht. Obwohl hier gegenüber der einfachen Einheits- und Stufen- 
konzeption der Scholastik etwas Richtiges angemeldet wird, bedeutet das Ganze 
doch sicher eine Einseitigkeit, die gerade auch der inneren Weite des Neuen 
Testaments nicht gerecht werden kann. Tatsächlich führt der Römische Kanon 
auf die richtige Spur, wenn er Melchisedech und das alttestamentliche Priester- 
tum als Vorgeschichte der kirchlichen Liturgie nennt. Insofern bin ich durchaus 
auch mit Ihnen der Meinung, daß die Beziehung zu dem Suchen der Religionen, 
wie sie der Hinweis auf Melchisedech andeuten will, nicht gänzlich aus dem Bild 
des kirchlichen Priestertums ausgeschieden werden darf ... 

Joseph Ratzinger 




