
Einübung in die Unterscheidung der Geister heute 

Kardinal Alfred Bengsch, Berlin 

Im heutigen Evangelium* wird davon gesprochen, daß die Apostel Gewalt 
über alle bösen Geister empfangen. Ähnlich berichtet die Lesung, daß bei 
der Predigt des Diakons Philippus unreine Geister ausfahren. Der gleiche 
Sachverhalt wird in den Perikopen der Pfingstwoche öfter geschildert. Am 
Pfingstsonntag spricht Christus von dem Fürsten dieser Welt, der an ihm 
keinen Anteil hat. Am Mittwoch in der Pfingstwoche berichtet die zweite 
Lesung über die Heilung der Menschen, die von unreinen Geistern geplagt 
werden. Und das Evangelium des Quatember-Samstags erwähnt, daß von 
vielen Teufel ausfuhren. 

Solche Stellen der Heiligen Schrift mögen für die Exegeten sehr proble- 
matisch sein, und demzufolge werden sie in der Wortverkündigung meist 
verschwiegen oder entmythologisiert. Aber ohne Zweifel ist doch gesagt, 
daß überall dort, wo der Geist des Herrn Kirche bildet, Verkündigung be- 
wirkt, Glauben weckt, zugleich auch die Wirkung des bösen Geistes spür- 
bar wird, der in verschiedenen Formen die Menschen besetzt. Und wenn 
wir mit Recht überlegen, wie die Frohbotschaft verkündet werden soll, 
dann dürfen wir nicht nur fragen, was heute ankommt, wir müssen auch 
prüfen, wo eine solche Okkupation gegeben ist. Dabei werden wir beob- 
achten können, daß die Situation, auf deren Analyse heute viel Mühe ver- 
wendet wird, offenkundig immer ambivalent ist. Es gibt in der Kirche 
legitime Bewegungen, die aber durch Überbetonung, durch Herausreißen 
aus dem Zusammenhang, einseitig und übermächtig werden können und 
dann den Blick für das Ganze unmöglich machen. Bedenken wir z. B. die 
Hinwendung zur Welt mit ihren Veränderungen, ihren Entwicklungen, 
welche oft pauschal als Fortschritte gebucht werden. Sicher ist es eine legi- 
time Bewegung in der Kirche, daß der Christ die Welt ernst nimmt, seine 
Weltverantwortung neu sieht und bereit ist zum Engagement in der Welt. 
Aber aus vielen Gründen, die hier nicht erörtert werden können, bildet 
sich dabei häufig eine •Andacht" zur Welt heraus, ein Glaube an die Ent- 
wicklung, eine Ehrfurcht vor der Veränderung, die sich dem Wirken des 
Geistes gegenüber als Okkupation auswirken. Da es das Werk des Geistes 
ist, die Erde zu erneuern, hält man vielfach auch die Umkehrung für 
berechtigt, daß überall, wo Neuerungen geschehen, schon der Heilige Geist 

* Ansprache bei der Tagung von Exerzitienkitern der ostdeutschen Diözesen am Don- 
nerstag nach Pfingsten, 29. Mai 1969, in Ost-Berlin. 



Kardinal Alfred Bengsdi 242 

wirksam ist. Es wird dann so geredet, als gäbe es im Raum des mensch- 
lichen Lebens, im Raum der Geschichte, einfachhin Entwicklungen und 
nicht auch Entscheidungen und Stellungnahmen, die nicht einfach das Re- 
sultat einer Situationsanalyse sind. 

Parallel dazu wirkt sich die legitime Betonung des anthropologischen 
Ansatzes in der Verkündigung vielfach dahin aus, daß der Mensch 
schlechthin als Mittelpunkt gesehen wird. Dann aber gewinnt das Mensch- 
liche oder •rein Menschliche" eine Blendkraft, die dem Wirken des Geistes 
gegenüber ebenfalls als Okkupation wirkt. Sofern solche •Weisen der Be- 
setzung" in der Kirche wirksam werden, haben sie zur Folge, daß Institu- 
tionen und Veranstaltungen umfunktioniert werden. Dann kann das Ge- 
bet durch Arbeit und Einsatz abgelöst werden, oder es wird eine Formu- 
lierung der gegenwärtigen Anliegen. Anbetung und Gottesverehrung 
werden umfunktioniert in die Richtung der rein horizontalen Gottbegeg- 
nung im Menschen, und die Sendung der Kirche erscheint fast ausschließ- 
lich als gesellschaftskritische Funktion. 

Wenn man diese Möglichkeiten einer Okkupation gegenüber dem Wir- 
ken des Geistes nicht übersehen will und sich nicht von der Angst leiten 
läßt, daß solche Erwägungen zu reaktionär, zu wenig progressiv und 
infolgedessen für den heutigen Menschen unbrauchbar seien, dann wird 
man sich zugeben müssen, daß für den Christen in der heutigen Welt in 
neuer Weise notwendig und einzuüben ist die Unterscheidung der Geister. 
Mir scheint, daß die geistliche Erfahrung des heiligen Ignatius bei dieser 
Aufgabe nach wie vor ihren Wert behält. 

Ich darf Sie an die erste Unterscheidungsregel des Exerzitienbuches für 
die Zweite Woche erinnern. Ignatius sagt dort, es sei dem bösen Geist 
eigentümlich, gegen die geistliche Freude zu kämpfen dadurch, daß er 
rationes apparentes, subtilitates und assiduas fallacias (Scheingründe, 
Spitzfindigkeiten und anhaltende Täuschungen) einführe. Die Überwälti- 
gung des Menschen durch ein Riesenangebot an Argumentationen, Analy- 
sen, Differenzierungen und Begründungen hindern die Empfänglichkeit 
für das Wirken des Geistes Gottes. Sie machen blind dafür, daß religiöses 
Tun aus Entscheidungen kommt und nicht aus dem distanzierten Erwägen 
vieler Meinungen. Die geistliche Erfahrung, die sich in dieser Unterschei- 
dungsregel ausspricht, dürfte für ein christliches Leben in der heutigen 
Welt nichts an Aktualität eingebüßt haben. Der Sachverhalt der Umfunk- 
tionierung wird in der 4. Regel für die Zweite Woche ausgesprochen. Der 
Böse, so heißt es dort, beginnt sein Werk im Menschen damit, daß er ihm 
gute Gedanken eingibt, die der gläubigen Hingabebereitschaft konform 
sind, um sie dann allmählich und unmerklich zum Verkehrten hinzulen- 
ken. Dieses normalerweise getarnte und oft dem Betroffenen nicht durch- 



Unterscheidung der Geister heute 243 

sichtige Verfahren ist heute ohne Zweifel sehr wirksam: von der berech- 
tigten Abwehr manichäischer Elemente in der Sexualethik bis zum dezi- 
diert Unchristlichen einer neuen Moral, vom notwendigen Engagement 
in der Welt bis zum rein humanistischen Christentum, von dem segens- 
reichen Impuls zu neuer Brüderlichkeit bis zur Übernahme der Kirche 
wesensfremder Gesellschaftsmodelle, von der lebendigen Teilnahme am 
Gottesdienst bis zur willkürlichen Produktion, vom Verständnis des kirch- 
lichen Amtes als Dienst bis zur Auflösung in auswechselbare Teilfunktion, 
vom Bewußtsein der Mündigkeit des Christen bis zur versuchten Autono- 
mie gegenüber dem fordernden Gott. 

An diesen und vielen anderen Punkten läßt sich die beschriebene Wirk- 
weise beobachten und die Aufgabe erkennen, daß der wirklich mündige 
Christ in die schwere Unterscheidung der Geister eingeübt werden muß. 
(Daß dies nicht nur gegenüber dem •Neuen", sondern auch gegenüber dem 
•Alten", den Traditionen, gilt, soll damit keineswegs bestritten werden.) 
An dieser Stelle wird sichtbar, daß Exerzitien und überhaupt stille Besin- 
nung und Gebet gerade für die Zukunft unerläßlich bleiben. Denn eine 
solche Einübung ist nicht mit Dialog allein zu lösen. Die Sicherheit des 
Gespürs für den Geist Gottes und die Hellsichtigkeit für die Tarnung des 
Bösen bedarf solcher Einkehr, wo der Mensch in der Begegnung mit Gott 
die Freiheit und Distanz des Urteils gewinnt. Deshalb glaube ich, daß Ihre 
Tätigkeit, liebe Mitbrüder, gerade heute notwendig ist und viel Segen 
bringen kann. Ohne Zweifel erfordert es Mut, den Christen von heute in 
die Stille zu führen, denn es wird wohl meist nicht als zeitgemäß empfun- 
den, es erscheint als Rückzug vor den aktuellen Fragen, es steht unter dem 
Verdacht des Ghettochristentums. Aber alle notwendige Behandlung 
neuer Fragen wird nur dann fruchtbar sein, wenn die Offenheit für den 
Geist Gottes und die Klarheit in der Erkenntnis des Bösen in der Stille 
gewonnen werden. Sonst könnte sich die Lebendigkeit des Konferenz- und 
Artikelbetriebes letzten Endes als fruchtlos erweisen. 

Möge es Ihnen, liebe Mitbrüder, vergönnt sein, vielen Christen den 
Dienst wahrhaft geistlicher Führung zu erweisen und so in einer Aufgabe, 
die weder von der Statistik noch von der Berechnung des Nutzens aus viel 
Aufsehen erregen wird, dennoch zur Auferbauung der Kirche und zu 
ihrem echten Zeugnis in der Welt von heute und morgen beizutragen. 




