Krise und Wagnis des Glaubens im Leben des Priesters
Walter Kasper, Munster/Westf.

I.

Wir beginnen diesen Kongref* in einer Zeit des Umbruchs und der Krise.
So vieles, fast alles ist in der Kirche und in der Gesellschaft in Bewegung
geraten. Alle tberkommenen Traditionen und Autorititen werden auf
ihre Berechtigung und auf ihre Glaubwiirdigkeit hin befragt. Es konnte
nicht ausbleiben, dafl dabei auch das Verstandnis des priesterlichen Dien-
stes in eine Krise geraten ist. Schon allein die Zahlen der Statistiken spre-
chen eine hinreichend deutliche Sprache: der Nachwuchs an Priestern wird
im Durchschnitt weniger, wihrend die Zahl der Amtsniederlegungen
erheblich zugenommen hat. Man mufl besorgt fragen: wie lange wird, wie
lange kann das noch so weitergehen? Aber die Zahlen sind nur Zeichen
einer viel weiter reichenden und viel tiefer greifenden Krise. Auch die-
jenigen jungen Menschen, die sich noch zum Priesterberuf entscheiden
und diejenigen, die aus ehrlicher innerer Uberzeugung im priester-
lichen Dienst bleiben, sind nicht selten unsicher und mutlos geworden,
oder aber sie werden unzufrieden, kritisch und oft bitter.

Wie wir alle wissen, sind die Ursachen dieser Situation vielfdltig. Wir
konnen diese Ursachen hier im einzelnen nicht analysieren. Sehr viele
soziologische und anthropologische Gesichtspunkte spielen eine Rolle.
Auch wenn man nichts vereinfachen darf, so konnen wir hier doch nur
einen Gesichtspunkt herausgreifen: es geht in dieser Krise auch um eine
Frage des Glaubens. Manchen scheint es, als gelte heute auch in der Kirche
nicht mehr unbedingt, wofur sie einmal Priester geworden sind und wofiir
sie sich redlich eingesetzt und abgemiiht haben. Andere fragen, wozu es
heute noch eines besonderen priesterlichen Dienstes bedarf. Sie meinen,
es sel genug, ja es sei schon sehr viel, sich restlos fir eine menschlichere,
gerechtere und freiere Ordnung in dieser Welt einzusetzen. Diese Identi-
tatskrise kann sehr leicht zu einer Glaubenskrise werden. Auch der Prie-
ster nimmt teil an der ,Gottesfinsternis“ der Zeit. Auch sein Glaube ist
heute ein angefochtener Glaube, der von allen Seiten bedringt wird.

Das erste, was wir uns bei solcher Erkenntnis sagen sollten, ist, daf} diese
Situation der von Gott gewollte und gefiigte Kairos ist, in dem wir leben

* Predigt zur Er6ffnung der europdischen Priestertagung der Unio apostolica in Miinster/
Westf. vom 21. bis 25. Juli 1969.



Der Glaube imn Leben des Priesters 245

und in dem wir uns zu bewihren haben. Gott ist der Herr auch dieser
Zeit, und deshalb haben wir als Christen diese unsere Zeit anzunehmen.
Der Geist Christi ist allen Zeiten verheiflen; er war nicht nur in der Ver-
gangenheit der Kirche wirksam; er wirkt auch im Umbruch dieser Tage.
Ja gerade in diesem Umbrudh, in den heutigen Fragen und Néten sollten
wir die Zeichen Gottes erkennen. In den Problemen, vor die wir gestellt
sind, sollten wir den Anruf Gottes vernehmen. Wenn wir an die Verhei-
Bung Christi glauben, dafl er allezeit bei uns ist (Mt 28, 20), dann diirfen
wir keiner Panikstimmung verfallen; dann diirfen wir nicht feige in die
Vergangenheit fliichten, sondern miissen uns mutig den heutigen Auf-
gaben stellen. Fiir den, der glaubt, ist eine Krise darum nie nur etwas
Negatives; eine Krise hat vielmehr auch eine positive Funktion. Sie bricht
verkrustete Formen auf, sie hilft das Zeitbedingte vom Bleibenden unter-
scheiden, sie macht den Blick wieder frei fiir das Wesentliche und fir das
hier und heute Aufgetragene. Eine Krise kann deshalb heilsam sein; sie
kann sogar eine Gnade bedeuten.

Die Kirche hat ihren Glauben zwar ein fiir allemal empfangen (Jud 3);
sie kann heute kein anderes Evangelium verkiinden (Gal 1, 8) als in der
Vergangenheit. Aber diese eine Wahrheit Jesu Christi ist so reich und so
tief, daB keine Zeit, keine Theologie und auch keine Glaubensformel sie
je ausschopfen kann. Gott ist immer grofler als unsere Begriffe und Vor-
stellungen. Wir diirfen uns deshalb nicht wie die Rabbinen blof} als Ver-
teidiger und Verwalter orthodoxer Gesetze, Formen und Formeln ver-
stehen. Der Glaube ist etwas viel Tieferes und Umfassenderes. Er ist das
Erfafitsein von Jesus Christus, er ist eine Bewegung, die mit Christus und
durch Christus im Heiligen Geist zum Vater fithrt. Das II. Vatikanische
Konzil hat uns darum die Kirche wieder als das wandernde Gottesvolk
verstehen gelehrt, das immer unterwegs ist und das niemals am Ziel ist.
Die Kirche muft deshalb stets bereit sein zur Umkehr und zum Neuanfan-
gen; sie mufl immer wieder lernen, hinhéren und eingehen auf die Fragen
einer Zeit.

Wer kénnte also sagen, wir wiiliten aus der Vergangenheit schon alles,
was es mit dem Priestertum auf sich hat? Wer mochte schon behaupten,
dafl hier keine neuen und iiberraschenden Entwicklungen mehr méglich
sind? Wer kann bestreiten, dafl er hier immer wieder neu ein Lernender
und Anfangender ist? Die Treue zum Glauben der Kirche, die Treue auch
zum einmal iibernommenen Dienst als Priester und die Offenheit fiir neue
Fragen und Entwicklungen sind jedenfalls kein Widerspruch. Beides ge-
hort unmittelbar zusammen.



Walter Kasper 246

I1.

Nicht nur die auflere und innere Situation, auch der Glaube selbst ver-
pflichtet uns also, dafl wir uns neu besinnen auf das Fundament, das Ziel
und die Mitte des priesterlichen Dienstes. Dieses Fundament, Ziel und
diese Mitte ist der Glaube an Jesus Christus.

Das Fundament unseres priesterlichen Dienstes ist die Uberzeugung,
daf mit Jesus Christus die Wahrheit, die Gerechtigkeit und die Liebe
Gottes fiir alle Menschen in so endgiiltiger und in so untberbietbarer
Weise in die Geschichte gekommen ist, dal demgegeniiber alle noch so
modernen Ideologien und Utopien verblassen. Nirgends finden wir sonst
solche Worte des Lebens (vgl. Jo 6,69). Dieser Jesus Christus ist des-
halb der eine und einzige Hohe Priester (Hebr 4, 14), der eine Herr (Eph
4, 5), der eine Mittler zwischen Gott und den Menschen (1 Tim 2, 5). Der
Glaube an Jesus Christus kommt aber vom Horen; er bedarf lebendiger,
gesandter Zeugen (Rom 10,17). Er braucht Menschen, die bereit sind,
Christus nicht nur ihre Stimme, sondern ihre ganze Kraft, ihr ganzes Le-
ben zu leihen, die fiir Christus und an seiner Stelle (2 Kor 5, 20) seinem
Wort Gehor verschaffen und sein Werk vergegenwirtigen in der Ge-
schichte. Wir sind also Priester, weil wir iiberzeugt sind, daf es sich auch
heute noch lohnt, sich fiir Jesus Christus einzusetzen, weil wir glauben,
damit am besten der Freiheit, dem Frieden und dem Leben der Menschen
zu dienen.

Der Glaube ist nicht nur das Fundament, er ist auch das Ziel unseres
priesterlichen Dienstes. In einer Situation, in der man den Glauben noch
mehr oder weniger selbstverstindlich voraussetzen konnte, war es mog-
lich, den Sinn des priesterlichen Tuns mehr von den Sakramenten her zu
verstehen. Das ist vielen, besonders jiingeren Priestern heute nicht mehr
ohne weiteres moglich. In der Tat, die Sakramente sind nur sinnvoll als
Zeichen des Glaubens (Liturgiekonstitution Nr. 59). Deshalb nennen die
Texte des II. Vatikanischen Konzils unter den Aufgaben des Priesters
an erster Stelle jeweils die Verkiindigung des Wortes Gottes. Die Verkiin-
digung ist gewif allen Gliedern der Kirche auf je ihre Weise aufgetragen.
Aber der Priester soll doch auf besondere Weise Zeuge und Zeichen des
Glaubens sein. Er ist in besonderer Weise fiir die Einheit aller im Glauben
verantwortlich®.

Zeuge und Zeichen des Glaubens kann er nur sein, wenn er nicht nur

# Ausgehend vom Dienst an der Einheit der Kirche (Gemeinde) 1if8t sich der spezifische
Dienst des Priesters in der Kirche am besten verstehen. Vgl. dazu W. Kasper, Die Funk-
tion des Priesters in der Kirche, in: Geist und Leben 42 (1969) 102-116; ders., Neue
Akzente im Verstindnis des priesterlichen Dienstes, in: Concilium 5 (1969) 164-170.



Der Glaube im Leben des Priesters 247

durch sein Wort verkiindigt, sondern wenn seine ganze Person, der ganze
Stil und die ganze Form seines Lebens vom Glauben gepragt sind. Der
Glaube ist darum nicht nur das Fundament und das Ziel, er ist auch die
Mitte der priesterlichen Existenz. Durch sein ganzes Leben muf} der Prie-
ster sichtbar und glaubwiirdig machen, was er sagt von seiner Hoffnung;
hier mufl deutlich werden, worauf er baut, wofiir er lebt, woher er seine
Mafistibe bezieht. Er muf in allem ein Mann des Glaubens sein. Wenn
wir heute Uberlegungen anstellen iiber die Lebensform und die Spiritua-
litit des Priesters fiir heute und morgen, dann diirfen wir nicht mit peri-
pheren Fragen ansetzen; wir mussen unseren Ausgangspunkt hier im Zen-
trum nehmen, im Glauben an Jesus Christus.

Dieser Ausgangspunkt hat erhebliche Konsequenzen. Wenn wir den
Glauben an Jesus Christus, wie er uns besonders in der Schrift bezeugt ist,
zum Ausgangspunkt machen, dann bedeutet das, dafl kirchliche Gesetze
und Gewohnheiten — so wichtig sie auch sind und so sehr sie unseren
Respekt verdienen — nicht der letzte Mafistab sein kdnnen. Wir missen
sie immer wieder messen am urspriinglichen Willen des Herrn, der ober-
ste Norm tiber der Kirche ist (Offenbarungskonstitution Nr. 10, 24 {.). Der
Ausgangspunkt beim Glauben an Jesus Christus muf} uns freilich auch
bewahren vor kritikloser Anpassung an die geistigen Stromungen der
Zeit. Es kann kein Zweifel dariiber bestehen, dafl wir heute viel mehr als
bisher fragen miissen nach den soziologischen und anthropologischen Be-
dingungen, unter denen wir unseren Dienst tun. Das wahrhaft Neue, das
wir zu sagen haben, ist und bleibt jedoch das Evangelium. Deshalb muf}
auch die Vertiefung des Glaubens im Gebet, in Schriftlesung und Studium
im Leben jedes Priesters einen geniigend grofen Raum einnehmen, Ware
das nicht mehr der Fall, wiirden wir nur noch in einem falsch verstande-
nen Engagement und im Management aufgehen, dann hitten wir die
Mitte unseres Auftrags verfehlt, dann hitten wir uns sehr schnell veraus-
gabt; wir wiren dann bald innerlich leer und konnten den Menschen, fir
die wir da sind, nichts mehr geben. Nur der Priester, der ein Mann des
Glaubens ist, kann den Menschen die Hilfe und die Fiihrung geben, die
man von ihm erwartet.

II.

Wenn so der Glaube das Fundament, die Mitte und das Ziel unseres prie-
sterlichen Dienstes ist, dann fragt es sich: wie mufl dieser Glaube des Prie-
sters heute beschaffen sein?

Sicher, es muf ein entschiedener Glaube sein. Es mufl der eine und selbe
Glaube sein, den uns unsere Viter und Miitter gelehrt haben, den die
Kirche schon immer bezeugt hat. Es muf} der Glaube sein, den die Apostel



Walter Kasper 248

uns iiberliefert haben. Uber all das kann es wohl keinen Streit geben. Aber
es gibt auch so etwas wie eine epochale Gestalt des Glaubens; es gibt eine
Geschichte des Glaubensverstdndnisses und der Glaubenshaltungen; es
gibt eine je verschiedene Akzentuierung, Ténung und Stimmung der
Glaubensbotschaft. Alles dies ist nicht nebensichlich und beiliufig. Ganz
im Gegenteil, von der Frage, ob es uns heute gelingt, den rechten Ton und
den angemessenen Stil in der Kirche zu finden, hingt es entscheidend ab,
ob auch das, was wir als gleichbleibende Substanz des Glaubens zu be-
zeichnen pflegen, ,ankommt®, anrihrt, trifft, aufregt und begeistert. Dar-
um hat sich das Bild und die Lebensform des Priesters schon in der Ver-
gangenheit vielfach gewandelt. Wir miissen also fragen: welches ist der
rechte Ton, auf den wir unseren Glauben und unseren Lebensstil heute
stimmen miissen?

Das erste scheint mir zu sein, daff unser Glaube heute ein koffender und
ein wagender Glaube sein mifite. Unsere Welt ist im Umbruch und im
Aufbruch. Besonders die junge Generation ist unruhig geworden. Die
Alteren sind meist erschrocken iiber diese Radikalitit. Aber alle spiiren
wohl, dafl in unserer Epoche ein entscheidender und ein mutiger Schritt
nach vorn gewagt werden miifite. Miiflte in dieser Situation der Priester
nicht zum Zeugen und Zeichen der Hoffnung werden? Predigt er doch von
Christus als dem neuen Anfang; feiert er doch in der Eucharistie die Vor-
wegnahme dieser Hoffnung. Er darf deshalb am allerwenigsten die Treue
im Glauben verwechseln mit einem Beharren in alten, im Vergehen be-
griffenen kulturellen Formen. Er muf} auf der Seite derer stehen, die sich
einsetzen fiir mehr Gerechtigkeit und mehr Freiheit. Er muf sich zum
einzigen Realismus bekennen, der heute und der christlich méglich ist, zum
Realismus der Hoffnung, die nach vorn blickt.

Wer glaubt, der hofft, und wer hofft, der wagt auch etwas. Das gilt auch
in der Kirche. Deshalb darf man nicht nur kritisch nach dem Glauben der
Reformer fragen und fragen, ob sie denn noch den ganzen Glauben der
Kirche bewahren; man muf} auch kritisch nach dem Glauben derer fragen,
die nichts mehr wagen und vor Angst fast wie gelihmt sind. Wer glaubt,
hat keine Angst, hat Papst Johannes XXIII. einmal gesagt. Gewif}, man
soll nichts iiberstiirzen und verantwortlich vorgehen. Man muf§ aber vor-
gehen in dem Tempo, das Gott uns vorschreibt. Und wer wollte bestrei-
ten, dafd sich dieses Tempo heute erheblich beschleunigt hat? Das gilt auch
von unseren Uberlegungen zu neuen Formen und Wegen, in denen sich
der Dienst des Priesters heute verwirklichen kann. Wissen wir denn so
sicher, wie lange wir noch Zeit haben? Es wire das Zeugnis eines man-
gelnden und schwachen Glaubens, hitten wir nicht den Mut, iiber die an-
stehenden Probleme, etwa das Problem des Priesters im Nebenberuf, des



Der Glaube im Leben des Priesters 249

verheirateten Priesters, wenigstens offen zu diskutieren. Oder haben wir
so wenig Vertrauen in die Kraft der Wahrheit? Nur wenn wir viel wagen,
kénnen wir hoffen, wenigstens einiges zu gewinnen. Eine falsch verstan-
dene Klugheit dagegen ist heute wesentlich gefdhrlicher als ein verant-
wortetes Wagnis.

Wenn wir fragen, in welche Richtung dieser Weg nach vorn zu gehen
hat, dann ergibt sich uns eine zweite Gestalt des Glaubens heute. Der
Glaube des Priesters wird heute in besonderer Weise ein Glaube sein
miissen, der sich solidarisch weifl mit den Menschen, ein Glaube, der sich
auswirkt im Dienst der Liebe (Gal 5,6). Unsere Zeit hat ein tiefes Ge-
spiir fiir Solidaritit und Briiderlichkeit unter den Menschen. Alte Titel
und Privilegien, und seien sie noch so legitim erworben, ,ziehen® nicht
mehr. Autoritit allein aufgrund eines Amtes wird kaum mehr anerkannt.
Aber es ist eine andere Autoritit im Entstehen, die Autoritit dessen, der
sich um die Sache der anderen verdient macht. Das hat die Situation des
Amtes in der Kirche sehr verandert. Aber es niitzt nichts, wenn wir iiber
Autoritits- und Gehorsamskrise jammern. Wir miissen uns vielmehr zu-
riickbesinnen auf die Art der Autoritit, die nach dem Neuen Testament
allein méglich ist: die Autoritit des Dienstes. Es ist ja kein Zufall, dafl
sich im Neuen Testament kein einziger der Termini zur Bezeichnung der
kirchlichen Amter findet, die sonst in der Antike zur Umschreibung
menschlicher Autoritit verwendet werden. In der Nachfolge Jesu, der
nicht gekommen ist, um sich bedienen zu lassen, sondern um zu dienen und
sich hinzugeben fiir die vielen (Mk 10, 45), gibt es keine andere Autoritat
als die des Dienstes.

Der Glaube des Priesters muf} sich heute gerade darin bewé&hren, dafl
er auf alles Macht- und Prestigedenken verzichtet, um sich ganz auf die
Uberzeugungskraft des Glaubens und der Liebe zu verlassen. Das ist die
vom Evangelium geforderte Armut; sie ist ein Zeugnis des Glaubens, weil
sie sich allein auf die Macht des Glaubens verlafit. Diese Armut bringt
uns dann in Solidaritit mit den Armen und Schwachen, mit den nieder
Stehenden und Verfolgten, denen wir in der Nachfolge Jesu immer zuerst
verbunden sein miissen. Sie macht uns aber auch frei, wenn es sein muf},
gegen die Machtigen zu protestieren und zu sagen: ,Es ist dir nicht er-
laubt“ (Mt 14, 4). Fithren wir also keine nutzlosen und blamablen Riick-
zugsgefechte um im Grunde doch vergangene Positionen! Verteidigen wir
nicht, was am Ende doch nicht zu verteidigen ist! Suchen wir lediglich zu
dienen in christlich gepriigter Menschlichkeit, Briiderlichkeit und Einsatz-
bereitschaft!

Ein dienender Glaube wird die Einheit von Gottes- und Nachstenliebe
als die heute in besonderer Weise aktuelle Form des Glaubens betrachten.



Walter Kasper 250

Er wird von Christus her die Wiirde jedes Menschen verteidigen miissen,
und er wird in jedem Menschen Christus zu finden suchen. In der Nach-
folge Jesu mufl unser Glaube deshalb menschlich, briiderlich, weltlich wer-
den. Wir sind ja nicht Herren des Glaubens der andern, sondern Mit-
arbeiter ihrer Freude (2 Kor 1, 24); wir diirfen den Menschen mit unserem
Glauben keine harten und unertrdglichen Lasten auferlegen, an die wir
selbst keinen Finger rithren (Mt 23, 4), sondern wir sollen wissen, daf,
wie der Mensch nicht fiir den Sabbat da ist, sondern der Sabbat fiir den
Menschen (Mk 2, 27 {.), so auch die Menschen nicht fiir die Kirche, fiir die
Priester und fiir unsere Gesetze da sind, sondern alles dieses ist fiir die
Menschen da, es soll den Menschen helfen, dafl sie das Leben in seiner
Fiille finden (Joh 10, 10). Der Glaube an Jesus Christus muff also entfal-
tet werden als Antwort auf die Fragen der Menschen. Das ist der Dienst,
der von uns gefordert ist und der durch nichts anderes ersetzbar ist. Aber
es muf} ein Glaube sein, der selbst fragt und hért, ein dialogischer Glaube.
Er muf in stindigem Gespridch sein mit den aktuellen Fragen, mit den
begegnenden Menschen und mit der ganzen Gemeinschaft der Kirche.

Die Krise des Glaubens, von der wir eingangs sprachen, kann keiner fur
sich allein bewiltigen. Wir alle miissen uns in unserem Glauben gegen-
seitig tragen und stiitzen. In der gegenseitigen Begegnung zwischen den
Priestern, zwischen Priestern und Laien, im gemeinsamen Gesprach und
im gemeinsamen Tun soll Christus immer wieder mitten unter uns sein
(Mt 18,20) und seine Kraft erfahrbar werden. Letztlich gleicht unser
Glaube einem Experiment, das sich erst in seinem Vollzug als richtig her-
ausstellen kann. Wir missen dieses Experiment immer wieder neu unter-
nehmen, immer wieder neu wagen, um dabei immer wieder neu die Trag-
kraft, das Leben und den Mut zu erfahren, den dieser Glaube fiir uns und
fiirr andere bedeutet. Wir wollen hoffen und beten, dafl davon auch in die-
sen Tagen etwas lebendig werden wird.





