
Krise und Wagnis des Glaubens im Leben des Priesters 
Walter Kasper, Münster/Westf. 

I. 

Wir beginnen diesen Kongreß"' in einer Zeit des Umbruchs und der Krise. 
So vieles, fast alles ist in der Kirche und in der Gesellschaft in Bewegung 
geraten. Alle überkommenen Traditionen und Autoritäten werden auf 
ihre Berechtigung und auf ihre Glaubwürdigkeit hin befragt. Es konnte 
nicht ausbleiben, daß dabei auch das Verständnis des priesterlichen Dien- 
stes in eine Krise geraten ist. Schon allein die Zahlen der Statistiken spre- 
chen eine hinreichend deutliche Sprache: der Nachwuchs an Priestern wird 
im Durchschnitt weniger, während die Zahl der Amtsniederlegungen 
erheblich zugenommen hat. Man muß besorgt fragen: wie lange wird, wie 
lange kann das noch so weitergehen? Aber die Zahlen sind nur Zeichen 
einer viel weiter reichenden und viel tiefer greifenden Krise. Auch die- 
jenigen jungen Menschen, die sich noch zum Priesterberuf entscheiden 
und diejenigen, die aus ehrlicher innerer Überzeugung im priester- 
lichen Dienst bleiben, sind nicht selten unsicher und mutlos geworden, 
oder aber sie werden unzufrieden, kritisch und oft bitter. 

Wie wir alle wissen, sind die Ursachen dieser Situation vielfältig. Wir 
können diese Ursachen hier im einzelnen nicht analysieren. Sehr viele 
soziologische und anthropologische Gesichtspunkte spielen eine Rolle. 
Auch wenn man nichts vereinfachen darf, so können wir hier doch nur 
einen Gesichtspunkt herausgreifen: es geht in dieser Krise auch um eine 
Frage des Glaubens. Manchen scheint es, als gelte heute auch in der Kirche 
nicht mehr unbedingt, wofür sie einmal Priester geworden sind und wofür 
sie sich redlich eingesetzt und abgemüht haben. Andere fragen, wozu es 
heute noch eines besonderen priesterlichen Dienstes bedarf. Sie meinen, 
es sei genug, ja es sei schon sehr viel, sich restlos für eine menschlichere, 
gerechtere und freiere Ordnung in dieser Welt einzusetzen. Diese Identi- 
tätskrise kann sehr leicht zu einer Glaubenskrise werden. Auch der Prie- 
ster nimmt teil an der •Gottesfinsternis" der Zeit. Auch sein Glaube ist 
heute ein angefochtener Glaube, der von allen Seiten bedrängt wird. 

Das erste, was wir uns bei solcher Erkenntnis sagen sollten, ist, daß diese 
Situation der von Gott gewollte und gefügte Kairos ist, in dem wir leben 

* Predigt zur Eröffnung der europäischen Priestertagung der Unio apostolica in Münster/ 
Westf. vom 21. bis 25. Juli 1969. 



Der Glaube im Leben des Priesters 245 

und in dem wir uns zu bewähren haben. Gott ist der Herr auch dieser 
Zeit, und deshalb haben wir als Christen diese unsere Zeit anzunehmen. 
Der Geist Christi ist allen Zeiten verheißen; er war nicht nur in der Ver- 
gangenheit der Kirche wirksam; er wirkt auch im Umbruch dieser Tage. 
Ja gerade in diesem Umbruch, in den heutigen Fragen und Nöten sollten 
wir die Zeichen Gottes erkennen. In den Problemen, vor die wir gestellt 
sind, sollten wir den Anruf Gottes vernehmen. Wenn wir an die Verhei- 
ßung Christi glauben, daß er allezeit bei uns ist (Mt 28,20), dann dürfen 
wir keiner Panikstimmung verfallen; dann dürfen wir nicht feige in die 
Vergangenheit flüchten, sondern müssen uns mutig den heutigen Auf- 
gaben stellen. Für den, der glaubt, ist eine Krise darum nie nur etwas 
Negatives; eine Krise hat vielmehr auch eine positive Funktion. Sie bricht 
verkrustete Formen auf, sie hilft das Zeitbedingte vom Bleibenden unter- 
scheiden, sie macht den Blick wieder frei für das Wesentliche und für das 
hier und heute Aufgetragene. Eine Krise kann deshalb heilsam sein; sie 
kann sogar eine Gnade bedeuten. 

Die Kirche hat ihren Glauben zwar ein für allemal empfangen (Jud 3); 
sie kann heute kein anderes Evangelium verkünden (Gal 1, 8) als in der 
Vergangenheit. Aber diese eine Wahrheit Jesu Christi ist so reich und so 
tief, daß keine Zeit, keine Theologie und auch keine Glaubensformel sie 
je ausschöpfen kann. Gott ist immer größer als unsere Begriffe und Vor- 
stellungen. Wir dürfen uns deshalb nicht wie die Rabbinen bloß als Ver- 
teidiger und Verwalter orthodoxer Gesetze, Formen und Formeln ver- 
stehen. Der Glaube ist etwas viel Tieferes und Umfassenderes. Er ist das 
Erfaßtsein von Jesus Christus, er ist eine Bewegung, die mit Christus und 
durch Christus im Heiligen Geist zum Vater führt. Das II. Vatikanische 
Konzil hat uns darum die Kirche wieder als das wandernde Gottesvolk 
verstehen gelehrt, das immer unterwegs ist und das niemals am Ziel ist. 
Die Kirche muß deshalb stets bereit sein zur Umkehr und zum Neuanfan- 
gen; sie muß immer wieder lernen, hinhören und eingehen auf die Fragen 
einer Zeit. 

Wer könnte also sagen, wir wüßten aus der Vergangenheit schon alles, 
was es mit dem Priestertum auf sich hat? Wer möchte schon behaupten, 
daß hier keine neuen und überraschenden Entwicklungen mehr möglich 
sind? Wer kann bestreiten, daß er hier immer wieder neu ein Lernender 
und Anfangender ist? Die Treue zum Glauben der Kirche, die Treue auch 
zum einmal übernommenen Dienst als Priester und die Offenheit für neue 
Fragen und Entwicklungen sind jedenfalls kein Widerspruch. Beides ge- 
hört unmittelbar zusammen. 



Walter Kasper 246 

II. 

Nicht nur die äußere und innere Situation, auch der Glaube selbst ver- 
pflichtet uns also, daß wir uns neu besinnen auf das Fundament, das Ziel 
und die Mitte des priesterlichen Dienstes. Dieses Fundament, Ziel und 
diese Mitte ist der Glaube an Jesus Christus. 

Das Fundament unseres priesterlichen Dienstes ist die Überzeugung, 
daß mit Jesus Christus die Wahrheit, die Gerechtigkeit und die Liebe 
Gottes für alle Menschen in so endgültiger und in so unüberbietbarer 
Weise in die Geschichte gekommen ist, daß demgegenüber alle noch so 
modernen Ideologien und Utopien verblassen. Nirgends finden wir sonst 
solche Worte des Lebens (vgl. Jo 6,69). Dieser Jesus Christus ist des- 
halb der eine und einzige Hohe Priester (Hebr 4,14), der eine Herr (Eph 
4,5), der eine Mittler zwischen Gott und den Menschen (1 Tim 2,5). Der 
Glaube an Jesus Christus kommt aber vom Hören; er bedarf lebendiger, 
gesandter Zeugen (Rom 10,17). Er braucht Menschen, die bereit sind, 
Christus nicht nur ihre Stimme, sondern ihre ganze Kraft, ihr ganzes Le- 
ben zu leihen, die für Christus und an seiner Stelle (2 Kor 5, 20) seinem 
Wort Gehör verschaffen und sein Werk vergegenwärtigen in der Ge- 
schichte. Wir sind also Priester, weil wir überzeugt sind, daß es sich auch 
heute noch lohnt, sich für Jesus Christus einzusetzen, weil wir glauben, 
damit am besten der Freiheit, dem Frieden und dem Leben der Menschen 
zu dienen. 

Der Glaube ist nicht nur das Fundament, er ist auch das Ziel unseres 
priesterlichen Dienstes. In einer Situation, in der man den Glauben noch 
mehr oder weniger selbstverständlich voraussetzen konnte, war es mög- 
lich, den Sinn des priesterlichen Tuns mehr von den Sakramenten her zu 
verstehen. Das ist vielen, besonders jüngeren Priestern heute nicht mehr 
ohne weiteres möglich. In der Tat, die Sakramente sind nur sinnvoll als 
Zeichen des Glaubens (Liturgiekonstitution Nr. 59). Deshalb nennen die 
Texte des II. Vatikanischen Konzils unter den Aufgaben des Priesters 
an erster Stelle jeweils die Verkündigung des Wortes Gottes. Die Verkün- 
digung ist gewiß allen Gliedern der Kirche auf je ihre Weise aufgetragen. 
Aber der Priester soll doch auf besondere Weise Zeuge und Zeichen des 
Glaubens sein. Er ist in besonderer Weise für die Einheit aller im Glauben 
verantwortlich*. 

Zeuge und Zeichen des Glaubens kann er nur sein, wenn er nicht nur 

* Ausgehend vom Dienst an der Einheit der Kirdie (Gemeinde) läßt sich der spezifische 
Dienst des Priesters in der Kirche am besten verstehen. Vgl. dazu W. Kasper, Die Funk- 
tion des Priesters in der Kirdie, in: Geist und Leben 42 (1969) 102-116; ders., Neue 
Akzente im Verständnis des priesterlichen Dienstes, in: Concilium 5 (1969) 164-170. 



Der Glaube im Leben des Priesters 247 

durch sein Wort verkündigt, sondern wenn seine ganze Person, der ganze 
Stil und die ganze Form seines Lebens vom Glauben geprägt sind. Der 
Glaube ist darum nicht nur das Fundament und das Ziel, er ist auch die 
Mitte der priesterlichen Existenz. Durch sein ganzes Leben muß der Prie- 
ster sichtbar und glaubwürdig machen, was er sagt von seiner Hoffnung; 
hier muß deutlich werden, worauf er baut, wofür er lebt, woher er seine 
Maßstäbe bezieht. Er muß in allem ein Mann des Glaubens sein. Wenn 
wir heute Überlegungen anstellen über die Lebensform und die Spiritua- 
lität des Priesters für heute und morgen, dann dürfen wir nicht mit peri- 
pheren Fragen ansetzen; wir müssen unseren Ausgangspunkt hier im Zen- 
trum nehmen, im Glauben an Jesus Christus. 

Dieser Ausgangspunkt hat erhebliche Konsequenzen. Wenn wir den 
Glauben an Jesus Christus, wie er uns besonders in der Schrift bezeugt ist, 
zum Ausgangspunkt machen, dann bedeutet das, daß kirchliche Gesetze 
und Gewohnheiten - so wichtig sie auch sind und so sehr sie unseren 
Respekt verdienen - nicht der letzte Maßstab sein können. Wir müssen 
sie immer wieder messen am ursprünglichen Willen des Herrn, der ober- 
ste Norm über der Kirche ist (Offenbarungskonstitution Nr. 10, 24 f.). Der 
Ausgangspunkt beim Glauben an Jesus Christus muß uns freilich auch 
bewahren vor kritikloser Anpassung an die geistigen Strömungen der 
Zeit. Es kann kein Zweifel darüber bestehen, daß wir heute viel mehr als 
bisher fragen müssen nach den soziologischen und anthropologischen Be- 
dingungen, unter denen wir unseren Dienst tun. Das wahrhaft Neue, das 
wir zu sagen haben, ist und bleibt jedoch das Evangelium. Deshalb muß 
auch die Vertiefung des Glaubens im Gebet, in Schriftlesung und Studium 
im Leben jedes Priesters einen genügend großen Raum einnehmen. Wäre 
das nicht mehr der Fall, würden wir nur noch in einem falsch verstande- 
nen Engagement und im Management aufgehen, dann hätten wir die 
Mitte unseres Auftrags verfehlt, dann hätten wir uns sehr schnell veraus- 
gabt; wir wären dann bald innerlich leer und könnten den Menschen, für 
die wir da sind, nichts mehr geben. Nur der Priester, der ein Mann des 
Glaubens ist, kann den Menschen die Hilfe und die Führung geben, die 
man von ihm erwartet. 

III. 

Wenn so der Glaube das Fundament, die Mitte und das Ziel unseres prie- 
sterlichen Dienstes ist, dann fragt es sich: voie muß dieser Glaube des Prie- 
sters heute beschaffen sein? 

Sicher, es muß ein entschiedener Glaube sein. Es muß der eine und selbe 
Glaube sein, den uns unsere Väter und Mütter gelehrt haben, den die 
Kirche schon immer bezeugt hat. Es muß der Glaube sein, den die Apostel 



Walter Kasper 248 

uns überliefert haben. Über all das kann es wohl keinen Streit geben. Aber 
es gibt auch so etwas wie eine epochale Gestalt des Glaubens; es gibt eine 
Geschichte des Glaubensverständnisses und der Glaubenshaltungen; es 
gibt eine je verschiedene Akzentuierung, Tönung und Stimmung der 
Glaubensbotschaft. Alles dies ist nicht nebensächlich und beiläufig. Ganz 
im Gegenteil, von der Frage, ob es uns heute gelingt, den rechten Ton und 
den angemessenen Stil in der Kirche zu finden, hängt es entscheidend ab, 
ob auch das, was wir als gleichbleibende Substanz des Glaubens zu be- 
zeichnen pflegen, •ankommt", anrührt, trifft, aufregt und begeistert. Dar- 
um hat sich das Bild und die Lebensform des Priesters schon in der Ver- 
gangenheit vielfach gewandelt. Wir müssen also fragen: welches ist der 
rechte Ton, auf den wir unseren Glauben und unseren Lebensstil heute 
stimmen müssen? 

Das erste scheint mir zu sein, daß unser Glaube heute ein hoffender und 
ein wagender Glaube sein müßte. Unsere Welt ist im Umbruch und im 
Aufbruch. Besonders die junge Generation ist unruhig geworden. Die 
Älteren sind meist erschrocken über diese Radikalität. Aber alle spüren 
wohl, daß in unserer Epoche ein entscheidender und ein mutiger Schritt 
nach vorn gewagt werden müßte. Müßte in dieser Situation der Priester 
nicht zum Zeugen und Zeichen der Hoffnung werden? Predigt er doch von 
Christus als dem neuen Anfang; feiert er doch in der Eucharistie die Vor- 
wegnahme dieser Hoffnung. Er darf deshalb am allerwenigsten die Treue 
im Glauben verwechseln mit einem Beharren in alten, im Vergehen be- 
griffenen kulturellen Formen. Er muß auf der Seite derer stehen, die sich 
einsetzen für mehr Gerechtigkeit und mehr Freiheit. Er muß sich zum 
einzigen Realismus bekennen, der heute und der christlich möglich ist, zum 
Realismus der Hoffnung, die nach vorn blickt. 

Wer glaubt, der hofft, und wer hofft, der wagt auch etwas. Das gilt auch 
in der Kirche. DesKalb darf man nicht nur kritisch nach dem Glauben der 
Reformer fragen und fragen, ob sie denn noch den ganzen Glauben der 
Kirche bewahren; man muß auch kritisch nach dem Glauben derer fragen, 
die nichts mehr wagen und vor Angst fast wie gelähmt sind. Wer glaubt, 
hat keine Angst, hat Papst Johannes XXIII. einmal gesagt. Gewiß, man 
soll nichts überstürzen und verantwortlich vorgehen. Man muß aber vor- 
gehen in dem Tempo, das Gott uns vorschreibt. Und wer wollte bestrei- 
ten, daß sich dieses Tempo heute erheblich beschleunigt hat? Das gilt auch 
von unseren Überlegungen zu neuen Formen und Wegen, in denen sich 
der Dienst des Priesters heute verwirklichen kann. Wissen wir denn so 
sicher, wie lange wir noch Zeit haben? Es wäre das Zeugnis eines man- 
gelnden und schwachen Glaubens, hätten wir nicht den Mut, über die an- 
stehenden Probleme, etwa das Problem des Priesters im Nebenberuf, des 



Der Glaube im Leben des Priesters 249 

verheirateten Priesters, wenigstens offen zu diskutieren. Oder haben wir 
so wenig Vertrauen in die Kraft der Wahrheit? Nur wenn wir viel wagen, 
können wir hoffen, wenigstens einiges zu gewinnen. Eine falsch verstan- 
dene Klugheit dagegen ist heute wesentlich gefährlicher als ein verant- 
wortetes Wagnis. 

Wenn wir fragen, in welche Richtung dieser Weg nach vorn zu gehen 
hat, dann ergibt sich uns eine zweite Gestalt des Glaubens heute. Der 
Glaube des Priesters wird heute in besonderer Weise ein Glaube sein 
müssen, der sich solidarisch weiß mit den Menschen, ein Glaube, der sich 
auswirkt im Dienst der Liebe (Gal 5,6). Unsere Zeit hat ein tiefes Ge- 
spür für Solidarität und Brüderlichkeit unter den Menschen. Alte Titel 
und Privilegien, und seien sie noch so legitim erworben, •ziehen" nicht 
mehr. Autorität allein aufgrund eines Amtes wird kaum mehr anerkannt. 
Aber es ist eine andere Autorität im Entstehen, die Autorität dessen, der 
sich um die Sache der anderen verdient macht. Das hat die Situation des 
Amtes in der Kirche sehr verändert. Aber es nützt nichts, wenn wir über 
Autoritäts- und Gehorsamskrise jammern. Wir müssen uns vielmehr zu- 
rückbesinnen auf die Art der Autorität, die nach dem Neuen Testament 
allein möglich ist: die Autorität des Dienstes. Es ist ja kein Zufall, daß 
sich im Neuen Testament kein einziger der Termini zur Bezeichnung der 
kirchlichen Ämter findet, die sonst in der Antike zur Umschreibung 
menschlicher Autorität verwendet werden. In der Nachfolge Jesu, der 
nicht gekommen ist, um sich bedienen zu lassen, sondern um zu dienen und 
sich hinzugeben für die vielen (Mk 10,45), gibt es keine andere Autorität 
als die des Dienstes. 

Der Glaube des Priesters muß sich heute gerade darin bewähren, daß 
er auf alles Macht- und Prestigedenken verzichtet, um sich ganz auf die 
Überzeugungskraft des Glaubens und der Liebe zu verlassen. Das ist die 
vom Evangelium geforderte Armut; sie ist ein Zeugnis des Glaubens, weil 
sie sich allein auf die Macht des Glaubens verläßt. Diese Armut bringt 
uns dann in Solidarität mit den Armen und Schwachen, mit den nieder 
Stehenden und Verfolgten, denen wir in der Nachfolge Jesu immer zuerst 
verbunden sein müssen. Sie macht uns aber auch frei, wenn es sein muß, 
gegen die Mächtigen zu protestieren und zu sagen: •Es ist dir nicht er- 
laubt" (Mt 14,4). Führen wir also keine nutzlosen und blamablen Rück- 
zugsgefechte um im Grunde doch vergangene Positionen! Verteidigen wir 
nicht, was am Ende doch nicht zu verteidigen ist! Suchen wir lediglich zu 
dienen in christlich geprägter Menschlichkeit, Brüderlichkeit und Einsatz- 

bereitschaft! 
Ein dienender Glaube wird die Einheit von Gottes- und Nächstenliebe 

als die heute in besonderer Weise aktuelle Form des Glaubens betrachten. 



Walter Kasper 250 

Er wird von Christus her die Würde jedes Menschen verteidigen müssen, 
und er wird in jedem Menschen Christus zu finden suchen. In der Nach- 
folge Jesu muß unser Glaube deshalb menschlich, brüderlich, weltlich wer- 
den. Wir sind ja nicht Herren des Glaubens der andern, sondern Mit- 
arbeiter ihrer Freude (2 Kor 1, 24); wir dürfen den Menschen mit unserem 
Glauben keine harten und unerträglichen Lasten auferlegen, an die wir 
selbst keinen Finger rühren (Mt 23,4), sondern wir sollen wissen, daß, 
wie der Mensch nicht für den Sabbat da ist, sondern der Sabbat für den 
Menschen (Mk 2, 27 f.), so auch die Menschen nicht für die Kirche, für die 
Priester und für unsere Gesetze da sind, sondern alles dieses ist für die 
Menschen da, es soll den Menschen helfen, daß sie das Leben in seiner 
Fülle finden (Joh 10,10). Der Glaube an Jesus Christus muß also entfal- 
tet werden als Antwort auf die Fragen der Menschen. Das ist der Dienst, 
der von uns gefordert ist und der durch nichts anderes ersetzbar ist. Aber 
es muß ein Glaube sein, der selbst fragt und hört, ein dialogischer Glaube. 
Er muß in ständigem Gespräch sein mit den aktuellen Fragen, mit den 
begegnenden Menschen und mit der ganzen Gemeinschaft der Kirche. 

Die Krise des Glaubens, von der wir eingangs sprachen, kann keiner für 
sich allein bewältigen. Wir alle müssen uns in unserem Glauben gegen- 
seitig tragen und stützen. In der gegenseitigen Begegnung zwischen den 
Priestern, zwischen Priestern und Laien, im gemeinsamen Gespräch und 
im gemeinsamen Tun soll Christus immer wieder mitten unter uns sein 
(Mt 18,20) und seine Kraft erfahrbar werden. Letztlich gleicht unser 
Glaube einem Experiment, das sich erst in seinem Vollzug als richtig her- 
ausstellen kann. Wir müssen dieses Experiment immer wieder neu unter- 
nehmen, immer wieder neu wagen, um dabei immer wieder neu die Trag- 
kraft, das Leben und den Mut zu erfahren, den dieser Glaube für uns und 
für andere bedeutet. Wir wollen hoffen und beten, daß davon auch in die- 
sen Tagen etwas lebendig werden wird. 




