Bemerkungen iiber das Charismatische in der Kirche

Karl Rahner SJ, Miinchen - Minster/Westf.

I

Die iltere katholische Ekklesiologie seit der Reformationszeit hatte sich
fast ausschlieRlich mit dem Institutionellen in der Kirche beschaftigt. Sie
hatte die Kirche als eine ,societas perfecta“ betrachtet, die durch das hier-
archische Amt geeint, strukturiert und geleitet ist, das im Papst noch ein-
mal in héchster und wirksamer Weise zusammengefafit ist. Man sah zwar
auch in dieser Periode, daf die Kirche heilig ist, diese Heiligkeit zu den
Wesensmerkmalen und -noten (Merkmale, die ein Seiendes erkennbar und
anterscheidbar machen) der Kirche gehért, aber man suchte diese Heilig-
keit fast ausschlieBlich in den Sakramenten und anderen, in der Kirche
gegebenen, objektiven Mitteln zur Heiligkeit, also auch wieder im Institu-
tionellen, und die innere subjektive Heiligkeit durch die rechtfertigende
Gnade wurde fast ausschlieflich als individuelle Begnadung des Einzelnen
fiir ihn selbst empfunden. Wo die Heiligkeit der Heiligen (der kanonisier-
ten oder kanonisierbaren) hervorgehoben wurde, wurde dies zwar als
Beweis der ,hervorragenden Heiligkeit und unerschopflichen Fruchtbar-
keit in allem Guten® der Kirche gewertet (D 1794 — Vat. I), wodurch die
Kirche sich auch ,nach auflen® als ,signum levatum in nationes® als Stif-
tung Christi erweist. Aber diese subjektive Heiligkeit wurde nicht betrach-
tet als inneres Lebensmoment der Kirche, das in einem ganz bestimmten
dialektischen Verhiltnis gegenseitiger Beeinflussung zum Institutionellen
in der Kirche steht und nicht bloR Produkt des institutionellen Tuns des
Amtes in der Kirche ist.

In neuester Zeit, vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil, in ihm und
nach ihm wurde nun eine ausdriicklichere Theologie des Charismatischen
in der Kirche entwickelt. Zunichst wurde deutlicher betont, daf die Kirche
nicht einfach blof eine institutionell verfafite duflere Gesellschaft sei, nicht
nur Heilsmittel, sondern auch selbst Heilsfrucht, dafl das Gegenteil ekkle-
siologischer Nestorianismus ware, daf der Geist und die Gnade fiir die
Kirche als eine eschatologische Wirklichkeit konstitutiv seien. Von da aus
konnen dann die Geistgaben, die ,,Charismen®, nicht nur als in der Kirche
gegeben, sondern auch als fiir sie und ihr eigenes Leben konstitutiv erfafdt
werden. Diese Charismen gehoren ebenso zum Wesen und Leben der Kir-
che wie das Institutionelle. In einer katholischen Ekklesiologie wird dann
betont, daf kein feindlicher Gegensatz zwischen kirchlichem Amt und dem



Karl Rahner 252

Charismatischen besteht weder in der Sache noch im Sprachgebrauch des
Neuen Testamentes. Die Kirche ist nicht nur durch ihre Wahrheit, Gestif-
tetheit durch Christus, durch ihre Sakramente und das in thr anwesende
Heil die ,heilige Kirche®, die ,,communio sanctorum® im objektiven Sinn,
Gemeinschaft des Heiligen, der Heilsgiiter. Sie ist als eschatologische Ge-
meinde der siegreichen Gnade Gottes auch im ganzen heilig durch den von
dieser siegreichen Gnade bewirkten tatsdchlichen Glauben und durch die
Gottes- und Néchstenliebe ihrer Glieder; als solche tritt sie glaubenfor-
dernd und -begriindend in Erscheinung und muf so ihr Wesen bezeugen
(D 1794). Dies aber ist nur méglich durch Charismen, zumal ja auch die
Sakramente nur heiligend wirksam werden kénnen durch fiir sie dispo-
nierende auflersakramentale Gnade Gottes (D 798 f.; 819) und auch der
sakramental Gerechtfertigte auflersakramentaler Gnade, unter Umstin-
den in aufergewohnlichem Mafl bedarf (D 132).

Es braucht hier noch nicht auf eine Unterscheidung eingegangen zu
werden, die vielleicht moglich, aber auch nicht sehr entscheidend ist, zwi-
schen wirksamer aktueller Gnade zu tibernatiirlich christlichem Tun einer-
seits und charismatischen Gnadengaben im engeren Sinn. Man kann
natiirlich eine solche Unterscheidung machen, wenn man unter dem Cha-
rismatischen das in etwa empirisch Auflergewéhnliche versteht, das einem
fiir den Nutzen von Anderen von Gott gegeben wird. Aber wenn man be-
denkt, dafl jede individuell heiligende Gnade eines Einzelnen immer auch
dem Ganzen des Leibes Christi zugute kommt, es also eine blof} individuell
einen Einzelnen heiligende Gnade gar nicht gibt, wenn man darauf reflek-
tiert, dafl auch eine, zum Nutzen Anderer gegebene amtliche Vollmacht
oder nicht-institutionelle Begabung von dessen Tréger nur sittlich richtig
verwendet werden, wenn aus der heiligenden Gnade heraus der Vollzug
solcher Begabungen auch ihren Tréger heiligt (wie dies bei sakramentalen
Vollmachten und ihrem Gebrauch ja deutlich wird), wenn schliefllich nicht
iibersehen wird, dafl zwischen dem Gewohnlichen und Auergewdhnlichen
des christlichen Lebens durchaus fliefende Uberginge bestehen, dann ist
die Unterscheidung zwischen aktueller, wirksamer Gnade einerseits und
Charismen anderseits eine sehr sekundare Unterscheidung, die wir hier
getrost meist auf sich beruhen lassen konnen. Wenn wir also vor allem die
kirchlich-soziale Funktion jeder wirksamen aktuellen Gnade bedenken
und nicht ibersehen, dafl diese Gnade als wirksame (im Unterschied zur
hinreichenden Gnade) in der souverdnen Verfugung Gottes steht, die nicht
erzwingbar und nicht berechenbar ist und so der wirksamen Gnade einen
»charismatischen Charakter* gibt, dann kénnen wir sagen, das Charisma-
tische gehort ebenso notwendig und dauernd zum Wesen der Kirche wie
das Amt und die Sakramente. Das Charismatische war nicht nur zur Er-



Das Charismatische in der Kirche 253

leichterung des Anfangs der Kirche gegeben, wie man ofters nach der
Krise des Montanismus verschiichtert zu sagen pflegte, weil man dem
spontan Charismatischen leicht als .Schwirmerei“ mifitraute und das
Charismatische zu sehr nur in bestimmten historischen Erscheinungsfor-
men zu entdecken vermochte, die tatsichlich iiberholt sind, obwohl es doch
gerade zur Natur des Charismatischen als eines Wesenszuges der Kirche
gehdren mufl, daf es im Unterschied zum Amt und seiner Weitergabe in
immer neuen, unerwarteten Formen aufbricht und darum auch immer neu
entdeckt werden mufd.

Daf das Charismatische zum Wesen der Kirche gehort, ist auch aus-
driickliche Lehre der Kirche. So schon bei Pius XII. in der Enzyklika
.Mystici corporis* (D 2288; AAS 35 [1943] 201 f.). Ebenso spricht auch
verhiltnismifig ausfithrlich das Zweite Vatikanum von den Charismen
der Laien (Apostolicam Actuositatem 3; 30; Presbyterorum Ordinis 9);
sie werden vom Heiligen Geist in der Kirche nach seinem Wohlgefallen
verteilt (Lumen gentium 4; 7; 12), dienen der Erneuerung und dem weite-
ren Anfbau der Kirche, konnen auflergewohnlicher oder auch nur ein-
facher und weit gestreut sein. IThre Beurteilung steht grundsatzlich beim
Amt der Kirche, das diese Charismen priifen mufl, echte aber auch nicht
ausléschen darf (L. c.). Eine dhnliche Betonung der Existenz charismati-
scher und nicht nur hierarchischer Gaben in der Kirche findet sich im Mis-
sionsdekret (Ad gentes 4; 23). Die Worte ,Charisma“ und ,charismaticus®
kommen an 14 Stellen in den Texten des Zweiten Vatikanum vor. Freilich
muf} auch festgestellt werden, dafl aufler der Betonung, daff das Amt
einerseits die Charismen respektieren miisse und anderseits sie zu priifen
habe, iiber das Verhiltnis und das Zusammenspiel des Charismatischen
und des Institutionellen im Zweiten Vatikanum nicht sehr viel gesagt
wird. Im Unterschied zur nachreformatorischen Ekklesiologie wird zwar
vom Charismatischen in der Kirche ausdriicklich gesprochen, aber, wie
,Lumen gentium*“ zeigt, ist trotz der Vorordnung des zweiten Kapitels
iber das Volk Gottes vor das dritte iiber das Amt, die Amtskirche immer
noch im Mittelpunkt der ekklesiologischen Betrachtung. Wenn man ein-
mal vielleicht etwas iiberspitzend die Lage der Ekklesiologie charakteri-
sieren darf, so konnte man sagen: Frither wurde fast nur das Amt in der
Ekklesiologie betrachtet und es im besten Fall auch als Vermittlung von
Charismen gesehen, heute wird das Charismatische in etwa als die not-
wendige Motorik des Institutionellen empfunden. Es bleibt die Frage, ob
nicht eine zukiinftige Ekklesiologie das Amt sehen wird als das notwen-
dige Regulativ des Charismatischen, das den cigentlichen Wesenskern der
Kirche ausmacht. Wenn man bedenkt, dafl die Eigentiimlichkeit der Kir-
che gegeniiber der alttestamentlichen Synagoge gerade darin besteht, dafl



Karl Rahner 254

sie die Gegenwart der irreversibel siegreichen Gnade ist und der Unter-
schied beider nicht im Institutionellen als solchen liegt, dann miifite es
eigentlich durchaus moglich sein, die Kirche primér als die geschichtliche
Greifbarkeit des durch den Geist Christi gewirkten Charismatischen zu
sehen und das eigentlich Institutionelle an ihr nur als ein, wenn auch not-
wendiges Regulativ dieses Charismatischen. Gerade aus dieser Uber-
legung ergibt sich aber auch noch einmal umgekehrt ein charismatischer
Charakter des Amtes, da letztlich natirlich die Gaben des Geistes nur
durch eine Gabe des Geistes reguliert werden konnen, also ein einfacher
Gegensatz zwischen Amt und Charisma gar nicht der Wirklichkeit ent-
sprache. Charismen sind durchaus auch denkbar als solche, die den kirch-
lichen Amtern zugedacht sind, ohne die diese Amter nicht richtig verwaltet
werden konnen und fir die diese Amter wegen des eschatologisch end-
giiltigen Geistbesitzes der gesellschafilich verfafiten Kirche eine Verhei-
Bung bedeuten, die an sich von Gott her untriiglich ist und sich wegen die-
ses eschatologischen Charakters der Kirche im Ganzen der Kirche auch
immer wieder siegreich durchsetzt, so wenig dies mit Sicherheit fir den
Einzelfall behauptet werden darf und so wenig donatistisch der einzelne
Akt des Aintes von vornherein als nichtig betrachtet werden darf, wenn
er nicht in einer greifbaren Weise charismatisch getragen ist.

In diesem Zusammenhang muf} fiir das Verstandnis des eben Gesagten
auf die sogenannte sakramentale Gnade bei den Standessakramenten hin-
gewiesen werden und betont werden, daf} solche ,Standesgnaden” (Ordo
und Ehe) aus den Umstanden heraus heroisch und somit, weil ein morali-
sches Wunder, charismatisch auch in einem engeren Sinn sein konnen, und
somit der Ubergang zwischen Standesgnaden (als aktuelle und wirksame)
und Amischarismen im engeren Sinn und iiber die Amtsvollmacht als
solche hinaus sehr flieflend ist. Die faktische Durchsetzung der der Kirche
und darin auch ihrem Amt verheiflenen Unzerstérbarkeit und Lebendig-
keit geschieht zum Teil konkret gewifl durch die gerade dem Amt immer
wieder gegebenen Charismen. Aber tiber diese amtlichen Charismen hin-
aus mufl es anch nicht-institutionelle Charismen geben. Denn die heilige,
vom eschatologischen Sieg der Gnade Gottes durch ihre eigene Erschei-
nung in der Welt Zeugnis gebende Kirche ist ja nicht eine Kirche, die nur
durch die Amtstrager konstituiert wird, sondern das heilige Volk Gottes.
Die Charismen, die in allen Christen sein konnen und die in jedem Ge-
rechtfertigten, der im Leibe Christi als dessen Glied eine ganz bestimmte
Funktion hat, darum auch mindestens keimhaft gegeben sind, unterschei-
den sich von den christlichen Tugenden und den aktuellen wirksamen
Gnaden fiir deren Ausiibung nur so, daf sie in diesen Tugenden das fiir
eine christliche Tugend in der Kirche eo ipso gegebene, wenn auch in ver-



Das Charismatische in der Kirche 255

schiedenem Grad wirksame Merkmal des Sozialen, des Offenkundigen,
des Bekenntnisses, Zeugnisses und der Sendung fir die Kirche hervor-
heben. Entsprechend dem ganzen Sinn der Kirche als ,des Sakramentes
der Welt® haben natiirlich diese Charismen notwendig auch eine Bedeu-
tung fir die Welt; durch sie dient die Kirche der Welt in Erfiillung ibres
Weltauftrages. Aus dem eben hervorgehobenen Zusammenhang von
Tugend, wirksamer Gnade und Charisma ergibt sich, dafl neben den gro-
Ben charismatischen Begabungen und ,enthusiastischen® Bewegungen,
die es in der Kirche immer wieder gab und geben mufi, doch auch die
heroische Treue in der Bewiltigung des Alltages, in einem Durchhalten in
geistesgeschichtlich ungiinstigen Situationen und &hnliches durchaus und
sogar in einem relativ engen Sinn charismatisch sein kann, wenn es durch
seine Dauer, unzerstorbare Macht im Ganzen eines Einzellebens oder im
Leben der Kirche die Macht des Geistes Gottes deutlich in Erscheinung
treten 1afit.

Gehoren Charismen zum Wesen der Kirche, so muff das Amt sie nicht
nur dulden, sondern sie prifend pflegen (1 Thess 5,19f.), wie auch das
Zweite Vatikanum betont. Das Amt muf} einsehen und in der Praxis reali-
sieren, daf die Antriebe des Geistes fiir die Kirche nicht immer und not-
wendig bei den Amtsstellen ansetzen miissen, sondern etwas auch vom
heiligen Volk ausgehen kann, insofern in ihm der Geist seine Gnaden-
gaben wirkt. Das Amt darf nicht meinen, eine Bewegung von unten weise
sich schon dadurch als nicht vom Geiste Gottes getragen, als nicht charis-
matisch aus, dafl es dem Amt gelingt, eine solche Bewegung zu unterdriik-
ken. Das Amt kann ebenso ,den Geist ausloschen®, wie dies Einzelne
schuldhaft tun. Daf die Institution in der Kirche als ganze nicht in einen
radikalen Widerspruch definitiver Art zum Wirken des Geistes als gan-
zem kommt, ist zwar mit dem Glauben an die Kirche und ihre gottliche
Verheiflung gegeben, schlieft aber nicht aus, dafl das Amt in vielen Fallen
auch wichtiger Art irrig oder schuldig charismatische Geistbewegungen
unterdriickt, mifitrauisch verfolgt, ohne dafl man so etwas einfach in eine
notwendige und vorsichtige Priifung der Charismen durch das Amt um-
stilisieren diirfte. Das Amt mufl den Mut haben, neue, bisher unbekannte
Weisen des Charismatischen aufkommen zu lassen. Das Amt muff auch
institutionelle Verleiblichungen irgendwelcher Art, zu denen auch das
Charismatische mit Recht sehr bald gelangen mufl, um wirksam zu sein
und zu bleiben, fordern, berichtigen und in das ganze Leben der Kirche
einordnen.



Karl Rahner 256

II.

Nachdem wir so in etwa kurz zusammengefafit das Prinzipielle iiber das
Charismatische in der Kirche gesagt haben, freilich ohne auf das Bibel-
theologische und auf die Geschichte des Charismatischen in der Kirche ein-
zugehen, sei die Frage nach dem Charismatischen noch von einem ande-
ren, eher kirchensoziologischen Ausgangspunkt her angegangen. Es soll
der Satz erlautert werden: Das Charismatische in der Kirche bezeichnet
den Ort, an dem in der Kirche Gott als der Herr der Kirche {iber die Kirche
als ein offenes System verfiigt. Damit dieser Satz verstindlich werden
kann, muf} zunichst erklart werden, was wir meinen, wenn wir die Kirche
ein offenes System nennen. Es gibt eine gewisse Art sowohl der Apolo-
getik der Kirche wie ihrer Bekdmpfung, die beide ausdriicklich oder still-
schweigend von der Voraussetzung ausgehen, die Kirche sei ein geschlosse-
nes System. Mit geschlossenem System ist hier gemeint, dafl dieses System,
d. h. eine Vielfalt verschiedenartiger Wirklichkeiten, die trotz ihrer Ver-
schiedenheit aufeinander bezogen sind und einer gemeinsamen Aufgabe
dienen, von einem Punkt innerhalb des Systems selbst eindeutig bestimmt
und geleitet werde. Mindestens was das eigentlich gesellschaftliche Leben
der Kirche im Unterschied zu einem rein privaten Bereich des Einzelnen
oder zum blofl Weltlichen angeht, stellen sich Freunde und Feinde der
Kirche diese mehr oder weniger ausdriicklich und deutlich so vor, daf} alle
Initiativen, soweit sie nur eine eigentliche Giltigkeit in der Kirche als sol-
cher haben, ginzlich vom Amt und darin letztlich vom obersten Hirten
der Kirche, vom Papst, ausgingen. Man stellt sich die Kirche als eine ab-
solute Monarchie, als ein totalitires System vor, in dem grundsatzlich in
der Dimension des Gesellschaftlichen nur das Geltung habe, was von der
obersten Spitze dieses Systems gewollt, angeordnet oder mindestens in
einer positiven Weise approbiert worden ist. Man denkt natiirlich bei einer
solchen Vorstellung, dafl diese oberste, totalitdr regierende Spitze durch
den Beistand des Heiligen Geistes vor wesentlichen, fiir den Bestand der
Kirche entscheidenden Fehlentscheidungen bewahrt werde und so dieses,
in formaler Gesellschaftlichkeit totalitire und geschlossene System, das
sich von einem systemimmanenten Punkt aus addquat steuert, wegen die-
ses Beistandes des Geistes eben doch kein solches totalitires System sei,
das wegen seiner Verbindung von Allmacht und Fehlbarkeit radikal abzu-
lehnen ist. Aber so sehr diese Idee eines solchen geschlossenen Systems
einer gewissen Art von Papalismus aus dessen autoritirer Mentalitit her-
aus gefallen mag, die Kirche ist kein geschlossenes, sondern ein offenes
System, d. h. ein solches, dessen bestimmter Zustand als gegebener und als
sein sollender nicht von einem systemimmanenten Punkt her adéquat be-



Das Charismatische in der Kirche 257

stimmt werden kann und darf, sondern nur von einem Punkt auflerhalb
des Systems, d. h. von Gott her, so dafl der jeweilige Zustand des Systems
mit Recht charismatisch und nicht institutionell bewirkt genannt werden
mufl.

Dieser letzte Satz ist noch ein wenig zu erldutern. Natiirlich gibt es in
der Kirche innerhalb der Dimension des Amtes und des Rechtes als solcher
eine hochste Spitze, die in dieser Dimension als solcher nicht noch einmal
von einem anderen Punkt in dieser Dimension bestimmt wird. Insofern
gibt es eine hochste, universale, nicht noch einmal von einem anderen
Rechtstrager als solchen abhédngige Vollmacht in der Kirche. In der katho-
lischen Kirche sind Papst und Gesamtepiskopat Trager dieser obersten
Vollmacht in einer eigentiimlichen formal-rechtlich gar nicht mehr ada-
quat faflbaren Einheit, also eine monardchisch-kollegiale Spitze (so wider-
sprichlich dieses Wort klingen mag).

Hier kann diese Frage, wie nach katholischer Auffassung der oberste
Trager der hochsten, universalen Rechtsvollmacht in der Kirche genauer
zu denken ist, auf sich beruhen, weil dies fiir die Frage, ob die Kirche ein
geschlossenes oder offenes System sei, unerheblich ist. Aber eindringlich
muf} betont werden, dafl diese ganze rechtliche Dimension, streng als sol-
che genommen, nur eines der Momente der gesellschaftlichen Wirklich-
keit der Kirche als solcher ist, und zwar nicht ein solches, das tiber die Ge-
samtwirklichkeit und den ganzen Vollzug der iibrigen Momente, auch nur
als gesellschaftlicher, verfiigen konnte. Bei diesem Satz ist natiirlich vor-
ausgesetzt, dafl es in der Gesellschaftlichkeit mindestens der Kirche Mo-
mente gibt, die nicht einfach als Untermomente, Ausgliederungen usw.
der Dimension des Rechtes verstanden werden diirfen, dafl mit anderen
Worten Gesellschaftlichkeit und Strukturiertheit einer Gesellschaft durch
das Recht mindestens in der Kirche nicht identisch sind.

Im Zweiten Vatikanum wurde bei der Beratung der Lehre iber den
Papst fur ,Lumen gentium“ mit einer gewissen Miihe der vom Papst
selbst vorgeschlagene Satz abgelehnt und gestrichen, der Papst sei nur
dem einen Herrn (Jesus Christus) verpflichtet (devinctus). Auch dafl ein
solcher Satz vorgeschlagen werden konnte, zeigt die oben beriihrte Ten-
denz, die Kirche als ein geschlossenes totalitdires System zu verstehen.
Naturlich kann man diesen Satz als Aussage davon verstehen, dafl die
oberste, und zwar personale Spitze des Amtes nicht noch einmal einer an-
deren innerkirchlichen Autoritit in der Dimension des Rechtes unterwor-
fen ist, daf} der oberste Sitz (suprema sedes) von niemand gerichtet wird,
wie es im CIC heifit; und dann wiére dieser abgelehnte Satz natiirlich
richtig. Aber er beschwort doch fast zwangsldufig das Mifiverstindnis her-
auf, der Papst sei in all dem, was seine Aufgabe angeht, nur spontan, nur



Karl Rahner 258

gebend, nicht nehmend, sei nicht nur ein wesentliches Moment unersetz-
licher Art in einem grofieren Ganzen, das seinen ihm eigenen Beitrag in
dieses grofiere Ganze hineinstiftet, ohne adéquat zu wissen und bestimmen
zu kénnen, was aus seinem Beitrag innerhalb dieses Ganzen und was das
Ganze durch diesen seinen Beitrag wird, sondern der Papst sei in der
Dimension des Gesellschaftlichen der Kirche der nur souveran und aktiv
Bestimmende, so dafl alles in der Kirche eigentlich, wenn auch durch viele
Untergebene ausgefiihrt, sein Werk sei. Petrus sei die Kirche, und die
Kirche sei addquat in Petrus enthalten, reformiert und bestimmt. Dem-
entgegen sagen wir, dafl das System der Kirche offen und in diesem Sinne
charismatisch ist. Was man faktisch in der Kirche beobachtet durch ihre
ganze Geschichte hindurch, ndmlich einen wirklichen Pluralismus in allen
Dimensionen der Kirche, innerhalb dessen sich das Papsttum befindet,
ohne darum alles zu bestimmen und zu inaugurieren, das ist keine Tat-
sache, die man ideologisch uminterpretieren miifite zugunsten eines tota-
litiren Papalismus, indem man z. B. sagen wiirde, solche Wirklichkeiten
seien doch durch Approbation, ausdricklichen oder stillschweigenden
Konsens in ein solches absolutes System positiv integriert. Die ersten
Konzilien, fast die ganze Dogmengeschichte, die Urspriinge der Ordens-
gemeinschaften, der Grofiteil der Geschichte der Spiritualitit, das Leben
samt dem Recht der Kirchen des Vorderen Orients, die Geschichte der
Theologie und vieles mehr sind ohne oder ohne nennenswerte Einfliisse
vom Papst her geschichtlich geworden. Diese Tatsache ist, wie gesagt, nicht
umzuinterpretieren. Wenn ausdriicklich in der dogmatischen Ekklesiolo-
gie gelehrt wird, dafl sogar das Amt der Bischéfe trotz ihrer notwendigen
Einheit mit dem Apostolischen Stuhl iuris divini ist, die Bischdfe also nicht
im Namen des Papstes, sondern im Namen Christi ihre Herde regieren,
keine Beamten des Papstes sind, dann ist selbst in der Dimension des
Rechtes der Kirche ein gewisser unaufhebbarer Pluralismus anerkannt,
der nicht einmal in der Dimension des Rechtes dem Papst eine totalitdre
Rechtsbefugnis gestattet.

Man konnte in der Dimension des Rechtes nicht nur das eben kurz ge-
nannte Verhiltnis zwischen Papst und Bischofen, das in der Lehre vom
Gesamtepiskopat als dem Trager der obersten Vollmachten der Kirche
gipfelt, weiterentfalten und konkretisieren. Es gibt auch andere Phéno-
mene in diesem Bereich sogar des Rechtes, die die Offenheit des Systems
dartun. Es gibt z. B. nicht nur in der mittelalterlichen Kanonistik eine
Lehre von der notwendigen Rezeption eines neuen Gesetzes durch das
Kirchenvolk, es gibt dieses Phinomen auch in der Praxis bis auf den heu-
tigen Tag, wenn vielleicht auch nur in weniger auffallenden Fallen.



Das Charismatische in der Kirche 259

Man konnte, wenn auch mit Vorsicht, all diese Beobachtungen ebenso
ausdehnen auf das Gebiet der Wahrheitsfindung in der Kirche. Auch hier
ist das Lehramt unbeschadet seiner echten Autoritit ein partikulares
Moment in einem offenen System und nicht der Punkt, von dem als inner-
kirchlichem her das Glaubensbewufitsein der Kirche allein und adiquat
bestimmt wiirde. Das Lehramt ist nicht nur an Schrift und Tradition ge-
bunden, die beide ihm vorgeordnet sind; es kann auch seine eigene Arbeit
in der Bewahrung und besonders der Entfaltung der Glaubenshinterlage
nur durchfiihren mit Hilfe der Theologie und des allgemeinen geistigen
Bewufltseins, die beide nicht einfach von ihm abhdngen. Was die Theolo-
gie angeht, so hat das Lehramt zwar mit Recht die Moglichkeit, theologi-
sche Lehrmeinungen zu zensurieren und zu verwerfen, es kann aber den
positiven Fortschritt der Theologie nicht einfach befehlen, schon deswegen
nicht, weil es niemandem in concreto befehlen kann, Theologie zu treiben.
Es zeigt sich {iberdies auch immer wieder, daf} die Geschichte der in kir-
chenlehramtlichen Auflerungen verwendeten Begriffe vom kirchlichen
Lehramt gar nicht addquat gesteuert werden kann, wenn natiirlich auch
die kirchenamtliche Lehre auf die Begriffsgeschichte einen Einflufl hat. So
kann es kommen, dafl durch eine solche, vom Lehramt unabhingige Be-
griffsgeschichte das Lehramt gezwungen wird, gegen seine fritheren Ab-
sichten die Glaubensinhalte in einer neuen Begrifflichkeit auszusagen,
wenn es nicht Gefahr laufen will, dafl die in einer erstarrten Begrifflich-
keit vorgetragenen Lehren nicht mehr verstanden und als unvollziehbar
abgelehnt werden. Auch in der Dimension ihres Wahrheitsbewufitseins
ist die Kirche ein offenes System, innerhalb dessen auch ein Papst nicht
vorauswissen kann, wie die weitere Glaubens- und Dogmengeschichte
verlauft.

Alle die Momente, die das konkrete Leben der Kirche in allen ihren
Dimensionen bedingen oder konstituieren, Offenbarung, Weltgeschichte,
Geschichte der Kultur, der Wissenschaft, Einwirkungen der Politik usf.,
stehen in gegenseitiger Wechselwirkung, modifizieren sich gegenseitig,
und all das bildet eine Geschichte, die auch innerweltlich in eine unbe-
kannte, nie adaquat prognostizierbare Zukunft hineinstrebt. Auch der
Papst ist nicht nur der Steuermann der Geschichte der Kirche, sondern
auch der durch eine Geschichte Gesteuerte, deren eigentlicher Steuermann
selbst nicht dieser Geschichte angehdrt. Man konnte sagen, dafl dies etwas
ist, was der Kirche nicht eigentiimlich ist, sondern ein Charakteristikum
bildet in schlechthin aller menschlichen Geschichte, die immer und iiberall
offen ist und durch keine Futurologie addquat auf eine reflex und addquat
vorausgewufite Zukunft hin gesteuert werden darf. Auch wenn in einem
gewissen Sinne wenigstens die Offenheit und Unvorhersehbarkeit der Zu-



Karl Rahner 260

kunft und so die Offenheit jedes gesellschaftlichen Systems, die einem sol-
chen vielleicht gegen seinen eigenen Willen zukommt, nur ein tritber Rest
ist, den der rational planende Zukunftswille des Menschen in der Gestal-
tung der Welt und in der Selbstmanipulation des Menschen eben dulden
miisse. Aber in der Kirche ist diese Offenheit der Zukunft und damit des
Systems nicht der blof§ zu duldende Rest in einem System, das es nicht fer-
tigbringt, sich von einem einzigen Punkt des Systems her totalitir zu kon-
stituieren, sich selbst so adidquat zu besitzen, sondern gerade das, was posi-
tiv als bejahtes Wesensmoment des Systems bejaht wird. Die Kirche mufl
offenbleiben wollen, weil sie nur in dieser Weise sie selber sein kann als
der Exodus, das pilgernde Volk in die Unbegreiflichkeit Gottes hinein,
als Ort der radikalen Verheilung und Hoffnung, die keinen innerwelt-
lichen Namen mehr hat, als Wille zur absoluten Zukunft aber gerade so
durch die willige Annahme der Offenheit auf unbekannte Zukunft der
Kirche innerweltlicher Art vermittelt wird.

Von diesem Wesen der Kirche als eines grundsitzlich und bleibend
offenen Systems her bekommt das Charismatische in der Kirche erst sein
eigentlichstes Wesen. Dieses Charismatische ist nicht nur und nicht einmal
in erster Linie so etwas wie ein partikuldrer Einzelfaktor innerhalb der
Kirche, der gewissermafien kategorial von auflen fast wie ein Stérmoment
durch Gott in die Kirche eingefihrt wird, das Charismatische ist vielmehr
das Stichwort fiir die letzte Unverrechenbarkeit simtlicher anderer Mo-
mente in der Kirche untereinander. Das Charismatische ist somit, wenn
man so sagen darf, transzendentaler Art, kein Moment im System der
Kirche, sondern eine Eigentiimlichkeit des Systems als ganzen. Was den-
noch am Charismatischen in der Kirche konkret und kategorial ist, kénnte
vielleicht, ohne das Wesen dieses Charismatischen aufzuheben, als durch
die innerweltliche Offenheit der Geschichte als schopferischer Freiheit
konstituiert gedacht werden. Dieses geschichtlich Freie, von keinem Punkt
der Welt aus addquat Steuerbare der profanen Geschichte, die ja auch ein
Moment und eine Bedingung der Geschichte der Kirche ist, wiirde zum
eigentlich Charismatischen in der Kirche dadurch werden, dafl eben diese
Offenheit der innerweltlichen Zukunft durch die Gnade des Geistes der
Kirche zur Vermittlung wird fir die Menschen der Kirche auf die absolute
Zukuntt hin.

I1I.

Eine dritte Uberlegung wire nun anzustellen: Die Frage nach dem kon-
kreten Zusammenspiel von Amt ind freiem Charisma. Wenn das im
ersten Abschnitt Gesagte beachtet wird und wir das Zusammenspiel von
Lehramt und charismatischer Glaubensentwicklung und Theologie bei-



Das Charismatische in der Kirche 261

seitelassen, also auf die Beziehungen zwischen Amt und Charisma in der
Dimension des konkreten christlichen und kirchlichen Lebens blicken und
dabei bedenken, dafl sich bei diesem Zusammenspiel in einem offenen
System der Kirche vom Wesen dieses Systems her Konfliktfille gar nicht
vermeiden lassen, dann kann unsere dritte Frage ganz schlicht auch for-
muliert werden als Frage nach dem kirchlichen Gehorsam. So ist im Laufe
der Kirchengeschichte unsere Frage auch immer wieder gestellt worden,
besonders dann, wenn charismatische Propheten mit ihrem Sendungs-
bewufitsein in Konflikt mit dem Amt und seiner Leitung kamen.

Wenn wir vom Gehorsam im Zusammenhang mit dem Charisma spre-
chen, so ist offenbar damit die Voraussetzung gemacht, dafl der kirchliche
Gehorsam eines Christen, Priesters und Ordensmannes zwar eine, aber
nicht die einzige, alles andere in sich integrierende Tugend sei, dafl auch
innerhalb der vom Gehorsam mitbestimmten Lebensdimension eines Chri-
sten urspriingliche Eigeninitiative, kritische Reflexion, eigene, unabwilz-
bare Verantwortung fiir das eigene Tun gegeben sein miissen, dafl also
der Gehorsam ebenso wie die rechtliche Amtsvollmacht in einem offenen
System gegenseitiger Beeinflussung und Abhéngigkeit zwischen Autori-
tatstrager und ,Untergebenem® steht, der Gehorsam also innerhalb der
Kirche anders zu denken ist, als wenn er die legitime Antwort eines ,Un-
tergebenen® gegeniiber einer totalitir und autoritir gedachten Vollmacht
wire, die in einem geschlossenen System alles bestimmt und von nieman-
dem selbst bestimmt wird. Wenn man so Gehorsam als solchen in einem
offenen System bei gegenseitiger Beeinflussung sieht, wenn also Gehorsam
Eigeninitiative erlaubt, ja fordert, Kritik nicht verbietet, wenn durchaus
damit zu rechnen ist, auch in der Kirche, dafl ein prinzipiell gehorsam sein
Wollender mit Berufung auf sein Gewissen unter Umstédnden die Aus-
fiihrung eines Befehles verweigern mufi, dann ist von dem Begriff des
offenen Systems her klar, dafl es keine formalen Prinzipien in all diesen
Konfliktfillen geben kann, von denen aus eine eindeutige Losung solcher
Konfliktfille in blof theoretischer Uberlegung moglich ist.

Schon die konkrete und genaue Dosierung zwischen Eigeninitiative und
gehorsamer Erfiillung der Befehle von oben 148t sich nicht mehr von all-
gemeinen Prinzipien her eindeutig festlegen. Dasselbe gilt von unzéhli-
gen anderen Fragen, in denen charismatische Bewegungen und Tendenzen
einerseits und das Amt anderseits in Konflikt kommen kdnnen. Nationale
Eigenart einer regionalen Kirche und deren Eingegliedertheit in die eine
Weltkirche, Zentralismus und Dezentralisation, Freiheit der theologischen
Forschung und Sicherheit der Lehre, sakramentale und existentielle From-
migkeit, Innerlichkeit und Kult einerseits und christliche Verantwortung
fiir eine profane Welt anderseits, Weltflucht und Weltbejahung usw. sind



Karl Rahner 262

Gegensatzpaare, bei denen jeder dieser Gegensitze vom Amt oder vom
Charisma getragen, geschiitzt und gefordert werden kann, so Konflikte
hinsichtlich des konkreten Ausgleichs und der Versohnung dieser Gegen-
satze entstehen, da die konkrete Vers6hnung selbst keine ein fiir allemal
feste Grofle ist, sondern immer aufs neue in der konkreten Entscheidung
gefunden werden muf}, ohne daB sie als konkrete aus abstrakten Prinzi-
pien allein gefunden werden kann. Wenn man sich da mit dem Satz be-
gniigen wiirde, im Konfliktsfalle zwischen Amt und Charisma habe das
Amt und somit der Gehorsam das letzte Wort, wenn auch nicht das vor-
letzte, so kann man das als eine gewisse praktische Faustregel gelten las-
sen, aber das Problem ist damit nicht gelést. Denn ein wirklich letztes
Wort gibt es nur hinsichtlich dessen, was schon oder durch dieses Wort
vergangen ist; fiir die Zukunft gibt es eigentlich kein letztes Wort. Denn
selbst der einen Befehl gehorsam Ausfiithrende kann immer noch damit
rechnen, dafl spiter ein solcher Befehl zuriickgenommen wird, daf die
Situation sich radikal dndert und so den fraglichen Befehl gegenstandslos
macht, dafl der Generationenwechsel in der Kirche, der Fortschritt der
Theologie usw. viele Befehle iiberholen und so ganz neuer Raum fiir die
Charismen in der Kirche geschaffen wird.

Dadurch, daf} der Gehorsam selbst noch einmal im offenen System der
Kirche steht und der Gehorsame selbst gar nicht bloff gehorsam sein kann,
sondern immer neu und in eigener Verantwortung eine Synthese zwischen
verantwortlicher Eigeninitiative und Gehorsam in einem auch kritischen
Verhiltnis zum Gesetz und zum Befehl schaffen muff, dadurch also, dafl
es in der Ubung des Gehorsams gar kein allgemeines und formales Gesetz
ein fiir allemal gibt, wie konkret diese Ubung im einzelnen Fall aussehen
miisse, kommt in den Gehorsam gegeniiber dem Institutionellen in der
Kirche selbst ein charismatisches Element hinein, ein Walten des Geistes,
das weder vom Triger des Institutionellen noch von dem Gehorchenden
eindeutig vorausgesehen und manipuliert werden kann.

Ganz einfach gesagt: Wenn der Gehorsam selbst noch einmal an die
freie Initiative und die eigenverantwortliche Entscheidung des Gehor-
chenden in der Kirche appellieren muf}, ist auch von daher das Institutio-
nelle in der Kirche eine legitime Grofle, aber sie bleibt umfafit von dem
charismatischen Walten des Geistes in der Kirche, der in einer, vom Men-
schen und von der Institution nicht addquat vorausplanbaren Weise das
offene System der Kirche immer wieder der Zukunft entgegenfiihrt, die er
selbst und sonst niemand verfiigt hat. Es gibt das Charismatische in der
Kirche, dieses ist nicht blof} dialektisch auf gleicher Ebene dem Institutio-
nellen zugeordnet, sondern das Erste und Eigentlimlichste unter den for-
malen Wesensziigen der Kirche Giberhaupt.





