
Bemerkungen über das Charismatische in der Kirche 

Karl Rahner SJ, München - Münster/Westf. 

I. 

Die ältere katholische Ekklesiologie seit der Reformationszeit hatte sich 
fast ausschließlich mit dem Institutionellen in der Kirche beschäftigt. Sie 
hatte die Kirche als eine •societas perfecta" betrachtet, die durch das hier- 
archische Amt geeint, strukturiert und geleitet ist, das im Papst noch ein- 
mal in höchster und wirksamer Weise zusammengefaßt ist. Man sah zwar 
auch in dieser Periode, daß die Kirche heilig ist, diese Heiligkeit zu den 
Wesensmerkmalen und -noten (Merkmale, die ein Seiendes erkennbar und 
unterscheidbar machen) der Kirche gehört, aber man suchte diese Heilig- 
keit fast ausschließlich in den Sakramenten und anderen, in der Kirche 
gegebenen, objektiven Mitteln zur Heiligkeit, also auch wieder im Institu- 
tionellen, und die innere subjektive Heiligkeit durch die rechtfertigende 
Gnade wurde fast ausschließlich als individuelle Begnadung des Einzelnen 
für ihn selbst empfunden. Wo die Heiligkeit der Heiligen (der kanonisier- 
ten oder kanonisierbaren) hervorgehoben wurde, wurde dies zwar als 
Beweis der •hervorragenden Heiligkeit und unerschöpflichen Fruchtbar- 
keit in allem Guten" der Kirche gewertet (D 1794 - Vat. I), wodurch die 
Kirche sich auch •nach außen" als •signum levatum in nationes" als Stif- 
tung Christi erweist. Aber diese subjektive Heiligkeit wurde nicht betrach- 
tet als inneres Lebensmoment der Kirche, das in einem ganz bestimmten 
dialektischen Verhältnis gegenseitiger Beeinflussung zum Institutionellen 
in der Kirche steht und nicht bloß Produkt des institutionellen Tuns des 
Amtes in der Kirche ist. 

In neuester Zeit, vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil, in ihm und 
nach ihm wurde nun eine ausdrücklichere Theologie des Charismatischen 
in der Kirche entwickelt. Zunächst wurde deutlicher betont, daß die Kirche 
nicht einfach bloß eine institutionell verfaßte äußere Gesellschaft sei, nicht 
nur Heilsmittel, sondern auch selbst Heilsfrucht, daß das Gegenteil ekkle- 
siologischer Nestorianismus wäre, daß der Geist und die Gnade für die 
Kirche als eine eschatologische Wirklichkeit konstitutiv seien. Von da aus 
können dann die Geistgaben, die •Charismen", nicht nur als in der Kirche 
gegeben, sondern auch als für sie und ihr eigenes Leben konstitutiv erfaßt 
werden. Diese Charismen gehören ebenso zum Wesen und Leben der Kir- 
che wie das Institutionelle. In einer katholischen Ekklesiologie wird dann 
betont, daß kein feindlicher Gegensatz zwischen kirchlichem Amt und dem 



Karl Rahner 252 

Charismatischen besteht weder in der Sache noch im Sprachgebrauch des 
Neuen Testamentes. Die Kirche ist nicht nur durch ihre Wahrheit, Gestif- 
tetheit durch Christus, durch ihre Sakramente und das in ihr anwesende 
Heil die •heilige Kirche", die •communio sanctorum" im objektiven Sinn, 
Gemeinschaft des Heiligen, der Heilsgüter. Sie ist als eschatologische Ge- 
meinde der siegreichen Gnade Gottes auch im ganzen heilig durch den von 
dieser siegreichen Gnade bewirkten tatsächlichen Glauben und durch die 
Gottes- und Nächstenliebe ihrer Glieder; als solche tritt sie glaubenfor- 
dernd und -begründend in Erscheinung und muß so ihr Wesen bezeugen 
(D 1794). Dies aber ist nur möglich durch Charismen, zumal ja auch die 
Sakramente nur heiligend wirksam werden können durch für sie dispo- 
nierende außersakramentale Gnade Gottes (D 798 f.; 819) und auch der 
sakramental Gerechtfertigte außersakramentaler Gnade, unter Umstän- 
den in außergewöhnlichem Maß bedarf (D 132). 

Es braucht hier noch nicht auf eine Unterscheidung eingegangen zu 
werden, die vielleicht möglich, aber auch nicht sehr entscheidend ist, zwi- 
schen wirksamer aktueller Gnade zu übernatürlich christlichem Tun einer- 
seits und charismatischen Gnadengaben im engeren Sinn. Man kann 
natürlich eine solche Unterscheidung machen, wenn man unter dem Cha- 
rismatischen das in etwa empirisch Außergewöhnliche versteht, das einem 
für den Nutzen von Anderen von Gott gegeben wird. Aber wenn man be- 
denkt, daß jede individuell heiligende Gnade eines Einzelnen immer auch 
dem Ganzen des Leibes Christi zugute kommt, es also eine bloß individuell 
einen Einzelnen heiligende Gnade gar nicht gibt, wenn man darauf reflek- 
tiert, daß auch eine, zum Nutzen Anderer gegebene amtliche Vollmacht 
oder nicht-institutionelle Begabung von dessen Träger nur sittlich richtig 
verwendet werden, wenn aus der heiligenden Gnade heraus der Vollzug 
solcher Begabungen auch ihren Träger heiligt (wie dies bei sakramentalen 
Vollmachten und ihrem Gebrauch ja deutlich wird), wenn schließlich nicht 
übersehen wird, daß zwischen dem Gewöhnlichen und Außergewöhnlichen 
des christlichen Lebens durchaus fließende Übergänge bestehen, dann ist 
die Unterscheidung zwischen aktueller, wirksamer Gnade einerseits und 
Charismen anderseits eine sehr sekundäre Unterscheidung, die wir hier 
getrost meist auf sich beruhen lassen können. Wenn wir also vor allem die 
kirchlich-soziale Funktion jeder wirksamen aktuellen Gnade bedenken 
und nicht übersehen, daß diese Gnade als wirksame (im Unterschied zur 
hinreichenden Gnade) in der souveränen Verfügung Gottes steht, die nicht 
erzwingbar und nicht berechenbar ist und so der wirksamen Gnade einen 
•charismatischen Charakter" gibt, dann können wir sagen, das Charisma- 
tische gehört ebenso notwendig und dauernd zum Wesen der Kirche wie 
das Amt und die Sakramente. Das Charismatische war nicht nur zur Er- 



Das Charismatisclie in der Kirche 253 

leichterung des Anfangs der Kirche gegeben, wie man öfters nach der 
Krise des Montanismus verschüchtert zu sagen pflegte, weil man dem 
spontan Charismatischen leicht als •Schwärmerei" mißtraute und das 
Charismatische zu sehr nur in bestimmten historischen Erscheinungsfor- 
men zu entdecken vermochte, die tatsächlich überholt sind, obwohl es doch 
gerade zur Natur des Charismatischen als eines Wesenszuges der Kirche 
gehören muß, daß es im Unterschied zum Amt und seiner Weitergabe in 
immer neuen, unerwarteten Formen aufbricht und darum auch immer neu 
entdeckt werden muß. 

Daß das Charismatische zum Wesen der Kirche gehört, ist auch aus- 
drückliche Lehre der Kirche. So schon bei Pius XII. in der Enzyklika 
•Mystici corporis" (D2288; AAS 35 [1943] 201 f.). Ebenso spricht auch 
verhältnismäßig ausführlich das Zweite Vatikanum von den Charismen 
der Laien (Apostolicam Actuositatem 3; 30; Presbyterorum Ordinis 9); 
sie werden vom Heiligen Geist in der Kirche nach seinem Wohlgefallen 
verteilt (Lumen gentium 4; 7; 12), dienen der Erneuerung und dem weite- 
ren Aufbau der Kirche, können außergewöhnlicher oder auch nur ein- 
facher und weit gestreut sein. Ihre Beurteilung steht grundsätzlich beim 
Amt der Kirche, das diese Charismen prüfen muß, echte aber auch nicht 
auslöschen darf (1. c). Eine ähnliche Betonung der Existenz charismati- 
scher und nicht nur hierarchischer Gaben in der Kirche findet sich im Mis- 
sionsdekret (Ad gentes 4; 23). Die Worte •Charisma" und •charismaticus" 
kommen an 14 Stellen in den Texten des Zweiten Vatikanum vor. Freilich 
muß auch festgestellt werden, daß außer der Betonung, daß das Amt 
einerseits die Charismen respektieren müsse und anderseits sie zu prüfen 
habe, über das Verhältnis und das Zusammenspiel des Charismatischen 
und des Institutionellen im Zweiten Vatikanum nicht sehr viel gesagt 
wird. Im Unterschied zur nachreformatorischen Ekklesiologie wird zwar 
vom Charismatischen in der Kirche ausdrücklich gesprochen, aber, wie 
•Lumen gentium" zeigt, ist trotz der Vorordnung des zweiten Kapitels 
über das Volk Gottes vor das dritte über das Amt, die Amtskirche immer 
noch im Mittelpunkt der ekklesiologischen Betrachtung. Wenn man ein- 
mal vielleicht etwas überspitzend die Lage der Ekklesiologie charakteri- 
sieren darf, so könnte man sagen: Früher wurde fast nur das Amt in der 
Ekklesiologie betrachtet und es im besten Fall auch als Vermittlung von 
Charismen gesehen, heute wird das Charismatische in etwa als die not- 
wendige Motorik des Institutionellen empfunden. Es bleibt die Frage, ob 
nicht eine zukünftige Ekklesiologie das Amt sehen wird als das notwen- 
dige Regulativ des Charismatischen, das den eigentlichen Wesenskern der 
Kirche ausmacht. Wenn man bedenkt, daß die Eigentümlichkeit der Kir- 
che gegenüber der alttestamentlichen Synagoge gerade darin besteht, daß 



Karl Rahner 254 

sie die Gegenwart der irreversibel siegreichen Gnade ist und der Unter- 
schied beider nicht im Institutionellen als solchen liegt, dann müßte es 
eigentlich durchaus möglich sein, die Kirche primär als die geschichtliche 
Greifbarkeit des durch den Geist Christi gewirkten Charismatischen zu 
sehen und das eigentlich Institutionelle an ihr nur als ein, wenn auch not- 
wendiges Regulativ dieses Charismatischen. Gerade aus dieser Über- 
legung ergibt sich aber auch noch einmal umgekehrt ein charismatischer 
Charakter des Amtes, da letztlich natürlich die Gaben des Geistes nur 
durch eine Gabe des Geistes reguliert werden können, also ein einfacher 
Gegensatz zwischen Amt und Charisma gar nicht der Wirklichkeit ent- 
spräche. Charismen sind durchaus auch denkbar als solche, die den kirch- 
lichen Ämtern zugedacht sind, ohne die diese Ämter nicht richtig verwaltet 
werden können und für die diese Ämter wegen des eschatologisch end- 
gültigen Geistbesitzes der gesellschaftlich verfaßten Kirche eine Verhei- 
ßung bedeuten, die an sich von Gott her untrüglich ist und sich wegen die- 
ses eschatologischen Charakters der Kirche im Ganzen der Kirche auch 
immer wieder siegreich durchsetzt, so wenig dies mit Sicherheit für den 
Einzelfall behauptet werden darf und so wenig donatistisch der einzelne 
Akt des Amtes von vornherein als nichtig betrachtet werden darf, wenn 
er nicht in einer greifbaren Weise charismatisch getragen ist. 

In diesem Zusammenhang muß für das Verständnis des eben Gesagten 
auf die sogenannte sakramentale Gnade bei den Standessakramenten hin- 
gewiesen werden und betont werden, daß solche •Standesgnaden" (Ordo 
und Ehe) aus den Umständen heraus heroisch und somit, weil ein morali- 
sches Wunder, charismatisch auch in einem engeren Sinn sein können, und 
somit der Übergang zwischen Standesgnaden (als aktuelle und wirksame) 
und Amtscharismen im engeren Sinn und über die Amtsvollmacht als 
solche hinaus sehr fließend ist. Die faktische Durchsetzung der der Kirche 
und darin auch ihrem Amt verheißenen Unzerstörbarkeit und Lebendig- 
keit geschieht zum Teil konkret gewiß durch die gerade dem Amt immer 
wieder gegebenen Charismen. Aber über diese amtlichen Charismen hin- 
aus muß es auch nicht-institutionelle Charismen geben. Denn die heilige, 
vom eschatologischen Sieg der Gnade Gottes durch ihre eigene Erschei- 
nung in der Welt Zeugnis gebende Kirche ist ja nicht eine Kirche, die nur 
durch die Amtsträger konstituiert wird, sondern das heilige Volk Gottes. 
Die Charismen, die in allen Christen sein können und die in jedem Ge- 
rechtfertigten, der im Leibe Christi als dessen Glied eine ganz bestimmte 
Funktion hat, darum auch mindestens keimhaft gegeben sind, unterschei- 
den sich von den christlichen Tugenden und den aktuellen wirksamen 
Gnaden für deren Ausübung nur so, daß sie in diesen Tugenden das für 
eine christliche Tugend in der Kirche eo ipso gegebene, wenn auch in ver- 



Das Charistnatische in der Kirche 255 

schiedenem Grad wirksame Merkmal des Sozialen, des Offenkundigen, 
des Bekenntnisses, Zeugnisses und der Sendung für die Kirche hervor- 
heben. Entsprechend dem ganzen Sinn der Kirche als •des Sakramentes 
der Welt" haben natürlich diese Charismen notwendig auch eine Bedeu- 
tung für die Welt; durch sie dient die Kirche der Welt in Erfüllung ihres 
Weltauftrages. Aus dem eben hervorgehobenen Zusammenhang von 
Tugend, wirksamer Gnade und Charisma ergibt sich, daß neben den gro- 
ßen charismatischen Begabungen und •enthusiastischen" Bewegungen, 
die es in der Kirche immer wieder gab und geben muß, doch auch die 
heroische Treue in der Bewältigung des Alltages, in einem Durchhalten in 
geistesgeschichtlich ungünstigen Situationen und ähnliches durchaus und 
sogar in einem relativ engen Sinn charismatisch sein kann, wenn es durch 
seine Dauer, unzerstörbare Macht im Ganzen eines Einzellebens oder im 
Leben der Kirche die Macht des Geistes Gottes deutlich in Erscheinung 

treten läßt. 
Gehören Charismen zum Wesen der Kirche, so muß das Amt sie nicht 

nur dulden, sondern sie prüfend pflegen (1 Thess 5,19 f.), wie auch das 
Zweite Vatikanum betont. Das Amt muß einsehen und in der Praxis reali- 
sieren, daß die Antriebe des Geistes für die Kirche nicht immer und not- 
wendig bei den Amtsstellen ansetzen müssen, sondern etwas auch vom 
heiligen Volk ausgehen kann, insofern in ihm der Geist seine Gnaden- 
gaben wirkt. Das Amt darf nicht meinen, eine Bewegung von unten weise 
sich schon dadurch als nicht vom Geiste Gottes getragen, als nicht charis- 
matisch aus, daß es dem Amt gelingt, eine solche Bewegung zu unterdrük- 
ken. Das Amt kann ebenso •den Geist auslöschen", wie dies Einzelne 
schuldhaft tun. Daß die Institution in der Kirche als ganze nicht in einen 
radikalen Widerspruch definitiver Art zum Wirken des Geistes als gan- 
zem kommt, ist zwar mit dem Glauben an die Kirche und ihre göttliche 
Verheißung gegeben, schließt aber nicht aus, daß das Amt in vielen Fällen 
auch wichtiger Art irrig oder schuldig charismatische Geistbewegungen 
unterdrückt, mißtrauisch verfolgt, ohne daß man so etwas einfach in eine 
notwendige und vorsichtige Prüfung der Charismen durch das Amt um- 
stilisieren dürfte. Das Amt muß den Mut haben, neue, bisher unbekannte 
Weisen des Charismatischen aufkommen zu lassen. Das Amt muß auch 
institutionelle Verleiblichungen irgendwelcher Art, zu denen auch das 
Charismatische mit Recht sehr bald gelangen muß, um wirksam zu sein 
und zu bleiben, fördern, berichtigen und in das ganze Leben der Kirche 

einordnen. 



Karl Rahner 256 

II. 

Nachdem wir so in etwa kurz zusammengefaßt das Prinzipielle über das 
Charismatische in der Kirche gesagt haben, freilich ohne auf das Bibel- 
theologische und auf die Geschichte des Charismatischen in der Kirche ein- 
zugehen, sei die Frage nach dem Charismatischen noch von einem ande- 
ren, eher kirchensoziologischen Ausgangspunkt her angegangen. Es soll 
der Satz erläutert werden: Das Charismatische in der Kirche bezeichnet 
den Ort, an dem in der Kirche Gott als der Herr der Kirche über die Kirche 
als ein offenes System verfügt. Damit dieser Satz verständlich werden 
kann, muß zunächst erklärt werden, was wir meinen, wenn wir die Kirche 
ein offenes System nennen. Es gibt eine gewisse Art sowohl der Apolo- 
getik der Kirche wie ihrer Bekämpfung, die beide ausdrücklich oder still- 
schweigend von der Voraussetzung ausgehen, die Kirche sei ein geschlosse- 
nes System. Mit geschlossenem System ist hier gemeint, daß dieses System, 
d. h. eine Vielfalt verschiedenartiger Wirklichkeiten, die trotz ihrer Ver- 
schiedenheit aufeinander bezogen sind und einer gemeinsamen Aufgabe 
dienen, von einem Punkt innerhalb des Systems selbst eindeutig bestimmt 
und geleitet werde. Mindestens was das eigentlich gesellschaftliche Leben 
der Kirche im Unterschied zu einem rein privaten Bereich des Einzelnen 
oder zum bloß Weltlichen angeht, stellen sich Freunde und Feinde der 
Kirche diese mehr oder weniger ausdrücklich und deutlich so vor, daß alle 
Initiativen, soweit sie nur eine eigentliche Gültigkeit in der Kirche als sol- 
cher haben, gänzlich vom Amt und darin letztlich vom obersten Hirten 
der Kirche, vom Papst, ausgingen. Man stellt sich die Kirche als eine ab- 
solute Monarchie, als ein totalitäres System vor, in dem grundsätzlich in 
der Dimension des Gesellschaftlichen nur das Geltung habe, was von der 
obersten Spitze dieses Systems gewollt, angeordnet oder mindestens in 
einer positiven Weise approbiert worden ist. Man denkt natürlich bei einer 
solchen Vorstellung, daß diese oberste, totalitär regierende Spitze durch 
den Beistand des Heiligen Geistes vor wesentlichen, für den Bestand der 
Kirche entscheidenden Fehlentscheidungen bewahrt werde und so dieses, 
in formaler Gesellschaftlichkeit totalitäre und geschlossene System, das 
sich von einem systemimmanenten Punkt aus adäquat steuert, wegen die- 
ses Beistandes des Geistes eben doch kein solches totalitäres System sei, 
das wegen seiner Verbindung von Allmacht und Fehlbarkeit radikal abzu- 
lehnen ist. Aber so sehr diese Idee eines solchen geschlossenen Systems 
einer gewissen Art von Papalismus aus dessen autoritärer Mentalität her- 
aus gefallen mag, die Kirche ist kein geschlossenes, sondern ein offenes 
System, d. h. ein solches, dessen bestimmter Zustand als gegebener und als 
sein sollender nicht von einem systemimmanenten Punkt her adäquat be- 



Das Charismatische in der Kirche 257 

stimmt werden kann und darf, sondern nur von einem Punkt außerhalb 
des Systems, d. h. von Gott her, so daß der jeweilige Zustand des Systems 
mit Recht charismatisch und nicht institutionell bewirkt genannt werden 
muß. 

Dieser letzte Satz ist noch ein wenig zu erläutern. Natürlich gibt es in 
der Kirche innerhalb der Dimension des Amtes und des Rechtes als solcher 
eine höchste Spitze, die in dieser Dimension als solcher nicht noch einmal 
von einem anderen Punkt in dieser Dimension bestimmt wird. Insofern 
gibt es eine höchste, universale, nicht noch einmal von einem anderen 
Rechtsträger als solchen abhängige Vollmacht in der Kirche. In der katho- 
lischen Kirche sind Papst und Gesamtepiskopat Träger dieser obersten 
Vollmacht in einer eigentümlichen formal-rechtlich gar nicht mehr adä- 
quat faßbaren Einheit, also eine monarchisch-kollegiale Spitze (so wider- 
sprüchlich dieses Wort klingen mag). 

Hier kann diese Frage, wie nach katholischer Auffassung der oberste 
Träger der höchsten, universalen Rechtsvollmacht in der Kirche genauer 
zu denken ist, auf sich beruhen, weil dies für die Frage, ob die Kirche ein 
geschlossenes oder offenes System sei, unerheblich ist. Aber eindringlich 
muß betont werden, daß diese ganze rechtliche Dimension, streng als sol- 
che genommen, nur eines der Momente der gesellschaftlichen Wirklich- 
keit der Kirche als solcher ist, und zwar nicht ein solches, das über die Ge- 
samtwirklichkeit und den ganzen Vollzug der übrigen Momente, auch nur 
als gesellschaftlicher, verfügen könnte. Bei diesem Satz ist natürlich vor- 
ausgesetzt, daß es in der Gesellschaftlichkeit mindestens der Kirche Mo- 
mente gibt, die nicht einfach als Untermomente, Ausgliederungen usw. 
der Dimension des Rechtes verstanden werden dürfen, daß mit anderen 
Worten Gesellschaftlichkeit und Strukturiertheit einer Gesellschaft durch 
das Recht mindestens in der Kirche nicht identisch sind. 

Im Zweiten Vatikanum wurde bei der Beratung der Lehre über den 
Papst für •Lumen gentium" mit einer gewissen Mühe der vom Papst 
selbst vorgeschlagene Satz abgelehnt und gestrichen, der Papst sei nur 
dem einen Herrn (Jesus Christus) verpflichtet (devinctus). Auch daß ein 
solcher Satz vorgeschlagen werden konnte, zeigt die oben berührte Ten- 
denz, die Kirche als ein geschlossenes totalitäres System zu verstehen. 
Natürlich kann man diesen Satz als Aussage davon verstehen, daß die 
oberste, und zwar personale Spitze des Amtes nicht noch einmal einer an- 
deren innerkirchlichen Autorität in der Dimension des Rechtes unterwor- 
fen ist, daß der oberste Sitz (suprema sedes) von niemand gerichtet wird, 
wie es im CIC heißt; und dann wäre dieser abgelehnte Satz natürlich 
richtig. Aber er beschwört doch fast zwangsläufig das Mißverständnis her- 
auf, der Papst sei in all dem, was seine Aufgabe angeht, nur spontan, nur 



Karl Rahner 258 

gebend, nicht nehmend, sei nicht nur ein wesentliches Moment unersetz- 
licher Art in einem größeren Ganzen, das seinen ihm eigenen Beitrag in 
dieses größere Ganze hineinstiftet, ohne adäquat zu wissen und bestimmen 
zu können, was aus seinem Beitrag innerhalb dieses Ganzen und was das 
Ganze durch diesen seinen Beitrag wird, sondern der Papst sei in der 
Dimension des Gesellschaftlichen der Kirche der nur souverän und aktiv 
Bestimmende, so daß alles in der Kirche eigentlich, wenn auch durch viele 
Untergebene ausgeführt, sein Werk sei. Petrus sei die Kirche, und die 
Kirche sei adäquat in Petrus enthalten, reformiert und bestimmt. Dem- 
entgegen sagen wir, daß das System der Kirche offen und in diesem Sinne 
charismatisch ist. Was man faktisch in der Kirche beobachtet durch ihre 
ganze Geschichte hindurch, nämlich einen wirklichen Pluralismus in allen 
Dimensionen der Kirche, innerhalb dessen sich das Papsttum befindet, 
ohne darum alles zu bestimmen und zu inaugurieren, das ist keine Tat- 
sache, die man ideologisch uminterpretieren müßte zugunsten eines tota- 
litären Papalismus, indem man z. B. sagen würde, solche Wirklichkeiten 
seien doch durch Approbation, ausdrücklichen oder stillschweigenden 
Konsens in ein solches absolutes System positiv integriert. Die ersten 
Konzilien, fast die ganze Dogmengeschichte, die Ursprünge der Ordens- 
gemeinschaften, der Großteil der Geschichte der Spiritualität, das Leben 
samt dem Recht der Kirchen des Vorderen Orients, die Geschichte der 
Theologie und vieles mehr sind ohne oder ohne nennenswerte Einflüsse 
vom Papst her geschichtlich geworden. Diese Tatsache ist, wie gesagt, nicht 
umzuinterpretieren. Wenn ausdrücklich in der dogmatischen Ekklesiolo- 
gie gelehrt wird, daß sogar das Amt der Bischöfe trotz ihrer notwendigen 
Einheit mit dem Apostolischen Stuhl iuris divini ist, die Bischöfe also nicht 
im Namen des Papstes, sondern im Namen Christi ihre Herde regieren, 
keine Beamten des Papstes sind, dann ist selbst in der Dimension des 
Rechtes der Kirche ein gewisser unaufhebbarer Pluralismus anerkannt, 
der nicht einmal in der Dimension des Rechtes dem Papst eine totalitäre 
Rechtsbefugnis gestattet. 

Man könnte in der Dimension des Rechtes nicht nur das eben kurz ge- 
nannte Verhältnis zwischen Papst und Bischöfen, das in der Lehre vom 
Gesamtepiskopat als dem Träger der obersten Vollmachten der Kirche 
gipfelt, weiterentfalten und konkretisieren. Es gibt auch andere Phäno- 
mene in diesem Bereich sogar des Rechtes, die die Offenheit des Systems 
dartun. Es gibt z. B. nicht nur in der mittelalterlichen Kanonistik eine 
Lehre von der notwendigen Rezeption eines neuen Gesetzes durch das 
Kirchenvolk, es gibt dieses Phänomen auch in der Praxis bis auf den heu- 
tigen Tag, wenn vielleicht auch nur in weniger auffallenden Fällen. 



Das Charismatische in der Kirche 259 

Man könnte, wenn auch mit Vorsicht, all diese Beobachtungen ebenso 
ausdehnen auf das Gebiet der Wahrheitsfindung in der Kirche. Auch hier 
ist das Lehramt unbeschadet seiner echten Autorität ein partikuläres 
Moment in einem offenen System und nicht der Punkt, von dem als inner- 
kirchlichem her das Glaubensbewußtsein der Kirche allein und adäquat 
bestimmt würde. Das Lehramt ist nicht nur an Schrift und Tradition ge- 
bunden, die beide ihm vorgeordnet sind; es kann auch seine eigene Arbeit 
in der Bewahrung und besonders der Entfaltung der Glaubenshinterlage 
nur durchführen mit Hilfe der Theologie und des allgemeinen geistigen 
Bewußtseins, die beide nicht einfach von ihm abhängen. Was die Theolo- 
gie angeht, so hat das Lehramt zwar mit Recht die Möglichkeit, theologi- 
sche Lehrmeinungen zu zensurieren und zu verwerfen, es kann aber den 
positiven Fortschritt der Theologie nicht einfach befehlen, schon deswegen 
nicht, weil es niemandem in concreto befehlen kann, Theologie zu treiben. 
Es zeigt sich überdies auch immer wieder, daß die Geschichte der in kir- 
chenlehramtlichen Äußerungen verwendeten Begriffe vom kirchlichen 
Lehramt gar nicht adäquat gesteuert werden kann, wenn natürlich auch 
die kirchenamtliche Lehre auf die Begriffsgeschichte einen Einfluß hat. So 
kann es kommen, daß durch eine solche, vom Lehramt unabhängige Be- 
griffsgeschichte das Lehramt gezwungen wird, gegen seine früheren Ab- 
sichten die Glaubensinhalte in einer neuen Begrifflichkeit auszusagen, 
wenn es nicht Gefahr laufen will, daß die in einer erstarrten Begrifflich- 
keit vorgetragenen Lehren nicht mehr verstanden und als unvollziehbar 
abgelehnt werden. Auch in der Dimension ihres Wahrheitsbewußtseins 
ist die Kirche ein offenes System, innerhalb dessen auch ein Papst nicht 
vorauswissen kann, wie die weitere Glaubens- und Dogmengeschichte 
verläuft. 

Alle die Momente, die das konkrete Leben der Kirche in allen ihren 
Dimensionen bedingen oder konstituieren, Offenbarung, Weltgeschichte, 
Geschichte der Kultur, der Wissenschaft, Einwirkungen der Politik usf., 
stehen in gegenseitiger Wechselwirkung, modifizieren sich gegenseitig, 
und all das bildet eine Geschichte, die auch innerweltlich in eine unbe- 
kannte, nie adäquat prognostizierbare Zukunft hineinstrebt. Auch der 
Papst ist nicht nur der Steuermann der Geschichte der Kirche, sondern 
auch der durch eine Geschichte Gesteuerte, deren eigentlicher Steuermann 
selbst nicht dieser Geschichte angehört. Man könnte sagen, daß dies etwas 
ist, was der Kirche nicht eigentümlich ist, sondern ein Charakteristikum 
bildet in schlechthin aller menschlichen Geschichte, die immer und überall 
offen ist und durch keine Futurologie adäquat auf eine reflex und adäquat 
vorausgewußte Zukunft hin gesteuert werden darf. Auch wenn in einem 
gewissen Sinne wenigstens die Offenheit und Unvorhersehbarkeit der Zu- 



Karl Rahner 260 

kunft und so die Offenheit jedes gesellschaftlichen Systems, die einem sol- 
chen vielleicht gegen seinen eigenen Willen zukommt, nur ein trüber Rest 
ist, den der rational planende Zukunftswille des Menschen in der Gestal- 
tung der Welt und in der Selbstmanipulation des Menschen eben dulden 
müsse. Aber in der Kirche ist diese Offenheit der Zukunft und damit des 
Systems nicht der bloß zu duldende Rest in einem System, das es nicht fer- 
tigbringt, sich von einem einzigen Punkt des Systems her totalitär zu kon- 
stituieren, sich selbst so adäquat zu besitzen, sondern gerade das, was posi- 
tiv als bejahtes Wesensmoment des Systems bejaht wird. Die Kirche muß 
offenbleiben wollen, weil sie nur in dieser Weise sie selber sein kann als 
der Exodus, das pilgernde Volk in die Unbegreiflichkeit Gottes hinein, 
als Ort der radikalen Verheißung und Hoffnung, die keinen innerwelt- 
lichen Namen mehr hat, als Wille zur absoluten Zukunft aber gerade so 
durch die willige Annahme der Offenheit auf unbekannte Zukunft der 
Kirche innerweltlicher Art vermittelt wird. 

Von diesem Wesen der Kirche als eines grundsätzlich und bleibend 
offenen Systems her bekommt das Charismatische in der Kirche erst sein 
eigentlichstes Wesen. Dieses Charismatische ist nicht nur und nicht einmal 
in erster Linie so etwas wie ein partikulärer Einzelfaktor innerhalb der 
Kirche, der gewissermaßen kategorial von außen fast wie ein Störmoment 
durch Gott in die Kirche eingeführt wird, das Charismatische ist vielmehr 
das Stichwort für die letzte Unverrechenbarkeit sämtlicher anderer Mo- 
mente in der Kirche untereinander. Das Charismatische ist somit, wenn 
man so sagen darf, transzendentaler Art, kein Moment im System der 
Kirche, sondern eine Eigentümlichkeit des Systems als ganzen. Was den- 
noch am Charismatischen in der Kirche konkret und kategorial ist, könnte 
vielleicht, ohne das Wesen dieses Charismatischen aufzuheben, als durch 
die innerweltliche Offenheit der Geschichte als schöpferischer Freiheit 
konstituiert gedacht werden. Dieses geschichtlich Freie, von keinem Punkt 
der Welt aus adäquat Steuerbare der profanen Geschichte, die ja auch ein 
Moment und eine Bedingung der Geschichte der Kirche ist, würde zum 
eigentlich Charismatischen in der Kirche dadurch werden, daß eben diese 
Offenheit der innerweltlichen Zukunft durch die Gnade des Geistes der 
Kirche zur Vermittlung wird für die Menschen der Kirche auf die absolute 
Zukunft hin. 

III. 

Eine dritte Überlegung wäre nun anzustellen: Die Frage nach dem kon- 
kreten Zusammenspiel von Amt jnd freiem Charisma. Wenn das im 
ersten Abschnitt Gesagte beachtet wird und wir das Zusammenspiel von 
Lehramt und charismatischer Glaubensentwicklung und Theologie bei- 



Das Charismatische in der Kirche 261 

seitelassen, also auf die Beziehungen zwischen Amt und Charisma in der 
Dimension des konkreten christlichen und kirchlichen Lebens blicken und 
dabei bedenken, daß sich bei diesem Zusammenspiel in einem offenen 
System der Kirche vom Wesen dieses Systems her Konfliktfälle gar nicht 
vermeiden lassen, dann kann unsere dritte Frage ganz schlicht auch for- 
muliert werden als Frage nach dem kirchlichen Gehorsam. So ist im Laufe 
der Kirchengeschichte unsere Frage auch immer wieder gestellt worden, 
besonders dann, wenn charismatische Propheten mit ihrem Sendungs- 
bewußtsein in Konflikt mit dem Amt und seiner Leitung kamen. 

Wenn wir vom Gehorsam im Zusammenhang mit dem Charisma spre- 
chen, so ist offenbar damit die Voraussetzung gemacht, daß der kirchliche 
Gehorsam eines Christen, Priesters und Ordensmannes zwar eine, aber 
nicht die einzige, alles andere in sich integrierende Tugend sei, daß auch 
innerhalb der vom Gehorsam mitbestimmten Lebensdimension eines Chri- 
sten ursprüngliche Eigeninitiative, kritische Reflexion, eigene, unabwälz- 
bare Verantwortung für das eigene Tun gegeben sein müssen, daß also 
der Gehorsam ebenso wie die rechtliche Amtsvollmacht in einem offenen 
System gegenseitiger Beeinflussung und Abhängigkeit zwischen Autori- 
tätsträger und •Untergebenem" steht, der Gehorsam also innerhalb der 
Kirche anders zu denken ist, als wenn er die legitime Antwort eines •Un- 
tergebenen" gegenüber einer totalitär und autoritär gedachten Vollmacht 
wäre, die in einem geschlossenen System alles bestimmt und von nieman- 
dem selbst bestimmt wird. Wenn man so Gehorsam als solchen in einem 
offenen System bei gegenseitiger Beeinflussung sieht, wenn also Gehorsam 
Eigeninitiative erlaubt, ja fordert, Kritik nicht verbietet, wenn durchaus 
damit zu rechnen ist, auch in der Kirche, daß ein prinzipiell gehorsam sein 
Wollender mit Berufung auf sein Gewissen unter Umständen die Aus- 
führung eines Befehles verweigern muß, dann ist von dem Begriff des 
offenen Systems her klar, daß es keine formalen Prinzipien in all diesen 
Konfliktfällen geben kann, von denen aus eine eindeutige Lösung solcher 
Konfliktfälle in bloß theoretischer Überlegung möglich ist. 

Schon die konkrete und genaue Dosierung zwischen Eigeninitiative und 
gehorsamer Erfüllung der Befehle von oben läßt sich nicht mehr von all- 
gemeinen Prinzipien her eindeutig festlegen. Dasselbe gilt von unzähli- 
gen anderen Fragen, in denen charismatische Bewegungen und Tendenzen 
einerseits und das Amt anderseits in Konflikt kommen können. Nationale 
Eigenart einer regionalen Kirche und deren Eingegliedertheit in die eine 
Weltkirche, Zentralismus und Dezentralisation, Freiheit der theologischen 
Forschung und Sicherheit der Lehre, sakramentale und existentielle Fröm- 
migkeit, Innerlichkeit und Kult einerseits und christliche Verantwortung 
für eine profane Welt anderseits, Weltflucht und Weltbejahung usw. sind 



Karl Rahner 262 

Gegensatzpaare, bei denen jeder dieser Gegensätze vom Amt oder vom 
Charisma getragen, geschützt und gefördert werden kann, so Konflikte 
hinsichtlich des konkreten Ausgleichs und der Versöhnung dieser Gegen- 
sätze entstehen, da die konkrete Versöhnung selbst keine ein für allemal 
feste Größe ist, sondern immer aufs neue in der konkreten Entscheidung 
gefunden werden muß, ohne daß sie als konkrete aus abstrakten Prinzi- 
pien allein gefunden werden kann. Wenn man sich da mit dem Satz be- 
gnügen würde, im Konfliktsfalle zwischen Amt und Charisma habe das 
Amt und somit der Gehorsam das letzte Wort, wenn auch nicht das vor- 
letzte, so kann man das als eine gewisse praktische Faustregel gelten las- 
sen, aber das Problem ist damit nicht gelöst. Denn ein wirklich letztes 
Wort gibt es nur hinsichtlich dessen, was schon oder durch dieses Wort 
vergangen ist; für die Zukunft gibt es eigentlich kein letztes Wort. Denn 
selbst der einen Befehl gehorsam Ausführende kann immer noch damit 
rechnen, daß später ein solcher Befehl zurückgenommen wird, daß die 
Situation sich radikal ändert und so den fraglichen Befehl gegenstandslos 
macht, daß der Generationenwechsel in der Kirche, der Fortschritt der 
Theologie usw. viele Befehle überholen und so ganz neuer Raum für die 
Charismen in der Kirche geschaffen wird. 

Dadurch, daß der Gehorsam selbst noch einmal im offenen System der 
Kirche steht und der Gehorsame selbst gar nicht bloß gehorsam sein kann, 
sondern immer neu und in eigener Verantwortung eine Synthese zwischen 
verantwortlicher Eigeninitiative und Gehorsam in einem auch kritischen 
Verhältnis zum Gesetz und zum Befehl schaffen muß, dadurch also, daß 
es in der Übung des Gehorsams gar kein allgemeines und formales Gesetz 
ein für allemal gibt, wie konkret diese Übung im einzelnen Fall aussehen 
müsse, kommt in den Gehorsam gegenüber dem Institutionellen in der 
Kirche selbst ein charismatisches Element hinein, ein Walten des Geistes, 
das weder vom Träger des Institutionellen noch von dem Gehorchenden 
eindeutig vorausgesehen und manipuliert werden kann. 

Ganz einfach gesagt: Wenn der Gehorsam selbst noch einmal an die 
freie Initiative und die eigenverantwortliche Entscheidung des Gehor- 
chenden in der Kirche appellieren muß, ist auch von daher das Institutio- 
nelle in der Kirche eine legitime Größe, aber sie bleibt umfaßt von dem 
charismatischen Walten des Geistes in der Kirche, der in einer, vom Men- 
schen und von der Institution nicht adäquat vorausplanbaren Weise das 
offene System der Kirche immer wieder der Zukunft entgegenführt, die er 
selbst und sonst niemand verfügt hat. Es gibt das Charismatische in der 
Kirche, dieses ist nicht bloß dialektisch auf gleicher Ebene dem Institutio- 
nellen zugeordnet, sondern das Erste und Eigentümlichste unter den for- 
malen Wesenszügen der Kirche überhaupt. 




