
Christliches Leben: Ständiger Aufstieg oder stets neue 
Begegnung? 

Josef Sudbrack S J, München 

Für Hans Küng liegt das Besondere des Katholischen innerhalb der christ- 
lichen Kirchen in der Kontinuität zum Evangelium, in der ununterbroche- 
nen •Wirkungsgeschichte", die bei Jesus von Nazareth beginnt und bis in 
unser Glaubensbewußtsein hineinreicht. Das ist in Gegenposition zu man- 
chen evangelischen Selbstinterpretationen formuliert, gegen eine punk- 
tuelle Ausdeutung des Christentums: dort die Gestalt und die Botschaft 
Jesu - hier der glaubende Mensch - und dazwischen Entwicklungen, An- 
sätze, Versuche, die im Grunde unerheblich, für den Glaubenden uninter- 
essant sind. Katholisch heißt dagegen: Ernstnehmen der Überlieferung, 
Überzeugtsein davon, daß das Christentum jeder Generation lebt und 
stirbt aus und mit der Tradition, die ihm aus der Vergangenheit entgegen- 
kommt1. Die Zukunft des Glaubens beginnt nicht in den mehr oder minder 
gescheiten Gedanken, die viel abhängiger sind von der Vergangenheit, als 
sie sich selbst zugeben, sondern hat in Jesus Christus schon begonnen. 
Auch die Sprache unserer Zeit und unserer Zukunft wird nicht begründet 
durch den Einfall eines isolierten Genies oder durch das Dekret irgend- 

1 Mit •Wirkungsgeschichte" hat der Philosoph Hans-Georg Gadamer, der dem evangeli- 
schen Denken verpflichtet ist, einen - übrigens weithin anerkannten - Begriff erstellt, um 
die katholische Lehre von der Tradition und der Kirche neu zu verstehen. Ein Dreifaches 
ist mit ihm gesagt: a) Jedes fruchtbare, historische und - für Gadamer - sprachliche Ereig- 
nis ist der Anfang einer Verstehensgeschichte; Verstehen heißt dabei nicht Sich-Aneignen 
eines blockhaft unveränderlichen Inhalts, sondern Entfaltung des gesetzten Anfangs, die 
nach vorne unvorhersehbar, aber nach rückwärts organisch-logisch erscheint. Es geht nicht 
um die statische Unterscheidung von Inhalt und Form, sondern, wie Gadamer sagt, um 
eine Verschmelzung von Horizonten, b) Ein wahres Verstehen muß in diese Wirkungs- 
geschichte eingehen, darf also nicht in objektivistischer Distanz die Haltung des unbetei- 
ligten Beobachters einnehmen, sondern muß sich mit einer Vorgabe an Glaube und Ver- 
trauen der Wirkung dieser Wirkungsgeschichte ausliefern, c) Die wissenschaftliche Red- 
lichkeit besteht nicht in einer vorgängigen Sicherung des eigenen Standpunktes (das ist 
unmöglich!), sondern in der nachträglichen Reflexion und Korrektur der Verstehens- 
haltung. Aber gerade durch diese wissenschaftliche Redlichkeit setzt sich die Wirkungs- 
geschichte fort in die Gegenwart und die Zukunft. Mit einer leichten terminologischen 
Veränderung ist damit ziemlich genau ein immer breiteres, katholisches Verständnis von 
Schrift und Tradition, von Botschaft Jesu und Lehre der Kirche beschrieben. Henri de 
Lubac schrieb schon 1945 (RevMoyAgLat 1, 197): •Mais les idees ne traversent pas l'hi- 
stoire comme des blocs." Und Karl Rahner weiß im VIII. Band seiner Schriften zur Theo- 
logie (Einsiedeln 1967) 97: •In der Geschichte haben wir das Ewige dieser Wahrheit, und 
wir haben es darum nur dann, wenn wir uns ihrem Weitergang anvertrauen." 



Josef Sudbrack 264 

eines Gremiums; das lebendige, gesprochene Wort ist immer ein Abschnitt 
im Strom des Ganzen, ein Entwicklungsstadium, das sich deshalb nach 
vorne öffnen kann, weil es getragen wird von einer großen Vergangen- 
heit2. Diese Dialektik von der Möglichkeit des Neuen aus der Herkunft 
vom Alten, von der Weite der Zukunft aus dem Aufstieg aus der Vergan- 
genheit macht das Gesetz jeden Lebens aus. Nirgendwo mehr ist also die 
Rückbesinnung auf die Vergangenheit zur Bewältigung der Zukunft not- 
wendiger, als wenn es um das christliche Leben selbst geht, um die Bewäl- 
tigung der Aufgabe, an die das eigene und fremde Heil geknüpft ist3. 

Das Aufstiegsschema 

Wer einmal in alten aszetischen Handbüchern geblättert hat, wird sich an 
den stets wiederkehrenden Grundriß für die Entwicklungsphasen christ- 
lichen Vollkommenheitsstrebens erinnern. Zu Beginn wird der Weg der 
Reinigung gelehrt. Die Stufe des Anfangs, wie es anderswo heißt, verlangt 
Selbsterkenntnis, Abtötung, Buße, oder wenn man noch weiter in die 
Geschichte zurückblättert, Trauer, Tränen, Flucht aus der Welt. - Nach 
Absolvierung solcher mehr negativen Anleitungen darf mit den Übungen 
des Fortschreitens begonnen werden. Dieser Weg der Erleuchtung besteht 
zur Hauptsache im Erwerb •solider" Tugenden. Manche Autoren zählen 
darunter auch schon die verschiedenen Gebetsformen der christlichen Tra- 
dition, vor allem das innere, aktive Gebet und die Meditation. Auf jeden 
Fall soll der Fromme, der sich bis hierher vorgearbeitet hat, jetzt sein 
geistliches Haus bauen. Vorher mußte er noch die Trümmer des alten 
abreißen, jetzt kann er neue Fundamente legen und neue Mauern hoch- 
ziehen, die Räume ausschmücken und Schätze für das Himmelreich ansam- 
meln4. - Die höchste Stufe ist nach diesen Einführungen ins geistliche 

2 Audi die analytische Sprachwissenschaft, die dem französischen Strukturalismus nahe- 
steht, nähert sich diesen Einsichten. Karl Otto Apel hat dies gezeigt: Wittgenstein und das 
Problem des hermeneutischen Verstehens, ZeitTheolKir 63 (1966) 49-87; und von der 
angelsächsischen Wissenschaft herkommend John Macquarrie, Die religiöse Sprache und 
die neuere analytische Philosophie, Conc 5 (1969) 487-495. 
3 Auch hier belehrt uns die neuere Forschung, daß gerade originelle Neuansätze in der Spi- 
ritualität in überraschender Kontinuität zum Erbe der Vergangen stehen. 
4 Kaum eine Allegorie war fruchtbarer zum modellhaften Begreifen des geistlichen Lebens 
als diese; das Wort •Erbauung" zeigt es. Vgl. die sehr unvollständigen Übersichten in 
DictSpir III (1957) 1551-1567 und in RealAntChr IV, 109-128; •Salomonis Hüs" (Traktat 
des 13. Jhs) und der paulinische Hausbau dienten nach Höh 3, 9f, Sprüche 9, 1 f und 
2 Kor 5, 1-7 als Ausgang. Seit Origenes •ist dieser Vergleich bei fast allen kirchlichen 
Autoren zu finden": D. Lasid OFM, Hugonis de S.Victore Theologia perfectiva, Rom 
1956, 356 (mit Lit.). Ein Erfurter Kartäuser des Spätmittelalters ordnete sogar die be- 
rühmte Bibliothek des Salvatorbergs (Fundgrube für Texte der Deutschen Mystik) nach 
dieser Allegorie; vgl. E. Kleineidam, Die theologische Richtung der Erfurter Kartäuser 
am Ende des 15. Jhs. Miscel. Erf ord. 1962, 247-271. 



Christliches Leben 265 

Leben die der Einigung oder der Beschauung. Der Christ hat eigentlich 
schon sein Ziel erreicht; das Haus ist fertig gebaut, ausgeschmückt; er kann 
einziehen zum Liebesaustausch mit dem Herrn, zum glücklichen Zusam- 
mensein mit Gott und seinem Sohn Jesus Christus, in der innersten Kam- 
mer der Seelenburg. 

So beschrieben sind die drei Stufen, die seit Ansätzen bei Klemens aus 
Alexandrien und Origenes in der christlichen Spiritualität heimisch ge- 
worden sind, eine Karikatur der Wirklichkeit. So naiv und selbstsicher hat 
die große Tradition niemals vom Aufstieg des Menschen zu Gott gespro- 
chen. Die große Tradition! Aber schlagen wir einmal die kleine auf: •Gott 
führt in seiner gewöhnlichen Vorhersieht die Gerechten über hintereinan- 
dergestaffelte Grade zur Vollkommenheit; danach sind diejenigen, die sich 
um Vollkommenheit bemühen, zu unterscheiden in Anfänger, Voranschrei- 
tende und Vollkommene; dieser göttlichen Führung ist auch die geistliche 
Leitung anzugleichen"5. Wie selbstverständlich anerkennen auch so ver- 
schieden denkende Theologen wie der Jesuit C. Truhlar oder der evan- 
gelische Professor W. Nigg die Gültigkeit dieses •hintereinandergestaf- 
felten" Dreischrittes und meinen, daß er •aufs beste durch die Ergebnisse 
der modernen Experimentalpsychologie bestätigt wird"8. 

Nun, in der Tradition (wie übrigens auch bei diesen beiden Theologen) 
wird der geistliche Weg viel differenzierter dargestellt, als es die drei 
Worte: Reinigung - Erleuchtung - Einigung, wiederzugeben vermögen. 
Da ist von Versuchungen die Rede, die gerade an den höchsten Stufen 
lauern7, von scheinbaren oder wirklichen Rückschlägen, von einem Sidi- 
Durchdringen der verschiedenen Grade. 

Die Tradition des Stufenweges ist reicher orchestriert, als unsere Kari- 
katur es darstellt8. In der augustinischen Tradition liebt man die dyna- 
misch-personalen Unterscheidungen: extra (außen) - intra (innen) - supra 
(über), also von außen nach innen zu sich selbst, von innen dann über sich 
selbst hinaus. Eine mittelalterliche, bei den Viktorinern wie den Kartäu- 
sern beliebte Stufung richtet sich nach sachlicheren Gegebenheiten: Lec- 

5 A. Benigar OFM, Theologia spiritualis, 2. Aufl. Rom 1964, 397. 
6 W. Nigg, Heimliche Weisheit, Zürich 1959, 139 und C. Truhlar, De experientia mystica, 
Rom 1961, 17; dort das Zitat. 
7 Anfechtungen sind nach H. Rüthing, Der Karthäuser Heinrich Egher von Kaikar, 1328 
bis 1408, Göttingen 1967, 210, und seinem Kartäuserprior, •geradezu ein fester Bestand- 
teil des monastischen Lebens ... Auf keiner Stufe ihres Ordenslebens sind die Mönche vor 
ihnen, die in immer neuer Gestalt auftauchen, sicher." Br. Schüller SJ, Gesetz und Freiheit, 
Eine moraltheologische Untersuchung, Düsseldorf 1966, 96, deutet diese •fortdauernde 
Versuchlichkeit des Gerechtfertigten ... (als) fortdauernde Möglichkeit, von Gott in einem 
existentiell tieferen und umfassenderen Gehorsam gerufen zu werden." 
8 Ein kleiner Überblick bei J. Sudbrack SJ, Die geistliche Theologie des Johannes von 
Kastl, I, Münster 1967, 273-276; dazu im Register (Bd. II) unter Spiritualität. 



Josef Sudbrack 266 

tio, meditatio, oratio, contemplatio (Lesen, Meditieren, Beten, Betrachten). 
Noch objektiver ist die alte Einteilung des Evagrius: Praktike = Reini- 
gung und Tugend; Theoria physike = Schau der Natur auf ihren gött- 
lichen Grund hin; Theoria theologike = Einigung mit Gott selbst in Gebet 
und Ekstase. Leib-Seele-Geist, Sinne-Verstand-Intellekt, Demut-Furcht- 
Liebe, Actio-Sehnsucht-Contemplatio sind andere solcher Dreiteilungen. 
Gelegentlich orientiert man sich auch an typologischen Vorbildern: Knecht 
- Freund - Sohn; oder an allegorischen Bildern der Bibel, wie den Spei- 
sen: Milch • Gemüse - Fleisch; oder nach dem Spruch des Abbas Arsenius: 
Fuge - tace - quiesce (Fliehe - Schweige - Ruhe), der I. Hausherr ebenso 
wie J. Leclercq zum Grundriß eines ihrer Bücher diente. Und dann wären 
noch die vierstufigen, die fünf-, sieben-, zwölf- oder noch mehr-stufigen 
Schemata zu erwähnen. Der Katalog nähme kein Ende. 

Man spürt, die gelebte Welt der Tradition ist reicher und vielfältiger 
als der dünne Absud der Handbücher. Einem •Klassiker" des Dreistufen- 
wegs, Bonaventura, hat schon J. Bonnefoy konzediert, daß man sein triadi- 
sches Denken nicht pressen dürfe. H. U. v. Balthasar hat in einer kon- 
genialen Skizze gezeigt, daß die Dreiheit für diesen •Doktor des geist- 
lichen Lebens" keine starren Wegmarken sind, sondern ein Prisma, durch 
das der Reichtum des Lebens ansichtig gemacht und in die Vielfalt seiner 
•ästhetischen" Farbenpracht gebrochen werden soll, gleichsam eine Modell- 
struktur, nach deren Gesetz die verwirrende Buntheit des Konkreten auf 
einer Art impressionistischen Gemäldes abgebildet wird. 

Das Begegnungsmodell 

Aber wir haben das Buch der Tradition noch nicht zu Ende gelesen. Ein 
überraschend breiter Strom der Überlieferung benutzt nämlich ein völlig 
anderes Modell zur Deutung des christlichen Lebens. Schon Erich Przy- 
wara, in dem Karl Rahner den eigentlichen Anreger der modernen Theo- 
logie sieht, schrieb zu den Ignatianischen Exerzitien, daß das Mysterium 
der Liebe, in dem der Mensch leer wird und alles von Gott erwartet, •das 
unterscheidend Christliche (und unterscheidend Echt-Religiöse überhaupt) 
gegenüber der Stufenfolge: Läuterung - Erleuchtung - Einigung" sei9. 
G. Fessard hat in seiner Dialectique des Exercices endgültig erwiesen, 
daß Ignatius in seinen geistlichen Übungen tatsächlich das Schema der 
Stufen sprengt und die Situation der menschlichen Entscheidung (die auf 
allen Lebensstufen gleichbleibt) systematisch darzustellen versucht10. 

* Deus semper maior, Theologie der Exerzitien Hl, Freiburg 1940, 365 f. 
10 Ein Beispiel dafür, wie auch heute noch hinter verschiedenen Ausprägungen ein gemein- 
samer Grundwille, hinter •unnötig scharfe(r) Opposition in Einzelfragen die Übereinkunft 
im Grundsätzlichen" festgestellt werden muß (E. Biser, in Hochland 61  [1969] 367 zur 



Christliches Leben 267 

Der einflußreichste Vertreter dieses anderen Ansatzes ist Martin Luther, 
dem •das Stufendenken überhaupt. . . fremd" ist11. Seine Auffassung läßt 
sich am viel verhandelten Spruch von •Simul Justus et peccator", •Zugleich 
gerecht und sündig" (aus der Reihe moderner, katholischer Theologen: 
R. Grosche, H. U. v. Balthasar, H. Küng, K. Rahner, Fr. Wulf, H. O. Pesch, 
R. Kösters) exemplifizieren. Luther versteht das Gegenüber von Gott und 
Mensch als ständiges •Aufprallen" der Gnade Gottes auf den ständig 
bedürftigen Menschen. Das Dogma des Trienter Konzils, nach dem •nichts 
... die Gnade der Rechtfertigung verdienen könne"12, besagt das gleiche: 
Vor Gott ist der Mensch ein reiner Empfänger. •Wenn du aber etwas 
empfangen hast, was rühmst du dich, als hättest du es nicht empfangen?" 
(1 Kor 4, 7). Vor der Gnade Gottes als ständiger Empfänger dastehen,, 
bedeutet in der Heilsordnung Jesu Christi nichts anderes als das Bekennt- 
nis des ständigen Sünderseins. 

Einmal aufmerksam gemacht auf das Modell, unter dem das Verhältnis 
Gott-Mensch verstanden werden kann, entdeckt man es überall in der 
christlichen Tradition. Origenes nennt den Menschen vor Gott eine •tabula 
rasa"13 und schlägt damit ein Thema an, das bis auf den UNO-General- 
sekretär Dag Hammarskjöld von allen Großen der geistlichen Überliefe- 

Kontroverse Balthasar-Rahner), mag das Urteil über Fessards Exerzitienwerk bieten; 
nach Hugo Rahner hat F. gerade über den •wahre(n) Sinn der berühmten und oft miß- 
deuteten Dialektik... den besten Kommentar geschrieben" {Ignatius von Loyola als 
Mensch und Theologe, Freiburg 1964, 376; es geht um die •Spannungseinheit zwischen 
Gnade und freier Mitarbeit"). H. U. v. Balthasar dagegen hält die dialektische Interpre- 
tation Fessards •zumindest (für) sehr gefährlich" (Glaubhaft ist nur Liehe, Einsiedeln 
1963, 471). Für beide Ignatiusforscher aber ist wiederum E. Przywara der große Beginn, 
den auch Karl Rahner in ihm sieht: Laudatio auf Erich Przywara, in: Gnade als Freiheit, 
Freiburg 1968, 266-273. 
11 So der evangelische Forscher, H. A. Oberman, der heute unumstritten als der beste 
Kenner der •Vorbereitung der Reformation" gilt. Das Zitat stammt aus seinem Aufsatz, 
Simul gemitus et raptus: Luther und die Mystik, in: I. Asheim, Kirche, Mystik, Heiligung 
und das Natürliche bei Luther, Göttingen 1967, 23, in dem er die Verankerung des •Simul 
Justus et peccator" in der spirituellen Tradition dokumentiert. 
12 Denzinger-Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum, Deftnitionum et Declarationum de 
Rebus Fidei et Morum, Freiburg 1965, Nr. 1532; vgl. dazu H. Küng, Rechtfertigimg, Ein- 
siedeln 41964, 231-242. O. H. Pesch, Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther und 
Thomas von Aquin, Mainz 1967, hat Küngs Deutung in einem wahrhaft monumentalen 
Werk bestätigt. Es wäre aufschlußreich, zu wissen, womit K. Rahner seine entgegengesetzte 
Interpretation begründet (Zur Theologie des ökumenischen Gesprächs, in: Martyria, Lei- 
lurgia, Diakonia, Festschrift für Hermann Volk, Mainz 1968, 193): man sei •einer Eini- 
gung über die traditionellen Kontroverslehren noch nicht viel näher gekommen ..." Vgl. 
dazu auch die ganze Diskussion um das Buch von H. Küng, Rechtfertigung, •dem gegen- 
über man nach anfänglicher Zustimmung doch wieder sehr viele Bedenken angemeldet 
hat". 
13 Luther greift dieses Bild vom Menschen, der gegenüber Gott reine Möglichkeit, reine 
Materia Prima ist, wieder auf (E.Wolf, TheolLitZtg 92 [1967] 722): •Homo, huius vita 
est pura materia Dei ad futurae formae suae vitam." 



Josef Sudbrack 268 

rung variiert wird: Der Mensch muß vor Gott leer sein, damit Gott ihm 
alles schenke, muß gymnos, nudus, nackt werden14, ja noch mehr, muß sich, 
wie Johannes von Kastl, ein Mönch des Spätmittelalters schreibt, als •der 
schlechteste aller Schlechten, der nicht nur die Lebenden, sondern auch 
viele Verdammten an Menge und Größe, an Bosheit und Schlechtigkeit 
übertroffen hat"15, bekennen. Man kann dieses uns so fremd und gar lüg- 
nerisch klingende Bekenntnis der eigenen Sündhaftigkeit in den Mönchs- 
rhemata finden: •Je näher der Mensch bei Gott, desto mehr entdeckt er 
sich als Sünder"16; in den Demutsäußerungen der Heiligen, die sich als 
größte Sünder anklagten17; in den Seelenkämpfen der Mystiker, die sich 
verdammt glaubten18; oder in einem radikalen, und doch so gelösten, 
humanen Wort, wie es uns von Philipp Neri überliefert ist: •Ich verspre- 
che Gott, niemals von mir aus etwas Gutes zu tun, ich verzweifle nämlich 
an mir selbst; aber ich vertraue mich Gott an"19. 

Statt über diese Demuts- und Selbstverleugnungs-Literatur bei den 
Mönchen wie bei Luther die Nase zu rümpfen, sollte man das richtige 
Raster ihrer Deutung suchen. Natürlich kann der enge Trichter einer sta- 
tischen Seinsmetaphysik aus ihnen nur Unsinn herausdestillieren. •Sün- 
der" und •Nicht-Sünder" konstituieren einen formalen Widerspruch. Wer 
die Demut des •Klein-Seins" wie auf einem Metermaß an der Größe Got- 
tes mißt, wird von der Größe, vom •Vaterbild" Gottes erdrückt und in die 
Neurose getrieben. Aber spricht das gegen die •Sache" oder gegen die 
Statik der Seinsmetaphysik? Man sollte einmal bei Bertolt Brecht in den 
Unterricht gehen und von seiner Verfremdungstheorie lernen: Eine noch 
so richtige und noch so ewige Wahrheit wird dadurch, daß man sie in un- 
veränderter, glatter Sprache weitergibt, nicht bewahrt, sondern verfälscht; 
sie wird zum alltäglichen Gebrauchsgegenstand und dann bald wie eine 

14 An dem einzigen Wort gymnos - nackt könnte man die ganze Geschichte der Spiritualität 
vordemonstrieren. Daß aber mit diesem Wort keine sinnlose Allegorese betrieben wird, 
zeigt E. Lohmeyer in seinem Kommentar zu Markus (Kritisch-exegetischer Kommentar 
über das Neue Testament, Begründet von H.A. W.Meyer) Göttingen 1951, 276, zu Mk 
13,16: •Nicht einmal das Gewand zu holen, ist Zeit; halb bekleidet oder ,nackt'(Jo 21, 7), 
wie er ist, soll er sich auf den Weg machen", dem eschatologischen Ruf zu folgen. 
15 Vgl. die Anm. 8 erwähnte Arbeit II (1966) 126; im Register, unter spiritualitas nega- 
tiva, nude, habe ich die betreffenden historischen Notizen zusammengestellt. 
18 Ein vielfältig überlieferter Satz; hier nach PL 73/959 D: •Dixit autem abbas Mathios: 
,Quantum se approximat homo Deo, tantum se peccatorem vidit'". 
17 Johannes vom Kreuz sagt im Sterben zu einem Mitbruder: •No me diga eso, padre; no 
me diga eso, padre! Digame mis peccados!" So Küng (s. o. Anm. 12, 240). 
18 Bei Luther taucht dies in seiner berühmten, von einigen katholischen Apologeten als 
blasphemisch gebrandmarkten •resignatio ad inferos" auf. 
19 H. Rahner (s. o. Anm. 10), 130, zitiert auch noch ein anderes Wort: •Wenn ich gesund 
werde, dann will ich ein Gelübde machen, Gott immer zu beleidigen, denn ich erwarte von 
seiner Güte, daß er mir die Gnade geben wird, ihn niemals zu beleidigen." 



Christliches Leben 269 

moderne, nur einmal benutzbare Einwegflasche weggeworfen20. Durch die 
Verfremdung aber, die von einigen modernen Autoren bis zur •Publi- 
kumsbeschimpfung" (Peter Handke)21 potenziert wurde, wird der Leser 
erst auf das Gemeinte aufmerksam. Er wird wie durch den Stockschlag des 
Zen-Meisters aus dem selbstverständlichen Trott des Alltags geweckt und 
kann mit •neuen" Augen die •alte" Wahrheit erblicken. 

Diese Notwendigkeit, durch Verfremdung, durch Paradoxe, durch auf- 
reizende Formulierungen (man vgl. •Theologie der Revolution") auf die 
Sache Gottes gestoßen zu werden, liegt nicht nur am Verkrustetsein der 
Sprache oder an der Hartherzigkeit des hörenden Menschen, sondern an 
der •Sache" selbst. Das Verhältnis Gott-Mensch läßt sich nicht quantitativ 
bestimmen; hier kann man nicht mehr messen, abgrenzen, Bereiche säuber- 
lich voneinander trennen. Auch der hl. Thomas weiß: Gott ist alles, es gibt 
nichts neben Gott; und doch ist der Mensch auch etwas, er kann sich sogar 
gegen Gott stemmen. Dieses Geheimnis zwischen Gott und Mensch, das 
nicht aufzurechnen ist, das in keine feste Formel, sondern nur in eine 
widersprüchliche Aussage eingeht, ist der Stachel im Fleisch der religiösen 
Sprache, der sie zu immer neuen Versuchen, Gott auszusagen, antreibt. 
Und wenn einmal eine Denkweise erarbeitet wurde, in der die Menschen 
einer Zeit ihre Glaubenserfahrung von Gott wiederfanden und ausdrück- 
ten, dann entdeckt eine andere Zeit, daß ihre Denkweise zur manipulier- 
baren Formel geworden ist; sie muß diese Denkweise umstoßen und in 
einem neuen Paradox die Wirklichkeit Gott neu zu Bewußtsein bringen. 
Diese paradoxe oder dialektische Ausdrucksweise ist - literaturwissen- 
schaftlich gesehen - eine typische Verfremdung. Verfremdung also als Ver- 
such, in der Sprache auszudrücken, daß Gott größer ist als jeder sprach- 
liche Ausdruck. 

Auf was aber soll der Christ zu Luthers Zeiten durch das Oxymoron 
20 H.-D. Bastian, Verfremdung und Verkündigung, Mündien 1967, mit dem Bredit-Ge- 
dicht als Vorsprudi: Die Ausnahme und die Regel 

Wir bitten euch aber; 
Was nicht fremd ist, findet befremdlich! 
Was gewöhnlich ist, findet unerklärlich! 
Was da üblich ist, das soll euch erstaunen. 
Was die Regel ist, das erkennt als Mißbrauch 
Und wo ihr den Mißbrauch erkannt habt 
Da schafft Abhilfe! 

21 Hier wird das, was in Anm. 1 über Gadamers Wirkungsgeschichte gezeigt wurde, in 
extremer Zuspitzung angewandt: Auch der Christ muß Partei ergreifen (J. Moltmann, in: 
Diskussion über die Theologie der Revolution, München 1969, 75). H.-E. Bahr, Verkündi- 
gung als Information, Hamburg 1968, 123: •Den goldenen Mittelweg der aristotelischen 
Tradition, das schein-seelsorgerliche Offenhalten aller Möglichkeiten, sollte er ebenso als 
Ausflucht durchschauen wie die besonders in der deutschen Tradition beliebte Vorstellung, 
jede dezidierte Stellungnahme . . . bedeute eo ipso die Selbstaufgabe zugunsten der Sache 
einer Partei." 



Josef Sudbrack 270 

•Simul Justus et peccator" aufmerksam gemacht werden? Luther schreibt: 
•Ein Sünder bin ich in mir selbst außer Christo, kein Sünder bin ich in 
Christo außer mir selbst!"22. Dieses Hinaustreten aus der eigenen Befan- 
genheit, diese Kehrtwendung von sich selbst weg auf Christus hin, dieser 
ständige Blick aus dem eigenen Selbstbesitz heraus auf den alleinigen 
Herrn Jesus Christus, dieses totale Sich-Gott-Anvertrauen, ist gemeint. 
Kurz gesagt, die Begegnung des Menschen mit seinem Jesus Christus. Sie 
ist - aus dieser Sicht gesehen - kein langsamer oder schneller Prozeß, son- 
dern ein einmaliges Geschehen. Zwar kann und soll es sich oft im Leben 
ereignen; aber jedes dieser Ereignisse ist so neu und so unvergleichlich, 
daß kein Bogen von dem einen zum anderen geschlagen werden kann. 

Zwei Denkansätze, die sich ergänzen: 
Wachstumsprozeß und Existenzvollzug 

Wir sind mit dieser Urerfahrung des christlichen Lebens, die sich hinter 
den altchristlichen Welt- und Selbst-Verachtungsformeln verbirgt, mitten 
im modernen Selbstverständnis angelangt. Die Existenzphilosophie lehrt 
- ähnlich wie die lutherische Formel vom Sünder, der zugleich Gerechter 
ist - das Wesen des Menschen nicht in unveränderlichen Eigenschaften und 
auch nicht in lange sich hinziehenden Entwicklungen zu sehen, sondern in 
dem je neuen und je einmaligen Einsatz der eigenen Person. Seitdem 
Kierkegaards •Begriff der Gleichzeitigkeit. . . die zeitliche Erstreckung der 
Geschichte gleichgültig gemacht" hat, seit seinem •Drängen nach der ,Ver- 
unendlichung des Subjekts in restloser Verinnerlichung'"23 hat sich der 
Blick aller Existenz-Philosophen und -Theologen auf die Einmaligkeit des 
Augenblicks gewandt. Die personale Philosophie aber bestimmt diesen 
Existenzvollzug in •je-neuem Jetzt" mit Sich-Leer-Machen, mit Sich- 
öffnen des Ichs für ein Du, mit der Begegnung zweier Menschen. 

Christliches Leben aber heißt ebenfalls Begegnung mit Gott, mit Jesus 
Christus. Kann diese Begegnung anders geschehen als in solchem persona- 
len Tun? Und bedeutet diese Tat der Freiheit nicht ein Sich-Loslösen von 
aller Gewohnheit, von allen Bindungen an menschliche Konventionen, 
Heraustreten aus zeitlichen Entwicklungen und räumlichen Abhängigkei- 
ten, um im zeitüberlegenen Kern der eigenen Person der göttlichen Ewig- 
keit entgegenzutreten? Wer die Existenztheologie R. Bultmanns kennt, 
wird in ihr solche Überlegungen entdecken. Und soviel man ihm auch 
einen körperfeindlichen Neuplatonismus24 vorwerfen mag, der Wahrheits- 

22 Zitiert nach Pesdi (s. o. Anm. 12) 118; ebd. 111 wird zitiert: •Durch göttliche Einschät- 
zung sind wir wahrhaft und ganz und gar gerecht... So sind wir auch wahrhaft und ganz 
und gar Sünder, jedoch (nur), indem wir auf uns blicken." 
23 Bahr, a. a. 0. 131. 



Christliches Leben 271 

kern seines theologischen Bemühens bleibt unantastbar: Begegnung mit 
Gott läßt sich nicht aufrechnen in historischen Entwicklungen und inner- 
menschlichen Abhängigkeiten. Begegnung mit Gott ist das Geschenk des 
Augenblicks. Es waren nicht zuletzt die christlichen Mystiker, die diesen 
•Augenblick" als zeitüberlegen, als •Nunc aeternum"25 verstanden. 

Aber das ist nur die eine Sicht des christlichen Lebens, isoliert genommen 
eine einseitige, sogar falsche Sicht. Doch auch bei den Autoren, die vom 
anderen Modell des •Aufstiegs" her denken und schreiben, bleibt dieser 
Aspekt nicht unberücksichtigt. Sie sprechen von der Allmacht Gottes, die 
alles menschliche Aufsteigen und Entfalten durchbricht und dort ruft, wo 
sie will. Bei den Großen unter ihnen spielt gerade auf dem Scheitelpunkt 
des Aufstiegs die Dunkelheit eine Rolle, die den Menschen wieder bis zur 
Talsohle des Anfangs zurückverweist: entweder als Hell-Dunkel des 
göttlichen Lichts selbst oder als subjektive, menschliche dunkle Nacht auf 
der Höhe der Contemplatio oder als aktive Dunkelheit, die in Buße und 
Sühneanstrengung gerade dort zu finden ist, wo man die letzte Gelöstheit 
erwarten sollte26; der Aufstiegsrhythmus der Zeit wird durchkreuzt. Und 
das Grundprinzip allen Aufstiegs ist die •Demut", das wache Bewußtsein 
der eigenen Hinfälligkeit, des Zurückgebliebenseins auf der Talsohle. 

Auch dieses Denkmodell ist also nicht so unpersonal, wie es heute oder 
vor wenigen Jahren noch, auf dem Höhepunkt der Existenzphilosophie, 
scheinen konnte. Vielleicht erlangt es eine frische Modernität. Die Bildung 
des neuen •Bewußtseins", die Führung des Menschen zu höherwertigem 
Denken und Handeln, also zum Aufstieg, ist doch eines der Vorzeichen für 
die Unruhe der studentischen Jugend. Man macht sich sogar dazu stark, 
die ganze Gesellschaft auf die Stufe einer besseren Moral zu führen. So 
weit ging die christliche Tradition aus ihrem Wissen um die Erbsündlich- 
keit des Menschen wohl kaum. Offenbar schlummert auch im modernen 
Menschen der •Wille zum Besserwerden", den unsere Vorfahren im Auf- 
stiegsschema artikulierten. 

Auf der anderen Seite beachten auch die Vertreter des klassischen 
•Begegnungsmodells" in ihrer existentialistisch klingenden Konzentration 
auf den Augenblick des •Mensch-Nichts" vor dem •Gott-Alles" (Johannes 
vom Kreuz) die Gesetze des stufenweisen Aufstiegs. Eines ihrer Axiome 

24 Vgl. die Bultmann-Kritik bei J. Moltmann, Perspektiven der Theologie, München 1968, 
68-73; oder 117 ff. G. Sauter, Zukunft und Verheißung, Zürich 1965, 119, kann mit Recht 
über Bultmanns Auf fassung von Zeit sagen: •dann entspricht das... per analogiam, völlig 
platonischem Denken." 
25 Eine Lieblingsidee von Ernst Bloch. 
26 Man muß beachten, daß im Grunde eine gleiche christliche Struktur zu finden ist in der 
intellektuellen Nacht-Mystik bei Ps. Dionysius und Eckhart wie in der affektiven Lei- 
dens-Mystik des Barocks oder in der grobschlächtigen Buß-Mystik der Wüstenväter. 



Josef Sudbrack 272 

warnt vor dem Stillstand, der Rückschritt ist. Warum? fragt Hans Urs 
v. Balthasar. •Aus dem sehr einfachen Grund, weil alle Vollkommenheit 
im Gehen selber besteht, in der Bewegung hin-zu. Paulus sagt es Phil 3, 
12 ff. deutlich genug. In der Sprache Gregors von Nyssa und Augustins: 
weil das Geschöpf extensio, Hin-dehnung ist, muß seine ,Vollkommenheit' 
im Vollzug dieser Dehnung selber bestehen"27. Daß Wachsen ein Grund- 
gesetz des christlichen Lebens ist, hat noch kein geistlicher Lehrer, auch 
nicht Martin Luther, geleugnet. 

Es geht also bei den beiden Schemata - des langsam hinansteigenden 
Aufstieges und der je neu und je total sich vollziehenden Begegnung - gar 
nicht um Alternativen; es geht um Versuche, die stets überbordende Wirk- 
lichkeit des Lebens von irgendeinem festen Ufer aus zu überblicken. Und 
der erste Schritt zur Ortung eines Standpunktes ist das Anerkennen, daß 
es verschiedene Ufer gibt; nicht nur weil die Menschen verschieden sind, 
weil die Zeiten sich ändern, weil die Methoden sich verfeinern; sondern 
primär und vordringlich, weil das Leben - getragen von Gottes Willen - 
reicher ist, als jeder Versuch, es zu systematisieren. Die Vielheit der Ver- 
suche ist legitim. Alle unerläßlich notwendigen Systematisierungen tragen 
aber ihren Wahrheitsindex dort, wo sie offen bleiben für die größere 
Wirklichkeit. Sie dürfen dem Leben nicht das Netz des menschlichen Den- 
kens überwerfen, sondern müssen den eigenen Verständnisansatz als vor- 
läufiges Hilfsmittel betrachten. Der gute Psychotherapeut weiß, daß sein 
freudianisches oder Jungsches Deutungsschema nur ein Baugerüst bildet, 
das ihn in die Nähe seines Patienten führt. Ebenso muß auch der Leser 
geistlicher Schriften und der •geistliche" Führer wissen, daß die verschie- 
denen Methoden und Wege keine Wunderrezepte und keine Gebrauchs- 
anweisungen sind, sondern lose herumliegendes Anschauungsmaterial, an 
dem man seine Verständniskraft für die Begegnung mit der Wirklichkeit 
schulen sollte. 

Auch die beiden beschriebenen Möglichkeiten, das christliche Leben zu 
interpretieren, sind nur zwei aus vielen. Sie zeichnen sich höchstens da- 
durch aus, daß sie, isoliert genommen, sicher in die Irre führen, daß sie die 
äußersten Grenzmarken abstecken, zwischen denen sich die Buntheit des 
Lebens abspielt. Wer das geistliche Leben nur mit der Brille des Aufstiegs- 
schemas betrachtet, degradiert es zu einem Mechanismus: an dieser Stelle 
sei jener Hebel umzulegen, für dieses Vorkommnis sei jenes Gegenmittel 
einzugeben, diese Begleiterscheinungen seien das Anzeichen für jenes 
Grundgeschehen und so weiter. Geistliche Führung bestände nur im Per- 
fektionismus eines Automechanikers, der seinen Motor (sprich das geist- 

" Das Weizenkorn, Einsiedeln 1953,43 f. 



Christliches Leben 273 

lidie Leben) aus dem Effeff kennt. Geistliches Leben ließe sich auflösen in 
die Kybernetik gewisser Handbücher. Dem freien Handeln Gottes und 
des Menschen wäre der Lebenshahn abgedreht. 

Aber ebenso sicher steuert die Auflösung des geistlichen Lebens in iso- 
lierte Begegnung an der Wirklichkeit vorbei. Es ist schlechthinnig falsch, 
daß jede Konfrontation des Menschen mit Gott (oder der Menschen unter- 
einander) am Nullpunkt der eigenen Bedürftigkeit, der Sünde, ansetzen 
muß. Die Psychologie belehrt uns eines besseren; sie spricht vom Werden 
und Wachsen der Persönlichkeit; sie gibt Anleitungen zum Finden der 
eigenen Mitte und zur Reifung des eigenen Ichs. Sie singt z. B. das Lob 
der Gewohnheit, also des Habitus, durch den der Mensch nicht stets von 
Grund auf neu beginnt, sondern sich auf überkommene - fremde oder 
eigene - Verhaltensmuster stützt. •Christliche Existenz bar jeder Gewohn- 
heit, gleicht dem Fahrschüler im Auto", schreibt ein moderner evange- 
lischer Theologe28, jede auftauchende Situation muß er •inde ab ovo" neu 
überdenken; und wenn nicht der Fahrlehrer die Bremse träte, säße das 
Auto am nächsten Chausseebaum. Die Gewohnheit macht den Autofahrer, 
macht auch das geistliche Leben. •Gewohnheit" sagt auch Gesetzlichkeit, 
sagt Reifen und Wachsen, schließt einen Stufenweg des christlichen Lebens 
ein. Nicht der Stufenweg in sich führt ab vom wahren Leben, sondern seine 
Absolutsetzung, seine Mechanisierung; damit werden Freiheit, Initiative, 
göttliche Forderung und menschliche Entscheidung ausmanövriert. •Eine 
Gewohnheit ist gut", schreibt der gleiche evangelische Theologe, •wenn sie 
problemfordernde Einstellungen zeitigt, sie ist schlecht, wenn solche ver- 
hindert werden"29. Der Stufenweg ist gut, wenn er offen bleibt für das 
göttliche Anders-Wollen und für die menschliche Freiheit. 

Einige Orientierungshilfen auf dem Weg von der Psychologie 
zur Spiritualität 

Als ein Origenes, ein Johannes Kassian, ein David von Augsburg, eine 
Teresa von Avila die Geschichte des geistlichen Lebens zu beschreiben 
versuchten, nahmen sie selbstverständlich die (damals noch sehr unreflexe) 
Erkenntnis der zeitgenössischen Psychologie zur Hilfe, ganz gleich, ob 
diese platonisch, aristotelisch oder stoisch geprägt war. Warum sollte der 
moderne Christ nicht das gleiche tun? 
1. Der diesjährige Friedenspreisträger des Deutschen Buchhandels - ein 
Preis, der mit Namen wie Romano Guardini, Martin Buber, Gabriel Mar- 

28 H.-D. Bastian, Theologie der Frage, 74, mit Berufung besonders auf die Forsdiungen 
von A. Gehlen. 
29 Den kierkegaardschen Existentialismus nennt er, a. a. 0. 80, •antisoziologisch und auf 
das pietistische Gott-Seele-Rendezvous" ausgerichtet. 



Josef Sudbrack 274 

eel, Ernst Bloch, Kardinal Augustin Bea, W. A. Visser't Hooft verknüpft 
ist •, der Psychologe Alexander Mitscherlich, schildert das Grundgesche- 
hen der Selbstwerdung etwa folgendermaßen: Am Anfang sollte eine Art 
von Bewußtseins-Identität stehen, in der das Kind die Verhaltensweisen 
der Mutter reflexionslos übernimmt; das von E. H. Erikson so benannte 
Urvertrauen ist der Raum, in dem die ersten Schritte des Weltverhaltens 
gelernt werden. •Sobald aber Autonomie und Initiative ... erwachen, 
also ein Ich sich zu bilden beginnt, spielt die Unterweisung ... für die 
Entwicklung des Charakterkerns, das heißt des Grundmusters von Verhal- 
tensweisen, die bestimmende Rolle"30. Auch der Beginn des geistlichen 
Lebens kann nicht in verstandlicher Vor-Analyse aller zu unternehmenden 
Schritte bestehen, sondern braucht diesen aus •Urvertrauen" und nicht aus 
rationaler Einsicht entspringenden Einsatz, braucht das schlichte Tun der 
Identifikation mit bewährten Lehrern oder überlieferten Wahrheiten. Die 
Weisheit der Väter kennt deshalb den Pater Pneumatikos, in dessen Wor- 
ten und Anweisungen der Schüler die eigene Identität, die eigene Urteils- 
fähigkeit gewinnt. Eine andere Weisheit, die sich in den Ignatianischen 
Exerzitien niedergeschlagen hat (Ignatius hatte bekanntlich keinen Pater 
Pneumatikos!), zielt auf dasselbe: Nur in der Erfahrung, im Einsteigen in 
die Entscheidungssituation, im Verkosten der Wahrheit, öffnet sich der 
Wahrheitsgrund der Dinge31. Pointiert gesagt: Nicht erst theoretisches 
Erkennen und dann innere und äußere Realisation dieser Erkenntnis; son- 
dern umgekehrt: erst Erfahrung und •Verkosten der Wahrheit" in der 
konkreten Situation; hieraus kann die Diakrisis, das unterscheidende Ur- 
teil erwachsen. Es ist dies die individuelle Parallele zu dem, was wir am 
Terminus •Wirkungsgeschichte" zu Beginn für Sprach- und Dogmen- 
Entwicklung gezeigt haben32. 

Zu beachten ist, daß beides wichtig bleibt: Das vertrauende Eintreten 
in die Situation, in die Übung des geistlichen Lebens; und die kritisch- 
analytische Reflexion über das Getane. Ohne diese •kritische Dialektik", 

80 Auf dem Weg zur vaterlosen Gesellschaft, München 1963, 179; einige Seiten weiter 
(212) schildert er die ideale Entwicklung vom Trieb-Gehorsam zum Lern-, zum Gewis- 
sens-, zum Ich-Gehorsam. Am Beginn steht auch hier: •Lernen durch Identifikation ist der 
grundlegendste soziale Austausch" (zitiert aus seinem Buch, •Die Unfähigkeit zu trauern, 
München, 1968, 291). 
31 G. Fessard, La dialectique des •Exercices Spirituels" de S. lgnace de Loyola. Bd. I, 
Paris 1956, 292: •La place de SENTIDO avant COGNOSCIDO temoigne, nous semble- 
t-il, que nous avons eu raison de faire eulminer le diagnostic permis par la cinquieme 
Regle dans une RECONNAISSANCE ...". 
32 Vgl. Anm. 1. Nach Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen 1965, 21, findet man 
•sich immer schon in einer Situation vor"; Verstehen und Urteilen bedeutet eine Klärung 
der Situation, •deren Erhellung die nie ganz zu vollendende Aufgabe ist... Diese Unvoll- 
endbarkeit ist nicht ein Mangel an Reflexion, sondern liegt im Wesen des geschichtlichen 
Seins, das wir sind. Geschichtlich-sein heißt, nie im Sich-wissen aufgehen". 



Christliches Leben 275 

wie es Theodor W. Adorno nennt, würde das Beginnen im •Urvertrauen", 
im Kindheitsstadium, verbleiben und über kurz oder lang in infantiler 
Verkümmerung oder revolutionärem Umschlag enden. Die Individual- 
wie die Sozial-Psychologie kennt genügend Beispiele für eine solche Wen- 
de. Augenblicklich scheint in vielen Kreisen der Kirche sich genau dieser 
Umschlag von infantiler Verkümmerung zu revolutionärem Aufbegehren 
abzuspielen. Die Quelle dieser Unruhe liegt aber eben dort, wo es nicht 
gelungen ist, das stets notwendige Sich-Anvertrauen zur personalen Selb- 
ständigkeit, den Christen zur Mündigkeit, überzuführen. 
2. Diese hier beschriebene Grundgesetzlichkeit kennt natürlich ebenso viele 
Abschattierungen und Konkretisierungen, wie es verschiedene Menschen, 
verschiedene Lebensalter und verschiedene Situationen gibt. 

Der jugendliche Christ denkt und handelt von einem Leistungswillen 
her. K. Rahner, dem wir übrigens einen wichtigen Beitrag •Über das Pro- 
blem des Stufenweges der christlichen Vollendung"33 verdanken, hat dies 
einmal gegen supranaturalistische, liturgistische Übertreibungen scharf 
ausgesprochen34. Weiterhin bildet für den jugendlichen Menschen die Dia- 
lektik von Sicherheit und Unsicherheit im Glaubensvollzug oft ein bedrän- 
gendes Problem, das er unter Aufbietung aller Kräfte zu lösen versucht; 
auch die Glaubenstat bekommt eine •Leistungsqualität". Das gleiche Hell- 
Dunkel des Glaubens müßte beim alternden Menschen die Aura der Reife 
erhalten, einer Reife, die sicher in der eigenen Entscheidung und •Lei- 
stung" ruht, und doch (besser: gerade deswegen!) offen und verständnis- 
voll für alle Rückschläge und Anfechtungen des fremden und eigenen 
Lebens bleibt; der alte Mensch weiß, daß jedes menschliche Gelingen, 
mag es noch so sehr das Gesicht der Leistung tragen, in der Mitte ein 
Geschenk ist. Die objektive Sachlage bleibt dieselbe; die anthropologische 
Struktur aber wird seitenverkehrt: aus Unruhe und Unsicherheit wird 
Reife und verstehende Weite. 

Dazwischen liegen die in der aszetischen Literatur ebenso wie in psycho- 
logischen Untersuchungen bekannten vierziger Jahre. Nachdem eine Viel- 
zahl von Wegen eingeschlagen und eine Menge von Situationen erprobt 
wurden, möchte der Mensch dieses Alters an der Abrundung seines Lebens 
arbeiten, seine geistliche Identität besitzen, wie man für die Spiritualität 
abwandeln könnte. Die Offenheit der reinen Zukunft, in die hinein die 
Jugend drängte, verlangt Stabilitäten der Gegenwärtigkeit, will sich in 
Bahnen und Strukturen niederschlagen, ohne daß diese Festigkeiten das 
weitere Ausschreiten in die Zukunft behindern dürften. 

38 Diese Zeitschrift, 19 (1944) 65-78. 
34 Meßopfer und Jugendaszese, KatechBlät 83 (1958) 69-77; aufgenommen in den Sam- 
melband, Sendung und Gnade. 



Josef Sudbrack 276 

3. Es ist begreiflicherweise höchst gefährlich, psychologische Gesetzlichkei- 
ten zu ungebrochen auf das geistliche Leben zu übertragen. Zu leicht 
könnte der Eindruck entstehen, daß Patentregeln verkauft und nicht Hilfen 
für die Konkretheit des Lebens gegeben würden. Alles zu Sagende darf 
nur Modellcharakter haben; das gilt besonders für den Grenzüberschritt 
von der Psychologie zur Spiritualität. 

Wenn wir uns aber doch an die Grenze stellen, wo die psychologischen 
Gesetze noch wirksam sind und zugleich schon die geistliche Individualität 
ihre Eigengesetzlichkeit entfaltet, was kann dort •Fortschritt im Glauben", 
also Aufstieg im geistlichen Leben, bedeuten? Auf keinen Fall Zuwachs 
an Wissen; ganz gleich, ob dieses Wissen die Breite der Materialfülle oder 
die Tiefe des Glaubensgegenstandes betrifft. Auch nicht Zuwachs an 
Sicherheit; anders würde man das jugendliche Ringen um den Glauben in 
die Nähe des Unglaubens bringen und ebenso die •Dunkle Nacht" der 
Mystiker mißverstehen. Die eigentliche theologische Wirklichkeit des 
Glaubenswachstums ist und bleibt sowieso verhangen. Aber auf der psy- 
chologischen Ebene spiegelt sich dennoch manches ab, was wir mit gegebe- 
ner Vorsicht auf die theologisch-spirituelle Tiefe rückdeuten dürfen. Im 
reifenden Glauben läßt sich ein Einheitlich-Werden beobachten. Dieses 
•Einheitlichwerden" steht auch - gemessen an dem Bewußtseinsstand des 
Christen - stets unter dem Gesetz des Pendeins zwischen lebendiger Er- 
fahrung und kritischer Reflexion. Aber wie um einen magnetischen Mittel- 
punkt ordnet sich die anfängliche Vielheit der dogmatischen Wahrheiten 
immer einheitlicher zum persönlichen Feld des Glaubens. Wenn z. B. eine 
alte Bäuerin ihren ganzen Glauben vom Rosenkranz her erbetet, dann 
ersetzt sie nicht Christozentrik durch Mariozentrik, sondern hat diesen 
Einheitspunkt gefunden, um den sich der Kosmos des Glaubens organisch 
anordnet. 

Schauen wir die Liste der Heiligen durch. Bei jedem, der uns Einblick 
gewährt in sein geistliches Leben, entdecken wir diese Konzentrierung auf 
eine Mitte; M. de Certeau schreibt: •Der geistige Fortschritt besteht im 
Weg des Subjekts in sein Zentrum"35. Oft genug trägt diese Mitte ein recht 
ungewöhnliches Gesicht: Verlassensein von Gott (Alfons von Liguori, 
Therese von Lisieux), eine bestimmte Heiligengestalt oder die Dynamik 
des eigenen Leerwerdens (Meister Eckhart). Aber bei genauem Hinsehen 
scheinen trotz - besser wegen - dieser Mitte die Wahrheiten und Vollzüge 
des Glaubens in ihrer hierarchischen Abgestuftheit besser bewahrt, als in 
den dogmatischen Systemen, die wohl oder übel eines nach dem andern 
abhandeln und dem einfacheren Zentrum dabei weniger Platz anweisen, 

" Concilium 2 (1966) 660. 



Christliches Leben 277, 

als der komplizierteren Peripherie. Die Mitte, von der wir sprechen, wird 
aber nicht von irgendeinem objektivistischen Gesetz der äußeren Stufen- 
abfolge bestimmt, sondern spiegelt den inneren, personalen Einheitspunkt 
wider, der - im Sinne des Begegnungsmodells - stets neu von dem Einzel- 
menschen zu aktuieren ist und ihn zur Begegnung mit Gott führt. 

Der geistliche Führer auf dem Weg zu Gott 

Das Wort •Führer" klingt schlecht; besser ist (nicht nur auf Deutsch) Die- 
ner. Das nämlich darf allein seine Aufgabe auf dem beschriebenen Weg 
sein: Hilfestellung, damit der •Geführte", oder besser, der, •dem der 
Dienst gilt", •hörend" wird auf die Führung des Geistes. Für die ersten 
Etappen des geistlichen Weges hat zwar ein solcher •geistlicher Diener" 
die Aufgabe, dem anderen ein Leitbild vorzustellen, in dessen Marschrich- 
tung er die ersten Schritte tun kann. Die psychologische Identitätsfindung, 
die auch im geistlichen Leben durch vertrauende Identifikation mit einem 
Gegenüber geschieht, bestimmt irgendwann den geistlichen Menschen. 
Aber wo finden sich ihre •ersten" Etappen? Sind es die Kinderjahre, gleich 
ob sie im Christentum oder in Gottesferne verbracht werden? Ist es die 
erste Begegnung mit der Heiligen Schrift? Ist es die erste große Glaubens- 
not? Oder ist es die letzte Unsicherheit, die manche Heiligen noch auf dem 
Totenbett überfiel? Übrigens wird derjenige, der vielleicht als Konvertit 
zum ersten Mal die Freude des Glaubens erlebt, sich sein •Leitbild" meist 
selbst wählen (wie die Mönche ihren Pater Pneumatikös), es vielleicht in 
einem Freund, oder öfters noch in Büchern finden, in großen Gestalten der 
Vergangenheit, in Worten der Schrift oder Wahrheiten des christlichen 
Glaubens. Überdies tritt in unserer Zeit die bewußte Anlehnung an ein 
Vorbild - unbewußt bleibt sie wirksam - in den Hintergrund vor dem 
Anruf Gottes, der in der persönlichen Lebensaufgabe vernommen wird. 
Der •Spiritual" muß sich hüten, hier einzugreifen; er hat also normaler- 
weise eine andere Aufgabe. Er sollte den anderen hellhörig machen für 
diese Stimme des Geistes; er sollte zum Beispiel Material anbieten, daß 
dieser andere seinen eigenen Weg finden kann; er sollte phantasievoll ein 
Spektrum von Möglichkeiten eröffnen, unter denen der andere eine Form- 
gebung finden kann, die der eigenen Gestalt entspricht oder wenigstens 
nahekommt; er sollte das kritische Bewußtsein schärfen für Einflüsse, die 
nicht ganz in dem Anruf Gottes aufgehen, gleich ob sie im Temperament 
des anderen, in der eigenen Persönlichkeit des •Spirituals" oder sonstwo 
sich verbergen. 

Seine Aufgabe läßt sich noch persönlicher, noch dialogischer begreifen. 
Jeder steht auf seinem Weg zu Gott vor der Schwierigkeit, die wir mit den 
beiden Auffassungen vom christlichen Weg exemplifizierten: Einerseits 



Josef Sudbrack 278 

möchte und muß er das ganze Christentum verwirklichen; anderseits kann 
er nur eine der vielen Möglichkeiten ergreifen. Aufgabe des •Spirituals" 
wäre es, ihn immer von neuem auf die Breite des Gesamten hinzuweisen. 
Wer also dazu neigt, das eigene geistliche Leben in Gesetzlichkeit und 
Mechanisierung erstarren zu lassen, den muß sein •geistlicher Führer", 
sein •geistlicher Diener" auf das freie Wehen des Geistes hinweisen, das 
durch keine •Ordnung" katalogisiert werden kann. Wenn umgekehrt ein 
junger Christ dazu neigt, sein geistliches Leben der Spontaneität des Ein- 
falls zu überlassen, wenn er glaubt, daß z. B. Gebet nicht vorbereitet und 
geplant werden darf, um •persönlich" zu sein, dann sollte der Spiritual 
ihn zur Anerkennung des Geistes, der ein Geist der Ordnung, ein Geist 
des Aufbaus ist, führen. 

Dies ist keine primitive Gebrauchsanweisung, sondern erfließt aus dem 
Stellenwert, den der •geistliche Führer" eigentlich haben sollte: Er muß 
nämlich die Individualität des einzelnen aufbrechen zur Weite der Kirche; 
er muß zeigen, daß der Herr reicher ist, als diese oder jene zum •Sklavi- 
schen" neigende Nachahmung vermeint. Daß dies nur im vertrauenden 
Dialog geschehen kann, braucht nicht erwähnt zu werden. Aber der Dialog 
ist erst dann mehr als ein Monolog zu zweien, wenn Spannung herrscht 
zwischen den Partnern. In dieser Spannung sollte der Spiritual den Ge- 
genpol darstellen, durch den eine immer einspurig bleibende Individuali- 
tät den Ausblick bekommt auf die Fülle des kirchlichen Lebens. 

Die Dualität von Aufstiegsschema und Begegnungsmodell ist nur eine 
Positionsbestimmung der vielfältigen Möglichkeiten zur Führung dieses 
Gesprächs; eine andere könnte z. B. in dem Begriffspaar Nachahmung -. 
Nachfolge gefunden werden. Aber schon die Spanne von Aufstieg und Be- 
gegnung - biblisch könnte man formulieren: •Euer Lohn wird groß sein" 
und •Bekehret euch" • macht den Raum sichtbar, der offenstehen muß für 
die Führung des Geistes: keine einspurige Gesetzmäßigkeit, sondern ein 
ständig neuer Ausblick auf das Feld der Möglichkeiten, die im Menschen 
liegen und von denen Gottes Führung jeweils eine erwählt. Hier gilt ähn- 
liches wie von der Sprache. Auch für sie wäre eine totale Programmie- 
rung und Schematisierung der Tod. Dennoch bewegt sich der schöpferische 
Einfall, mit dem der Dichter in alter und neuer Zeit die eingefahrenen 
Geleise der Sprache neu durchpflügt, auf eben diesen Geleisen. Es kommt 
auch im christlichen Leben nicht auf die harten Alternativen: Aufstieg oder 
Begegnung, an, sondern auf die polare Spannung zwischen den Alterna- 
tiven. Und eine der wichtigsten Aufgaben des geistlichen Führers, sprich 
•geistlichen Dieners", besteht im Wachhalten dieser Polarität, die der ein- 
zelne Christ außerhalb des lebendigen Dialogs allzu leicht zur bequemeren 
Einseitigkeit zusammenschrumpfen läßt. 



Christliches Leben *•'" 

Ein kleines Beispiel kann das Grundthema des Aufsatzes nochmals vor 
Augen stellen; eines der größten Hemmnisse im geistlichen Leben ist die 
bedrückende Gewißheit, nicht weiterzukommen, stehenzubleiben oder gar 
rückwärts zu gehen. Wer den ersten Entschluß zu einem bewußten christ- 
lichen Leben faßt, kennt diesen Alptraum ebenso wie der Mystiker, für 
den er z. B. den Namen •Dunkle Nacht" trägt. Am Aufstiegsschema ge- 
messen muß diese Gewißheit unweigerlich der Verurteilung und letztlich 
der Verzweiflung gleichkommen. Doch der Mensch steht Gott nicht nur ge- 
genüber als der Fußgänger oder der Autofahrer, der schneller oder langsa- 
mer, aber sicher und beharrlich dem Gipfel der Vollkommenheit sich zube- 
wegt, sondern auch als Sünder, der ständig neu von Gott selbst zu Gott er- 
hoben werden muß. Gerade wer sich in einer dunklen Nacht verirrt zu 
haben glaubt, ist bereitet für das Begegnungswort Jesu Christi: •Ich bin 
nicht gekommen, Gerechte zu rufen, sondern Sünder". Kein Mensch kann 
eine solche dunkle Nacht lichten; aber man kann sich neben den Bedräng- 
ten stellen und ihm klar machen, daß auch seine Erfahrung einen Sinn für 
das christliche Leben hat, genau den Sinn, der am Begegnungsmodell sicht- 
bar wird, den Sinn des •Sünder und Gerechter zugleich". Daß diese Sinn- 
findung in einer Zeit, die man als Epoche der Gottesferne oder der Erfah- 
rung des fernen Gottes bezeichnet, vonnöten ist, leuchtet ein. Doch man 
sollte die Charakterisierung der Zeit als •gott-fern" an den beiden Denk- 
modellen: Aufstieg-Begegnung überprüfen. Vielleicht zeigt sich, daß diese 
vermeintliche   •Gott-Ferne"   eher   den   Namen   •existenz-anfordernde 
Nähe" verdient, daß in ihr die im Begegnungsmodell auf leuchtende Wahr- 
heit erfahren wird: die Wahrheit von dem Gott, den wir nicht so sehr den- 
kend verstehen und liebend in unseren Lebensbereich einordnen können, 
sondern der in unser Leben frei und unerwartet einbricht; die Wahrheit 
von dem Gott, der uns dort erwartet, wo wir ihn nicht vermuten, im Mit- 
menschen, in irgendeinem freundlichen Wort, das unseren Weg säumt, in 
irgendeinem zufälligen Tun, zu dem uns mehr die Laune als die innere 
Überzeugung trieb; und wir dürfen auch sagen, die Wahrheit von dem 
Gott, den man gar nicht erkannt hat, vor und - wie man glaubt - in und 
nach der Begegnung. Und doch war er da, als man sich mühte - vielleicht 
vergeblich! -, ein guter Mensch zu sein. 




