Christliches Leben: Stindiger Aufstieg oder stets neue
Begegnungi
Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Fiirr Hans Kiing liegt das Besondere des Katholischen innerhalb der christ-
Jichen Kirchen in der Kontinuitit zum Evangelium, in der ununterbroche-
nen , Wirkungsgeschichte“, die bei Jesus von Nazareth beginnt und bis in
unser Glaubensbewuftsein hineinreicht. Das ist in Gegenposition zu man-
chen evangelischen Selbstinterpretationen formuliert, gegen eine punk-
tuelle Ausdeutung des Christentums: dort die Gestalt und die Botschaft
Jesu — hier der glaubende Mensch — und dazwischen Entwicklungen, An-
satze, Versuche, die im Grunde unerheblich, fiir den Glaubenden uninter-
essant sind. Katholisch heifit dagegen: Ernstnehmen der Uberlieferung,
Uberzeugtsein davon, daff das Christentum jeder Generation lebt und
stirbt aus und mit der Tradition, die ihm aus der Vergangenheit entgegen-
kommt*. Die Zukunft des Glaubens beginnt nicht in den mehr oder minder
gescheiten Gedanken, die viel abhéngiger sind von der Vergangenheit, als
sie sich selbst zugeben, sondern hat in Jesus Christus schon begonnen.
Auch die Sprache unserer Zeit und unserer Zukunft wird nicht begriindet
durch den Einfall eines isolierten Genies oder durch das Dekret irgend-

1 Mit , Wirknngsgeschichte* hat der Philosoph Hans-Georg Gadamer, der dem evangeli-
schen Denken verpflichtet ist, einen — iibrigens weithin anerkannten — Begriff erstellt, nm
die katholische Lehre von der Tradition und der Kirche neu zu verstehen. Ein Dreifaches
ist mit ihm gesagt: a) Jedes fruchtbare, historische und - fiir Gadamer ~ sprachliche Ereig-
nis ist der Anfang einer Verstehensgeschichte; Verstehen heifit dabei nicht Sich-Aneignen
cines blodhaft unverinderlichen Inhalts, sondern Entfaltung des gesetzten Anfangs, die
nach vorne nnvorhersehbar, aber nach riickwirts organisch-logisch erscheint. Es geht nicht
um die statische Unterscheidung von Inhalt und Form, sondern, wie Gadamer sagt, um
eine Verschmelzung von Horizonten. b) Ein wahres Verstehen muf in diese Wirkungs-
geschichte eingehen, darf also nicht in objektivistischer Distanz die Haltung des unbetei-
ligten Beobachters einnehmen, sondern muf sich mit einer Vorgabe an Glaube und Ver-
tranen der Wirkung dieser Wirkungsgeschichte ausliefern. ¢) Die wissenschaftliche Red-
lichkeit besteht nicht in einer vorgingigen Sicherung des eigenen Standpunktes (das ist
unméglich!), sondern in der nachtriglichen Reflexion und Korrektur der Verstehens-
haltung. Aber gerade durch diese wissenschafiliche Redlichkeit setzt sich die Wirknngs-
geschichte fort in die Gegenwart und die Zuknnft. Mit einer leichten terminologischen
Verdndernng ist damit ziemlich genan ein immer breiteres, katholisches Versténdnis von
Schrift und Tradition, von Botschaft Jesa und Lehre der Kirche beschrieben. Henri de
Lubac schricb schon 1945 (RevMoyAgLat 1, 197): ,Mais les idées ne traversent pas L'hi-
stoire comme des blocs.“ Und Karl Rahner weif im VIII. Band seiner Schriflen zur Theo-
logie (Einsiedeln 1967) 97: ,In der Geschichte haben wir das Ewige dieser Wahrheit, und
wir haben es darum nur dann, wenn wir uns ihrem Weitergang anvertranen.



Josef Sudbrack 264

eines Gremiums; das lebendige, gesprochene Wort ist immer ein Abschnitt
im Strom des Ganzen, ein Entwicklungsstadium, das sich deshalb nach
vorne o6ffnen kann, weil es getragen wird von einer groflen Vergangen-
heit?. Diese Dialektik von der Moglichkeit des Neuen aus der Herkunft
vom Alten, von der Weite der Zukunft aus dem Aufstieg aus der Vergan-
genheit macht das Gesetz jeden Lebens aus. Nirgendwo mehr ist also die
Rickbesinnung auf die Vergangenheit zur Bewiltigung der Zukunft not-
wendiger, als wenn es um das christliche Leben selbst geht, um die Bewil-
tigung der Aufgabe, an die das eigene und fremde Heil gekniipft ist®.

Das Aufstiegsschema

Wer einmal in alten aszetischen Handbiichern geblittert hat, wird sich an
den stets wiederkehrenden Grundriff fir die Entwicklungsphasen christ-
lichen Vollkommenheitsstrebens erinnern. Zu Beginn wird der Weg der
Reinigung gelehrt. Die Stufe des Anfangs, wie es anderswo heifit, verlangt
Selbsterkenntnis, Abtotung, Bufle, oder wenn man noch weiter in die
Geschichte zuriickblittert, Trauer, Tranen, Flucht aus der Welt. — Nach
Absolvierung solcher mehr negativen Anleitungen darf mit den Ubungen
des Fortschreitens begonnen werden. Dieser Weg der Erleuchtung besteht
zur Hauptsache im Erwerb ,solider® Tugenden. Manche Autoren zihlen
darunter auch schon die verschiedenen Gebetsformen der christlichen Tra-
dition, vor allem das innere, aktive Gebet und die Meditation. Auf jeden
Fall soll der Fromme, der sich bis hierher vorgearbeitet hat, jetzt sein
geistliches Haus bauen. Vorher mufite er noch die Triimmer des alten
abreiflen, jetzt kann er neue Fundamente legen und neue Mauern hoch-
ziehen, die Raume ausschmiicken und Schitze fiir das Himmelreich ansam-
meln®. — Die hochste Stufe ist nach diesen Einfihrungen ins geistliche

2 Auch die analytische Sprachwissenschaft, die dem franzdsischen Strukturalismus nahe-
steht, ndhert sich diesen Einsichten. Karl Otto Apel hat dies gezeigt: Wittgenstein und das
Problem des hermeneutischen Verstehens, ZeitTheolKir 63 (1966) 49-87; und von der
angelsichsischen Wissenschaft herkommend John Macquarrie, Die religisse Sprache und
die neuere analytische Philosophie, Conc 5 (1969) 487—495.

3 Auch hier belehrt uns die neuere Forschung, dafl gerade originelle Neuansitze in der Spi-
ritualitét in iiberraschender Kontinuitidt zum Erbe der Vergangen stehen.

4 Kaum eine Allegorie war fruchtbarer zum modellhaften Begreifen des geistlichen Lebens
als diese; das Wort ,Erbauung zeigt es. Vgl. die sehr unvollstindigen Ubersichten in
DictSpir III (1957) 1551-1567 und in Real AntChr IV, 109-128; ,Saloménis Hés“ (Traktat
des 13. Jhs) und der paulinische Hausbau dienten nach Hoh 8, 9f, Spriiche 9, 1 f und
2 Kor 5,1-7 als Ausgang. Seit Origenes ,ist dieser Vergleich bei fast allen kirchlichen
Autoren zu finden“: D. Lasié OFM, Hugonis de S.Victore Theologia perfectiva, Rom
1956, 856 (mit Lit.). Ein Erfurter Kartiuser des Spitmittelalters ordnete sogar die be-
rithmte Bibliothek des Salvatorbergs (Fundgrube fiir Texte der Deutschen Mystik) nach
dieser Allegorie; vgl. E. Kleineidam, Die theologische Richtung der Erfurter Kartiuser
am Ende des 15. Jhs. Miscel. Erford. 1962, 247-271.



Christliches Leben 265

Leben die der Einigung oder der Beschauung. Der Christ hat eigentlich
schon sein Ziel erreicht; das Haus ist fertig gebaut, ausgeschmiickt; er kann
einziehen zum Liebesaustausch mit dem Herrn, zum gliicklichen Zusam-
mensein mit Gott und seinem Sohn Jesus Christus, in der innersten Kam-
mer der Seelenburg.

So beschrieben sind die drei Stufen, die seit Ansatzen bei Klemens aus
Alexandrien und Origenes in der christlichen Spiritualitdt heimisch ge-
worden sind, eine Karikatur der Wirklichkeit. So naiv und selbstsicher hat
die grofie Tradition niemals vom Aufstieg des Menschen zu Gott gespro-
chen. Die grofie Tradition! Aber schlagen wir einmal die kleine auf: ,Gott
fithrt in seiner gewdhnlichen Vorhersicht die Gerechten iiber hintereinan-
dergestaffelte Grade zur Vollkommenheit; danach sind diejenigen, die sich
um Vollkommenheit bemiithen, zu unterscheiden in Anfinger, Voranschrei-
tende und Vollkommene; dieser gottlichen Fithrung ist auch die geistliche
Leitung anzugleichen*®. Wie selbstverstindlich anerkennen auch so ver-
schieden denkende Theologen wie der Jesuit C. Truhlar oder der evan-
gelische Professor W. Nigg die Giiltigkeit dieses ,hintereinandergestaf-
felten“ Dreischrittes und meinen, daf} er ,aufs beste durch die Ergebnisse
der modernen Experimentalpsychologie bestatigt wird“®.

Nun, in der Tradition (wie iibrigens auch bei diesen beiden Theologen)
wird der geistliche Weg viel differenzierter dargestellt, als es die drei
Worte: Reinigung — Erleuchtung — Einigung, wiederzugeben vermogen.
Da ist von Versuchungen die Rede, die gerade an den hochsten Stufen
lauern?, von scheinbaren oder wirklichen Riickschlagen, von einem Sich-
Durdidringen der verschiedenen Grade.

Die Tradition des Stufenweges ist reicher orchestriert, als unsere Kari-
katur es darstellt’. In der augustinischen Tradition liebt man die dyna-
misch-personalen Unterscheidungen: extra (auflen) — intra (innen) — supra
(iiber), also von aufien nach innen zu sich selbst, von innen dann iiber sich
selbst hinaus. Eine mittelalterliche, bei den Viktorinern wie den Kartau-
sern beliebte Stufung richtet sich nach sachlicheren Gegebenheiten: Lec-

5 A.Benigar OFM, Theologia spiritualis, 2. Aufl. Rom 1964, 397.

¢ W. Nigg, Heimliche Weisheit, Ziirich 1959, 139 und C. Truhlar, De experientia mystica,
Rom 1961, 17; dort das Zitat.

7 Anfechtungen sind nach H. Riithing, Der Karthiuser Heinrich Egher von Kalkar, 1328
bis 1408, Gottingen 1967, 210, und seinem Kartauserprior, ,geradezu ein fester Bestand-
teil des monastischen Lebens . .. Auf keiner Stufe ihres Ordenslebens sind die Ménche vor
ihnen, die in immer neuer Gestalt auftauchen, sicher.* Br. Schiiller S], Gesetz und Freiheit,
Eine moraltheologische Untersudiung, Diisseldorf 1966, 96, deutet diese ,fortdauernde
Versuchlichkeit des Gerechtfertigten . . . (als) fortdauernde Moglichkeit, von Gott in einem
existentiell tieferen und umfassenderen Gehorsam gerufen zu werden.“

8 Ein kleiner Uberblick bei J. Sudbrack SJ, Die geistliche Theologie des Johannes von
Kastl, 1, Miinster 1967, 273-276; dazu im Register (Bd. II) unter Spiritualitat.



Josef Sudbrack 266

tio, meditatio, oratio, contemplatio (Lesen, Meditieren, Beten, Betrachten).
Noch objektiver ist die alte Einteilung des Evagrius: Praktiké = Reini-
gung und Tugend; Theoria physiké = Schau der Natur auf ihren gott-
lichen Grund hin; Theoria theologiké = Einigung mit Gott selbst in Gebet
und Ekstase. Leib-Seele-Geist, Sinne-Verstand-Intellekt, Demut-Furcht-
Liebe, Actio-Sehnsucht-Contemplatio sind andere solcher Dreiteilungen.
Gelegentlich orientiert man sich auch an typologischen Vorbildern: Knecht
— Freund — Sohn; oder an allegorischen Bildern der Bibel, wie den Spei-
sen: Milch — Gemiise — Fleisch; oder nach dem Spruch des Abbas Arsenius:
Fuge - tace ~ quiesce (Fliche — Schweige — Ruhe), der 1. Hausherr ebenso
wie J. Leclercq zum Grundriff eines ihrer Bucher diente. Und dann wiren
noch die vierstufigen, die finf-, sieben-, zwolf- oder noch mehr-stufigen
Schemata zu erwdhnen. Der Katalog ndhme kein Ende.

Man spiirt, die gelebte Welt der Tradition ist reicher und vielfaltiger
als der diinne Absud der Handbiicher. Einem ,Klassiker® des Dreistufen-
wegs, Bonaventura, hat schon J. Bonnefoy konzediert, daf man sein triadi-
sches Denken nicht pressen dirfe. H. U. v. Balthasar hat in einer kon-
genialen Skizze gezeigt, dafl die Dreiheit fiir diesen ,Doktor des geist-
lichen Lebens® keine starren Wegmarken sind, sondern ein Prisma, durch
das der Reichtum des Lebens ansichtig gemacht und in die Vielfalt seiner
»asthetischen® Farbenpracht gebrochen werden soll, gleichsam eine Modell-
struktur, nach deren Gesetz die verwirrende Buntheit des Konkreten auf
einer Art impressionistischen Gemaldes abgebildet wird.

Das Begegnungsmodell

Aber wir haben das Buch der Tradition noch nicht zu Ende gelesen. Ein
{iberraschend breiter Strom der Uberlieferung benutzt namlich ein véllig
anderes Modell zur Deutung des christlichen Lebens. Schon Erich Przy-
wara, in dem Karl Rahner den eigentlichen Anreger der modernen Theo-
logie sieht, schrieb zu den Ignatianischen Exerzitien, dafl das Mysterium
der Liebe, in dem der Mensch leer wird und alles von Gott erwartet, ,,das
unterscheidend Christliche (und unterscheidend Echt-Religiése Gberhaupt)
gegeniiber der Stufenfolge: Lauterung — Erleuchtung — Einigung® sei®.
G. Fessard hat in seiner Dialectique des Exercices endgiiltig erwiesen,
dafl Ignatius in seinen geistlichen Ubungen tatsichlich das Schema der
Stufen sprengt und die Situation der menschlichen Entscheidung (die auf
allen Lebensstufen gleichbleibt) systematisch darzustellen versuchtte.

% Deus semper maior, Theologie der Exerzitien I11, Freiburg 1940, 365 f*.

* Ein Beispiel dafiir, wie auch heute noch hinter verschiedenen Ausprigungen ein gemein-
samer Grundwille, hinter ,,unnétig scharfe(r) Opposition in Einzelfragen die Ubereinkunft
im Grundsitzlichen“ festgestellt werden mufl (E. Biser, in Hochland 61 [1969] 367 zur



Christliches Leben 267

Der einflufireichste Vertreter dieses anderen Ansatzes ist Martin Luther,
dem ,das Stufendenken iiberhaupt . . . fremd“ ist!’. Seine Auffassung lafit
sich am viel verhandelten Spruch von ,Simul justus et peccator®, ,Zugleich
gerecht und siindig* (aus der Reihe moderner, katholischer Theologen:
R. Grosche, H. U. v. Balthasar, H. Kiing, K. Rahner, Fr. Wulf, H. O. Pesch,
R. Késters) exemplifizieren. Luther versteht das Gegeniiber von Gott und
Mensch als stindiges ,Aufprallen® der Gnade Gottes auf den stindig
bediirftigen Menschen. Das Dogma des Trienter Konzils, nach dem ,nichts
... die Gnade der Rechtfertigung verdienen konne“?2, besagt das gleiche:
Vor Gott ist der Mensch ein reiner Empfanger. ,Wenn du aber etwas
empfangen hast, was rithmst du dich, als hattest du es nicht empfangen?*
(1 Kor 4,7). Vor der Gnade Gottes als stindiger Empfanger dastehen,,
bedeutet in der Heilsordnung Jesu Christi nichts anderes als das Bekennt-
nis des standigen Siinderseins.

FEinmal aufmerksam gemacht auf das Modell, unter dem das Verhiltnis
Gott-Mensch verstanden werden kann, entdeckt man es iiberall in der
christlichen Tradition. Origenes nennt den Menschen vor Gott eine ,tabula
rasa“!® und schligt damit ein Thema an, das bis auf den UNO-General-
sekretir Dag Hammarskjold von allen Grofien der geistlichen Uberliefe-

Kontroverse Balthasar-Rahner), mag das Urteil iber Fessards Exerzitienwerk bieten;
nach Hugo Rahner hat F. gerade iiber den ,wahre(n) Sinn der berihmten und oft mifi-
deuteten Dialektik ... den besten Kommentar geschrieben® (Ignatius van Loyola als
Mensch und Theologe, Freiburg 1964, 876; es geht um die ,Spannungseinheit zwischen
Gnade und freier Mitarbeit*). H. U. v. Balthasar dagegen hilt die dialektische Interpre-
tation Fessards ,zumindest (fiir) sehr gefihrlich® (Glaubhafl ist nur Liebe, Einsiedeln
1968, 471). Fiir beide Ignatiusforscher aber ist wiederum E.Przywara der groe Beginn,
den auch Karl Rahner in ihm sieht: Laudatio auf Erich Przywara, in: Gnade als Freiheit,
Freiburg 1968, 266-273.

11 So der evangelische Forscher, H. A. Oberman, der hente unumstritten als der beste
Kenner der , Vorbereitung der Reformation® gilt. Das Zitat stammt aus seinem Aufsatz,
Simul gemitus et raptus: Luther und die Mystik, in: L. Asheim, Kirche, Mystik, Heiligung
und das Natiirliche bei Luther, Géttingen 1967, 28, in dem er die Verankerung des ,Simul
justus et peccator® in der spirituellen Tradition dokumentiert.

12 Denzinger-Schonmetzer, Enchiridion Symbalorum, Definitionum et Declarationum de
Rebus Fidei et Morum, Freiburg 1965, Nr. 1582; vgl. dazu H. Kiing, Rechtfertigung, Ein-
siedeln 41964, 281-242. O. H. Pesch, Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther und
Thomas von Aquin, Mainz 1967, hat Kiings Deutung in einem wahrhaft monumentalen
Werk bestitigt. Es wire aufschlufireich, zu wissen, womit K. Rahner seine entgegengesetzte
Interpretation begriindet (Zur Theologie des skumenischen Gesprichs, in: Martyria, Lei-
turgia, Diakonia, Festschrift fiir Hermann Volk, Mainz 1968, 193): man sei ,einer Eini-
gung iiber die traditionellen Kontroverslehren noch nicht viel niher gekommen ...* Vgl.
dazu auch die ganze Diskussion um das Buch von H. Kiing, Reditfertigung, ,dem gegen-
iiber man nach anfinglicher Zustimmung doch wieder sehr vicle Bedenken angemeldet
hat®.

18 Luther greift dieses Bild vom Menschen, der gegeniiber Gott reine Maglichkeit, reinc
Materia Prima ist, wieder auf (E. Wolf, TheolLitZtg 92 [1967] 722): ,Homo, huius vita
est pura materia Dei ad futurae formae suae vitam.”



Josef Sudbrack 268

rung variiert wird: Der Mensch mufl vor Gott leer sein, damit Gott ihm
alles schenke, mufl gymnos, nudus, nackt werden', ja noch mehr, muf§ sich,
wie Johannes von Kastl, ein Monch des Spatmittelalters schreibt, als ,,der
schlechteste aller Schlechten, der nicht nur die Lebenden, sondern auch
viele Verdammten an Menge und Grifle, an Bosheit und Schlechtigkeit
tbertroffen hat“15, bekennen. Man kann dieses uns so fremd und gar liig-
nerisch klingende Bekenntnis der eigenen Siindhaftigkeit in den Monchs-
rhemata finden: , Je naher der Mensch bei Gott, desto mehr entdeckt er
sich als Siinder“!¢; in den Demutsduflerungen der Heiligen, die sich als
grofite Sinder anklagten'’; in den Seelenkidmpfen der Mystiker, die sich
verdammt glaubten'®; oder in einem radikalen, und doch so gelésten,
humanen Wort, wie es uns von Philipp Neri tiberliefert ist: ,Ich verspre-
che Gott, niemals von mir aus etwas Gutes zu tun, ich verzweifle nimlich
an mir selbst; aber ich vertraue mich Gott an“?®.

Statt iiber diese Demuts- und Selbstverleugnungs-Literatur bei den
Mbénchen wie bei Luther die Nase zu riimpfen, sollte man das richtige
Raster ihrer Deutung suchen. Natirlich kann der enge Trichter einer sta-
tischen Seinsmetaphysik aus ihnen nur Unsinn herausdestillieren. ,Siin-
der” und ,Nicht-Siinder* konstituieren einen formalen Widerspruch. Wer
die Demut des ,Klein-Seins“ wie auf einem Metermaf} an der Grofle Got-
tes mifit, wird von der Grofle, vom ,, Vaterbild“ Gottes erdriickt und in die
Neurose getrieben. Aber spricht das gegen die ,Sache“ oder gegen die
Statik der Seinsmetaphysik? Man sollte einmal bei Bertolt Brecht in den
Unterricht gehen und von seiner Verfremdungstheorie lernen: Eine noch
so richtige und noch so ewige Wahrheit wird dadurch, daf} man sie in un-
veridnderter, glatter Sprache weitergibt, nicht bewahrt, sondern verfalscht;
sie wird zum alltiglichen Gebrauchsgegenstand und dann bald wie eine

4 An dem einzigen Wort gymnos — nackt konnte man die ganze Geschichte der Spiritualitit
vordemonstrieren. Dafl aber mit diesem Wort keine sinnlose Allegorese betrieben wird,
zeigt E. Lohmeyer in seinem Kommentar zu Markus (Kritisch-exegetischer Kommentar
iiber das Neue Testament, Begriindet von H. A. W. Meyer) Géttingen 1951, 276, zu Mk
13, 16: ,Nicht einmal das Gewand zu holen, ist Zeit; halb bekleidet oder ,nackt‘(Jo 21, 7),
wie er ist, soll er sich auf den Weg machen®, dem eschatologischen Ruf zu folgen.
18 Vgl. die Anm. 8 erwihnte Arbeit II (1966) 126; im Register, unter spiritualitas nega-
tiva, nude, habe ich die betreffenden historischen Notizen zusammengestellt.

16 Ein vielfaltig iiberlieferter Satz; hier nach PL 78/959 D: ,Dixit autem abbas Mathios:
,Quantum se approximat homo Deo, tantum se peccatorem vidit'“.

17 Johannes vom Krenz sagt im Sterben zu einem Mitbruder: ,No me diga eso, padre; no
me diga eso, padre! Digame mis peccados!“ So Kiing (s. 0. Anm. 12, 240).

18 Bei Luther taucht dies in seiner berithmten, von einigen katholischen Apologeten als
blasphemisch gebrandmarkten ,resignatio ad inferos“ auf.

» H. Rahner (s. 0. Anm. 10), 130, zitiert auch noch ein anderes Wort: ,Wenn ich gesund
werde, dann will ich ein Geliibde machen, Gott immer zu beleidigen, denn ich erwarte von
seiner Giite, daf er mir die Gnade geben wird, ihn niemals zu beleidigen.“



Christliches Leben 269

moderne, nur einmal benutzbare Einwegflasche weggeworfen®. Durch die
Verfremdung aber, die von einigen modernen Autoren bis zur ,Publi-
kumsbeschimpfung® (Peter Handke)* potenziert wurde, wird der Leser
erst auf das Gemeinte aufmerksam. Er wird wie durch den Stockschlag des
Zen-Meisters aus dem selbstverstindlichen Trott des Alltags geweckt und
kann mit ,neuen® Augen die ,alte* Wahrheit erblicken.

Diese Notwendigkeit, durch Verfremdung, durch Paradoxe, durch auf-
reizende Formulierungen (man vgl. ,Theologie der Revolution®) auf die
Sache Gottes gestoRen zu werden, liegt nicht nur am Verkrustetsein der
Sprache oder an der Hartherzigkeit des hérenden Menschen, sondern an
der ,Sache® selbst. Das Verhiltnis Gott-Mensch 143t sich nicht quantitativ
bestimmen; hier kann man nicht mehr messen, abgrenzen, Bereiche sauber-
lich voneinander trennen. Auch der hl. Thomas weifl: Gott ist alles, es gibt
nichts neben Gott; und doch ist der Mensch auch etwas, er kann sich sogar
gegen Gott stemmen. Dieses Geheimnis zwischen Gott und Mensch, das
nicht aufzurechnen ist, das in keine feste Formel, sondern nur in eine
widerspriichliche Aussage eingeht, ist der Stachel im Fleisch der religiésen
Sprache, der sie zu immer neuen Versuchen, Gott auszusagen, antreibt.
Und wenn einmal eine Denkweise erarbeitet wurde, in der die Menschen
einer Zeit ihre Glaubenserfahrung von Gott wiederfanden und ausdriick-
ten, dann entdeckt eine andere Zeit, dafl ihre Denkweise zur manipulier-
baren Formel geworden ist; sie mufl diese Denkweise umstoflen und in
einem neuen Paradox die Wirklichkeit Gott neu zu Bewufitsein bringen.
Diese paradoxe oder dialektische Ausdrucksweise ist — literaturwissen-
schaftlich gesehen — eine typische Verfremdung. Verfremdung also als Ver-
such, in der Sprache auszudriicken, dafl Gott grofier ist als jeder sprach-
liche Ausdruck.

Auf was aber soll der Christ zu Luthers Zeiten durch das Oxymoron
20 H.-D. Bastian, Verfremdung und Verkiindigung, Minchen 1967, mit dem Brecht-Ge-
dicht als Vorspruch: Die Ausnahme und die Regel

Wir bitten euch aber;

Was nicht fremd ist, findet befremdlich!

Was gewdhnlich ist, findet unerklirlich!

Was da iblich ist, das soll euch erstaunen.

Was die Regel ist, das erkennt als Mifibrauch

Und wo ihr den Mifibrauch erkannt habt

Da schafft Abhilfe!
21t Hier wird das, was in Anm. 1 {iber Gadamers Wirkungsgeschichte gezeigt wurde, in
extremer Zuspitzung angewandt: Auch der Christ mufl Partei ergreifen (]. Moltmann, in:
Diskussion iiber die Theologie der Revolution, Miinchen 1969, 75). H.-E. Bahr, Verkiindi-
gung als Information, Hamburg 1968, 123: ,Den goldenen Mittelweg der aristotelischen
Tradition, das schein-seelsorgerliche Offenhalten aller Méglichkeiten, sollte er ebenso als
Ausflucht durchschauen wie die besonders in der deutschen Tradition beliebte Vorstellung,

jede dezidierte Stellungnahme ... bedeute eo ipso die Selbstaufgabe zugunsten der Sache
einer Partei.”



Josef Sudbrack 270

»Simul justus et peccator® aufmerksam gemacht werden? Luther schreibt:
»Ein Siinder bin ich in mir selbst aufler Christo, kein Siinder bin ich in
Christo aufler mir selbst!“?2. Dieses Hinaustreten aus der eigenen Befan-
genheit, diese Kehrtwendung von sich selbst weg auf Christus hin, dieser
standige Blick aus dem eigenen Selbstbesitz heraus auf den alleinigen
Herrn Jesus Christus, dieses totale Sich-Gott-Anvertrauen, ist gemeint.
Kurz gesagt, die Begegnung des Menschen mit seinem Jesus Christus. Sie
ist — aus dieser Sicht gesehen — kein langsamer oder schneller Prozefi, son-
dern ein einmaliges Geschehen. Zwar kann und soll es sich oft im Leben
ereignen; aber jedes dieser Ereignisse ist so neu und so unvergleichlich,
daf} kein Bogen von dem einen zum anderen geschlagen werden kann.

Zwei Denkansitze, die sich ergdnzen:
Wachstumsprozefl und Existenzvollzug

Wir sind mit dieser Urerfahrung des christlichen Lebens, die sich hinter
den altchristlichen Welt- und Selbst-Verachtungsformeln verbirgt, mitten
im modernen Selbstverstindnis angelangt. Die Existenzphilosophie lehrt
— dhnlich wie die lutherische Formel vom Siinder, der zugleich Gerechter
ist — das Wesen des Menschen nicht in unverdnderlichen Eigenschaften und
auch nicht in lange sich hinziehenden Entwicklungen zu sehen, sondern in
dem je neuen und je einmaligen Einsatz der eigenen Person. Seitdem
Kierkegaards ,Begriff der Gleichzeitigkeit . . . die zeitliche Erstreckung der
Geschichte gleichgiltig gemacht® hat, seit seinem ,Drangen nach der ,Ver-
unendlichung des Subjekts in restloser Verinnerlichung‘“?® hat sich der
Blick aller Existenz-Philosophen und -Theologen auf die Einmaligkeit des
Augenblicks gewandt. Die personale Philosophie aber bestimmt diesen
Existenzvollzug in ,je-neuem Jetzt“ mit Sich-Leer-Machen, mit Sich-
Offnen des Ichs fiir ein Du, mit der Begegnung zweier Menschen.
Christliches Leben aber heifit ebenfalls Begegnung mit Gott, mit Jesus
Christus. Kann diese Begegnung anders geschehen als in solchem persona-
len Tun? Und bedeutet diese Tat der Freiheit nicht ein Sich-Loslésen von
aller Gewohnheit, von allen Bindungen an menschliche Konventionen,
Heraustreten aus zeitlichen Entwicklungen und rdumlichen Abhangigkei-
ten, um im zeitiiberlegenen Kern der eigenen Person der géttlichen Ewig-
keit entgegenzutreten? Wer die Existenztheologie R. Bultmanns kennt,
wird in ihr solche Uberlegungen entdecken. Und soviel man ihm auch
einen korperfeindlichen Neuplatonismus?* vorwerfen mag, der Wahrheits-

22 Zitiert nach Pesch (s. 0. Anm. 12) 118; ebd. 111 wird zitiert: ,Durch géttliche Einschit-
zung sind wir wahrhaft und ganz und gar gerecht ... So sind wir auch wahrhaft und ganz
und gar Siinder, jedoch (nur), indem wir auf uns blicken.*

23 Bahr, a.a. 0. 181.



Christliches Leben 271

kern seines theologischen Bemithens bleibt unantastbar: Begegnung mit
Gott 14Rt sich nicht aufrechnen in historischen Entwicklungen und inner-
menschlichen Abhingigkeiten. Begegnung mit Gott ist das Geschenk des
Augenblicks. Es waren nicht zuletzt die christlichen Mystiker, die diesen
»Augenblick® als zeitiiberlegen, als ,Nunc aeternum“?® verstanden.

Aber das ist nur die eine Sicht des christlichen Lebens, isoliert genommen
eine einseitige, sogar falsche Sicht. Doch auch bei den Autoren, die vom
anderen Modell des ,Aufstiegs“ her denken und schreiben, bleibt dieser
Aspekt nicht unberiicksichtigt. Sie sprechen von der Allmacht Gottes, die
alles menschliche Aufsteigen und Entfalten durchbricht und dort ruft, wo
sie will. Bei den Groflen unter ihnen spielt gerade auf dem Scheitelpunkt
des Aufstiegs die Dunkelheit eine Rolle, die den Menschen wieder bis zur
Talsohle des Anfangs zuriickverweist: entweder als Hell-Dunkel des
gottlichen Lichts selbst oder als subjektive, menschliche dunkle Nacht auf
der Héhe der Contemplatio oder als aktive Dunkelheit, die in Bufle und
Sithneanstrengung gerade dort zu finden ist, wo man die letzte Geldstheit
erwarten sollte?®; der Aufstiegsrthythmus der Zeit wird durchkreuzt. Und
das Grundprinzip allen Aufstiegs ist die ,Demut®, das wache Bewufitsein
der eigenen Hinfilligkeit, des Zuriickgebliebenseins auf der Talsohle.

Auch dieses Denkmodell ist also nicht so unpersonal, wie es heute oder
vor wenigen Jahren noch, auf dem Hohepunkt der Existenzphilosophie,
scheinen konnte. Vielleicht erlangt es eine frische Modernitat. Die Bildung
des neuen ,Bewufitseins“, die Fihrung des Menschen zu héherwertigem
Denken und Handeln, also zum Aufstieg, ist doch eines der Vorzeichen fiir
die Unruhe der studentischen Jugend. Man macht sich sogar dazu stark,
die ganze Gesellschaft auf die Stufe einer besseren Moral zu fiihren. So
weit ging die christliche Tradition aus ihrem Wissen um die Erbsiindlich-
keit des Menschen wohl kaum. Offenbar schlummert auch im modernen
Menschen der , Wille zum Besserwerden®, den unsere Vorfahren im Auf-
stiegsschema artikulierten.

Auf der anderen Seite beachten auch die Vertreter des klassischen
,Begegnungsmodells® in ihrer existentialistisch klingenden Konzentration
auf den Augenblick des ,Mensch-Nichts“ vor dem ,Gott-Alles” (Johannes
vom Kreuz) die Gesetze des stufenweisen Aufstiegs. Eines ihrer Axiome

24 Vgl. die Bultmann-Kritik bei J. Moltmann, Perspektiven der Theologie, Miinchen 1968,
68-73; oder 117 ff. G. Sauter, Zukunfl und Verheiffung, Zirich 1965, 119, kann mit Recht
iiber Bultmanns Auffassung von Zeit sagen: ,dann entspricht das. .. per analogiam, villig
platonischem Denken.*

25 Eine Lieblingsidee von Ernst Bloch.

26 Man muf beachten, daf im Grunde eine gleiche christliche Struktur zu finden ist in der
intellektuellen Nacht-Mystik bei Ps. Dionysius und Eckhart wie in der affektiven Lei-
dens-Mystik des Barocks oder in der grobschlichtigen Bul-Mystik der Wiistenviter.



Josef Sudbrack 272

warnt vor dem Stillstand, der Riickschritt ist. Warum? fragt Hans Urs
v. Balthasar. ,Aus dem sehr einfachen Grund, weil alle Vollkommenheit
im Gehen selber besteht, in der Bewegung hin-zu. Paulus sagt es Phil 3,
12 ff. deutlich genug. In der Sprache Gregors von Nyssa und Augustins:
weil das Geschopf extensio, Hin-dehnung ist, mufl seine ,Vollkommenheit'
im Vollzug dieser Dehnung selber bestehen“?”. Dafl Wachsen ein Grund-
gesetz des christlichen Lebens ist, hat noch kein geistlicher Lehrer, auch
nicht Martin Luther, geleugnet.

Es geht also bei den beiden Schemata ~ des langsam hinansteigenden
Aufstieges und der je neu und je total sich vollziehenden Begegnung — gar
nicht um Alternativen; es geht um Versuche, die stets iberbordende Wirk-
lichkeit des Lebens von irgendeinem festen Ufer aus zu iiberblicken. Und
der erste Schritt zur Ortung eines Standpunktes ist das Anerkennen, dafl
es verschiedene Ufer gibt; nicht nur weil die Menschen verschieden sind,
weil die Zeiten sich dndern, weil die Methoden sich verfeinern; sondern
primér und vordringlich, weil das Leben — getragen von Gottes Willen —
reicher ist, als jeder Versudch, es zu systematisieren. Die Vielheit der Ver-
suche ist legitim. Alle unerlifilich notwendigen Systematisierungen tragen
aber ihren Wahrheitsindex dort, wo sie offen bleiben fiir die groflere
Wirklichkeit. Sie diirfen dem Leben nicht das Netz des menschlichen Den-
kens {iberwerfen, sondern miissen den eigenen Verstindnisansatz als vor-
liufiges Hilfsmittel betrachten. Der gute Psychotherapeut weiff, daf} sein
freudianisches oder Jungsches Deutungsschema nur ein Baugeriist bildet,
das ihn in die Nihe seines Patienten fithrt. Ebenso mufl auch der Leser
geistlicher Schriften und der ,geistliche“ Fihrer wissen, dafl die verschie-
denen Methoden und Wege keine Wunderrezepte und keine Gebrauchs-
anweisungen sind, sondern lose herumliegendes Anschanungsmaterial, an
dem man seine Verstindniskraft fiirr die Begegnung mit der Wirklichkeit
schulen sollte.

Audh die beiden beschriebenen Maéglichkeiten, das christliche Leben zu
interpretieren, sind nur zwei aus vielen. Sie zeichnen sich hochstens da-
durch aus, dafl sie, isoliert genommen, sicher in die Irre fithren, dafl sie die
aufersten Grenzmarken abstecken, zwischen denen sich die Buntheit des
Lebens abspielt. Wer das geistliche Leben nur mit der Brille des Aufstiegs-
schemas betrachtet, degradiert es zu einem Mechanismus: an dieser Stelle
sei jener Hebel umzulegen, fiir dieses Vorkommnis sei jenes Gegenmittel
einzugeben, diese Begleiterscheinungen seien das Anzeichen fiir jenes
Grundgeschehen und so weiter. Geistliche Fithrung bestdnde nur im Per-
fektionismus eines Automechanikers, der seinen Motor (sprich das geist-

21 Das Weizenkorn, Einsiedeln 1953, 438 £.



Christliches Leben 273

liche Leben) aus dem Effeff kennt. Geistliches Leben liefle sich auflésen in
die Kybernetik gewisser Handbiicher. Dem freien Handeln Gottes und
des Menschen wire der Lebenshahn abgedreht.

Aber ebenso sicher steuert die Auflosung des geistlichen Lebens in iso-
lierte Begegnung an der Wirklichkeit vorbei. Es ist schlechthinnig falsch,
dafl jede Konfrontation des Menschen mit Gott (oder der Menschen unter-
einander) am Nullpunkt der eigenen Bediirftigkeit, der Stinde, ansetzen
muf. Die Psychologie belehrt uns eines besseren; sie spricht vom Werden
und Wachsen der Personlichkeit; sie gibt Anleitungen zum Finden der
eigenen Mitte und zur Reifung des eigenen Ichs. Sie singt z. B. das Lob
der Gewohnheit, also des Habitus, durch den der Mensch nicht stets von
Grund auf neu beginnt, sondern sich auf iiberkommene — fremde oder
eigene — Verhaltensmuster stiitzt. ,Christliche Existenz bar jeder Gewohn-
heit, gleicht dem Fahrschiiler im Auto®, schreibt ein moderner evange-
lischer Theologe®, jede auftauchende Situation muf} er ,inde ab ovo® neu
iiberdenken; und wenn nicht der Fahrlehrer die Bremse trite, sifle das
Auto am nichsten Chausseebaum. Die Gewohnheit macht den Autofahrer,
macht auch das geistliche Leben. ,Gewohnheit® sagt auch Gesetzlichkeit,
sagt Reifen und Wachsen, schliefit einen Stufenweg des christlichen Lebens
ein. Nicht der Stufenweg in sich fithrt ab vom wahren Leben, sondern seine
Absolutsetzung, seine Mechanisierung; damit werden Freiheit, Initiative,
gbttliche Forderung und menschliche Entscheidung ausmanévriert. ,Eine
Gewohnheit ist gut*, schreibt der gleiche evangelische Theologe, ,wenn sie
problemfordernde Einstellungen zeitigt, sie ist schlecht, wenn solche ver-
hindert werden“?®. Der Stufenweg ist gut, wenn er offen bleibt fiir das

gottliche Anders-Wollen und fiir die menschliche Freiheit.

Einige Orientierungshilfen auf dem Weg von der Psychologie
zur Spiritualitét

Als ein Origenes, ein Johannes Kassian, ein David von Augsburg, eine
Teresa von Avila die Geschichte des geistlichen Lebens zu beschreiben
versuchten, nahmen sie selbstverstindlich die (damals noch sehr unreflexe)
Erkenntnis der zeitgenossischen Psychologie zur Hilfe, ganz gleich, ob
diese platonisch, aristotelisch oder stoisch gepragt war. Warum sollte der
moderne Christ nicht das gleiche tun?

1. Der diesjihrige Friedenspreistrager des Deutschen Buchhandels - ein
Preis, der mit Namen wie Romano Guardini, Martin Buber, Gabriel Mar-

8 11.-D. Bastian, Theologie der Frage, 74, mit Berufung besonders auf die Forschungen
von A. Gehlen.

2 Den kierkegaardschen Existentialismus nennt er, a.a. 0. 80, ,antisoziologisch und auf
das pietistische Gott-Seele-Rendezvous* ausgerichtet.



Josef Sudbrack 274

cel, Ernst Bloch, Kardinal Augustin Bea, W. A. Visser’t Hooft verkniipft
ist —, der Psychologe Alexander Mitscherlich, schildert das Grundgesche-
hen der Selbstwerdung etwa folgendermaflen: Am Anfang sollte eine Art
von Bewufitseins-Identitit stehen, in der das Kind die Verhaltensweisen
der Mutter reflexionslos tibernimmt; das von E. H. Erikson so benannte
Urvertrauen ist der Raum, in dem die ersten Schritte des Weltverhaltens
gelernt werden. ,Sobald aber Autonomie und Initiative ... erwachen,
also ein Ich sich zu bilden beginnt, spielt die Unterweisung . .. fir die
Entwicklung des Charakterkerns, das heifit des Grundmusters von Verhal-
tensweisen, die bestimmende Rolle“?®. Auch der Beginn des geistlichen
Lebens kann nicht in verstandlicher Vor-Analyse aller zu unternehmenden
Schritte bestehen, sondern braucht diesen aus ,,Urvertrauen® und nicht aus
rationaler Einsicht entspringenden Einsatz, braucht das schlichte Tun der
Identifikation mit bewihrten Lehrern oder tiberlieferten Wahrheiten. Die
Woeisheit der Viter kennt deshalb den Pater Pneumatikos, in dessen Wor-
ten und Anweisungen der Schiiler die eigene Identitit, die eigene Urteils-
fahigkeit gewinnt. Fine andere Weisheit, die sich in den Ignatianischen
Exerzitien niedergeschlagen hat (Ignatius hatte bekanntlich keinen Pater
Pneumatikos!), zielt auf dasselbe: Nur in der Erfahrung, im Einsteigen in
die Entscheidungssituation, im Verkosten der Wahrheit, 6ffnet sich der
Wahrheitsgrund der Dinge®’. Pointiert gesagt: Nicht erst theoretisches
Erkennen und dann innere und dufiere Realisation dieser Erkenntnis; son-
dern umgekehrt: erst Erfabhrung und ,Verkosten der Wahrheit® in der
konkreten Situation; hieraus kann die Diakrisis, das unterscheidende Ur-
teil erwachsen. Es ist dies die individuelle Parallele zu dem, was wir am
Terminus , Wirkungsgeschichte® zu Beginn fiir Sprach- und Dogmen-
Entwicklung gezeigt haben®.

Zu beachten ist, dafl beides wichtig bleibt: Das vertrauende Eintreten
in die Situation, in die Ubung des geistlichen Lebens; und die kritisch-
analytische Reflexion iiber das Getane. Ohne diese ,kritische Dialektik®,

30 Auf dem Weg zur vaterlosen Gesellschafl, Miinchen 1963, 179; einige Seiten weiter
(212) schildert er die ideale Entwicklung vom Trieb-Gehorsam zum Lern-, zum Gewis-
sens-, zum Ich-Gehorsam. Am Beginn steht auch hier: ,Lernen durch Identifikation ist der
grundlegendste soziale Austausch® (zitiert aus seinem Buch, ,Die Unfdihigkeit 2u trauern,
Miinchen, 1968, 291).

31 G. Fessard, La dialectique des ,Exercices Spirituels® de S.Ignace de Loyola. Bd.1,
Paris 1956, 292: ,La place de SENTIDO avant COGNOSCIDO témoigne, nous semble-
t-il, que nous avons eu raison de faire culminer le diagnostic permis par la cinqui¢me
Régle dans une RECONNAISSANCE .. .“.

32 Vgl. Anm. 1. Nach Gadamer, Wakrheit und Methode, Tiibingen 1965, 21, findet man
.sich immer schon in einer Situation vor®; Verstehen und Urteilen bedeutet eine Klarung
der Situation, ,deren Erhellung die nie ganz zu vollendende Aufgabe ist . . . Diese Unvoll-
endbarkeit ist nicht ein Mangel an Reflexion, sondern liegt im Wesen des geschichtlichen
Seins, das wir sind. Geschichtlich-sein heifit, nie im Sich-wissen aufgehen®.



Christliches Leben 275

wie es Theodor W. Adorno nennt, wiirde das Beginnen im ,,Urvertrauen®,
im Kindheitsstadium, verbleiben und iiber kurz oder lang in infantiler
Verkimmerung oder revolutionirem Umschlag enden. Die Individual-
wie die Sozial-Psychologie kennt geniigend Beispiele fiir eine solche Wen-
de. Augenblicklich scheint in vielen Kreisen der Kirche sich genau dieser
Umschlag von infantiler Verkiimmerung zu revolutionirem Aufbegehren
abzuspielen. Die Quelle dieser Unruhe liegt aber eben dort, wo es nicht
gelungen ist, das stets notwendige Sich-Anvertrauen zur personalen Selb-
standigkeit, den Christen zur Miindigkeit, tberzufithren.

2. Diese hier beschriebene Grundgesetzlichkeit kennt natiirlich ebenso viele
Abschattierungen und Konkretisierungen, wie es verschiedene Menschen,
verschiedene Lebensalter und verschiedene Situationen gibt.

Der jugendliche Christ denkt und handelt von einem Leistungswillen
her. K. Rahner, dem wir iibrigens einen wichtigen Beitrag ,Uber das Pro-
blem des Stufenweges der christlichen Vollendung“® verdanken, hat dies
einmal gegen supranaturalistische, liturgistische Ubertreibungen scharf
ausgesprochen?!. Weiterhin bildet fiir den jugendlichen Menschen die Dia-
lektik von Sicherheit und Unsicherheit im Glaubensvollzug oft ein bedrén-
gendes Problem, das er unter Aufbietung aller Kréfte zu l6sen versucht;
auch die Glaubenstat bekommt eine , Leistungsqualitdt®. Das gleiche Hell-
Dunkel des Glaubens miifite beim alternden Menschen die Aura der Reife
erhalten, einer Reife, die sicher in der eigenen Entscheidung und ,Lei-
stung® ruht, und doch (besser: gerade deswegen!) offen und verstdndnis-
voll fiir alle Riickschlige und Anfechtungen des fremden und eigenen
Lebens bleibt; der alte Mensch weifl, dafl jedes menschliche Gelingen,
mag es noch so sehr das Gesicht der Leistung tragen, in der Mitte ein
Geschenk ist. Die objektive Sachlage bleibt dieselbe; die anthropologische
Struktur aber wird seitenverkehrt: aus Unrube und Unsicherheit wird
Reife und verstehende Weite.

Dazwischen liegen die in der aszetischen Literatur ebenso wie in psycho-
logischen Untersuchungen bekannten vierziger Jahre. Nachdem eine Viel-
zahl von Wegen eingeschlagen und eine Menge von Situationen erprobt
wurden, mochte der Mensch dieses Alters an der Abrundung seines Lebens
arbeiten, seine geistliche Identitit besitzen, wie man fiir die Spiritualitit
abwandeln konnte. Die Offenheit der reinen Zukunft, in die hinein die
Jugend dréngte, verlangt Stabilititen der Gegenwirtigkeit, will sich in
Bahnen und Strukturen niederschlagen, ohne dafl diese Festigkeiten das
weitere Ausschreiten in die Zukunft behindern diirften.

3 Diese Zeitschrift, 19 (1944) 65-78.
3 Mefopfer und Jugendaszese, KatechBlit 83 (1958) 69-77; aufgenommen in den Sam-
melband, Sendung und Gnade.



Josef Sudbrack 276

3. Es ist begreiflicherweise hochst gefahrlich, psychologische Gesetzlichkei-
ten zu ungebrochen auf das geistliche Leben zu iibertragen. Zu leicht
konnte der Eindruck entstehen, dafl Patentregeln verkauft und nicht Hilfen
fir die Konkretheit des Lebens gegeben wiirden. Alles zu Sagende darf
nur Modellcharakter haben; das gilt besonders fiir den Grenziiberschritt
von der Psychologie zur Spiritualitat.

Wenn wir uns aber doch an die Grenze stellen, wo die psychologischen
Gesetze noch wirksam sind und zugleich schon die geistliche Individualitat
ihre Eigengesetzlichkeit entfaltet, was kann dort ,Fortschritt im Glauben®,
also Aufstieg im geistlichen Leben, bedeuten? Auf keinen Fall Zuwachs
an Wissen; ganz gleich, ob dieses Wissen die Breite der Materialfiille oder
die Tiefe des Glaubensgegenstandes betrifft. Auch nicht Zuwachs an
Sicherheit; anders wiirde man das jugendliche Ringen um den Glauben in
die Ndhe des Unglaubens bringen und ebenso die ,Dunkle Nacht“ der
Mystiker mifiverstehen. Die eigentliche theologische Wirklichkeit des
Glaubenswachstums ist und bleibt sowieso verhangen. Aber auf der psy-
chologischen Ebene spiegelt sich dennoch manches ab, was wir mit gegebe-
ner Vorsicht auf die theologisch-spirituelle Tiefe riickdeuten dirfen. Im
reifenden Glauben 1488t sich ein Einheitlich-Werden beobachten. Dieses
sEinheitlichwerden® steht auch - gemessen an dem Bewufitseinsstand des
Christen ~ stets unter dem Gesetz des Pendelns zwischen lebendiger Er-
fahrung und kritischer Reflexion. Aber wie um einen magnetischen Mittel-
punkt ordnet sich die anfingliche Vielheit der dogmatischen Wahrheiten
immer einheitlicher zum personlichen Feld des Glanbens. Wenn z. B. eine
alte Baduerin ihren ganzen Glauben vom Rosenkranz her erbetet, dann
ersetzt sie nicht Christozentrik durch Mariozentrik, sondern hat diesen
Einheitspunkt gefunden, um den sich der Kosmos des Glaubens organisch
anordnet.

Schauen wir die Liste der Heiligen durch. Bei jedem, der uns Einblick
gewdhrt in sein geistliches Leben, entdecken wir diese Konzentrierung auf
eine Mitte; M. de Certeau schreibt: ,Der geistige Fortschritt besteht im
Weg des Subjekts in sein Zentrum“%. Oft genug trégt diese Mitte ein recht
ungewdhnliches Gesicht: Verlassensein von Gott (Alfons von Liguori,
Therese von Lisieux), eine bestimmte Heiligengestalt oder die Dynamik
des eigenen Leerwerdens (Meister Eckhart). Aber bei genanem Hinsehen
scheinen trotz — besser wegen — dieser Mitte die Wahrheiten und Vollziige
des Glaubens in ihrer hierarchischen Abgestuftheit besser bewahrt, als in
den dogmatischen Systemen, die wohl oder iibel eines nach dem andern
abhandeln und dem einfacheren Zentrum dabei weniger Platz anweisen,

35 Concilium 2 (1966) 660.



Christliches Leben 271

als der komplizierteren Peripherie. Die Mitte, von der wir sprechen, wird
aber nicht von irgendeinem objektivistischen Gesetz der dufleren Stufen-
abfolge bestimmt, sondern spiegelt den inneren, personalen Einheitspunkt
wider, der — im Sinne des Begegnungsmodells — stets neu von dem Einzel-
menschen zu aktuieren ist und ihn zur Begegnung mit Gott fihrt.

Der geistliche Fithrer auf dem Weg zu Gott

Das Wort , Fithrer® klingt schlecht; besser ist (nicht nur auf Deutsch) Die-
ner. Das nimlich darf allein seine Aufgabe auf dem beschriebenen Weg
sein: Hilfestellung, damit der ,Gefiihrte“, oder besser, der, ,dem der
Dienst gilt“, ,horend“ wird auf die Fithrung des Geistes. Fiir die ersten
Etappen des geistlichen Weges hat zwar ein solcher ,geistlicher Diener®
die Aufgabe, dem anderen ein Leitbild vorzustellen, in dessen Marschrich-
tung er die ersten Schritte tun kann. Die psychologische Identitatsfindung,
die auch im geistlichen Leben durch vertrauende Identifikation mit einem
Gegeniiber geschieht, bestimmt irgendwann den geistlichen Menschen.
Aber wo finden sich ihre ,ersten Etappen? Sind es die Kinderjahre, gleich
ob sie im Christentum oder in Gottesferne verbracht werden? Ist es die
erste Begegnung mit der Heiligen Schrift? Ist es die erste grofie Glaubens-
not? Oder ist es die letzte Unsicherheit, die manche Heiligen noch auf dem
Totenbett tberfiel? Ubrigens wird derjenige, der vielleicht als Konvertit
zum ersten Mal die Freude des Glaubens erlebt, sich sein ,,Leitbild“ meist
selbst wihlen (wie die Monche ihren Pater Pneumatikos), es vielleicht in
einem Freund, oder dfters noch in Biichern finden, in groflen Gestalten der
Vergangenheit, in Worten der Schrift oder Wahrheiten des christlichen
Glaubens. Uberdies tritt in unserer Zeit die bewufite Anlehnung an ein
Vorbild ~ unbewufit bleibt sie wirksam — in den Hintergrund vor dem
Anruf Gottes, der in der personlichen Lebensaufgabe vernommen wird.
Der ,Spiritual“ muf sich hiiten, hier einzugreifen; er hat also normaler-
weise eine andere Aufgabe. Er sollte den anderen hellhdrig machen fir
diese Stimme des Geistes; er sollte zum Beispiel Material anbieten, dafl
dieser andere seinen eigenen Weg finden kann; er sollte phantasievoll ein
Spektrum von Méglichkeiten eréffnen, unter denen der andere eine Form-
gebung finden kann, die der eigenen Gestalt entspricht oder wenigstens
nahekommt; er sollte das kritische Bewufitsein schirfen fiir Einfliisse, die
nicht ganz in dem Anruf Gottes aufgehen, gleich ob sie im Temperament
des anderen, in der eigenen Personlichkeit des ,Spirituals® oder sonstwo
sich verbergen.

Seine Aufgabe 138t sich noch personlicher, noch dialogischer begreifen.
Jeder steht auf seinem Weg zu Gott vor der Schwierigkeit, die wir mit den
beiden Auffassungen vom christlichen Weg exemplifizierten: Einerseits



Josef Sudbrack 278

mochte und muf} er das ganze Christentum verwirklichen; anderseits kann
er nur eine der vielen Moglichkeiten ergreifen. Aufgabe des ,Spirituals*
wire es, ithn immer von neuem auf die Breite des Gesamten hinzuweisen.
Wer also dazu neigt, das eigene geistliche Leben in Gesetzlichkeit und
Mechanisierung erstarren zu lassen, den mufl sein ,geistlicher Fithrer,
sein ,geistlicher Diener® auf das freie Wehen des Geistes hinweisen, das
durch keine ,Ordnung® katalogisiert werden kann. Wenn umgekehrt ein
junger Christ dazu neigt, sein geistliches Leben der Spontaneitit des Ein-
falls zu iiberlassen, wenn er glaubt, dafl z. B. Gebet nicht vorbereitet und
geplant werden darf, um ,personlich® zu sein, dann sollte der Spiritual
ihn zur Anerkennung des Geistes, der ein Geist der Ordnung, ein Geist
des Aufbaus ist, fithren.

Dies ist keine primitive Gebrauchsanweisung, sondern erfliefit aus dem
Stellenwert, den der ,geistliche Fithrer“ eigentlich haben sollte: Er muf§
namlich die Individualitit des einzelnen aufbrechen zur Weite der Kirche;
er muf} zeigen, dafl der Herr reicher ist, als diese oder jene zum ,,Sklavi-
schen“ neigende Nachahmung vermeint. Daf} dies nur im vertrauenden
Dialog geschehen kann, braucht nicht erwéhnt zu werden. Aber der Dialog
ist erst dann mehr als ein Monolog zu zweien, wenn Spannung herrscht
zwischen den Partnern. In dieser Spannung sollte der Spiritual den Ge-
genpol darstellen, durch den eine immer einspurig bleibende Individuali-
tat den Ausblick bekommt auf die Fiille des kirchlichen Lebens.

Die Dualitit von Aufstiegsschema und Begegnungsmodell ist nur eine
Positionsbestimmung der vielfdltigen Moglichkeiten zur Fihrung dieses
Gesprichs; eine andere konnte z. B. in dem Begriffspaar Nachahmung —
Nachfolge gefunden werden. Aber schon die Spanne von Aufstieg und Be-
gegnung ~ biblisch kénnte man formulieren: ,Euer Lohn wird grof§ sein®
und , Bekehret euch” — macht den Raum sichtbar, der offenstehen mufl fiir
die Fihrung des Geistes: keine einspurige Gesetzmifligkeit, sondern ein
standig neuer Ausblick auf das Feld der Moglichkeiten, die im Menschen
liegen und von denen Gottes Fithrung jeweils eine erwahlt. Hier gilt dhn-
liches wie von der Sprache. Auch fiir sie wére eine totale Programmie-
rung und Schematisierung der Tod. Dennoch bewegt sich der schopferische
Einfall, mit dem der Dichter in alter und neuer Zeit die eingefahrenen
Geleise der Sprache neu durchpfliigt, auf eben diesen Geleisen. Es kommt
auch im christlichen Leben nicht auf die harten Alternativen: Aufstieg oder
Begegnung, an, sondern auf die polare Spannung zwischen den Alterna-
tiven. Und eine der wichtigsten Aufgaben des geistlichen Fihrers, sprich
»geistlichen Dieners, besteht im Wachhalten dieser Polaritit, die der ein-
zelne Christ aulerhalb des lebendigen Dialogs allzu leicht zur bequemeren
Einseitigkeit zusammenschrumpfen 1af3t.



Christliches Leben 279

Ein kleines Beispiel kann das Grundthema des Aufsatzes nochmals vor
Augen stellen; eines der grofiten Hemmnisse im geistlichen Leben ist die
bedriickende Gewilheit, nicht weiterzukommen, stehenzubleiben oder gar
riickwirts zu gehen. Wer den ersten Entschlufl zu einem bewufiten christ-
lichen Leben fafit, kennt diesen Alptraum ebenso wie der Mystiker, fiir
den er z. B. den Namen ,Dunkle Nacht® trigt. Am Aufstiegsschema ge-
messen muf diese Gewitheit unweigerlich der Verurteilung und letztlich
der Verzweiflung gleichkkommen. Doch der Mensch steht Gott nicht nur ge-
geniiber als der Fufiginger oder der Autofahrer, der schneller oder langsa-
mer, aber sicher und beharrlich dem Gipfel der Vollkommenheit sich zube-
wegt, sondern auch als Siinder, der stindig neu von Gott selbst zu Gott er-
hoben werden mufl. Gerade wer sich in einer dunklen Nacht verirrt zu
haben glaubt, ist bereitet fiir das Begegnungswort Jesu Christi: »1ch bin
nicht gekommen, Gerechte zu rufen, sondern Siinder®. Kein Mensch kann
eine solche dunkle Nacht lichten; aber man kann sich neben den Bedréang-
ten stellen und ihm klar machen, daf auch seine Erfahrung einen Sinn fir
das christliche Leben hat, genau den Sinn, der am Begegnungsmodell sicht-
bar wird, den Sinn des ,,Siinder und Gerechter zugleich®. Dafl diese Sinn-
findung in einer Zeit, die man als Epoche der Gottesferne oder der Erfah-
rung des fernen Gottes bezeichnet, vonnoten ist, leuchtet ein. Doch man
sollte die Charakterisierung der Zeit als ,gott-fern“ an den beiden Denk-
modellen: Aufstieg-Begegnung iiberpriifen. Vielleicht zeigt sich, dafl diese
vermeintliche ,Gott-Ferne“ eher den Namen yexistenz-anfordernde
Nihe* verdient, dal in ihr die im Begegnungsmodell aufleuchtende Wahr-
heit erfahren wird: die Wahrheit von dem Gott, den wir nicht so sehr den-
kend verstehen und liebend in unseren Lebensbereich einordnen kénnen,
sondern der in unser Leben frei und unerwartet einbricht; die Wahrheit
von dem Gott, der uns dort erwartet, wo wir ihn nicht vermuten, im Mit-
menschen, in irgendeinem freundlichen Wort, das unseren Weg séumt, in
irgendeinem zufilligen Tun, zu dem uns mehr die Laune als die innere
Uberzeugung trieb; und wir diirfen auch sagen, die Wahrheit von dem
Gott, den man gar nicht erkannt hat, vor und — wie man glaubt — in und
nach der Begegnung. Und doch war er da, als man sich miihte — vielleicht
vergeblich! —, ein guter Mensch zu sein.





