Die drei Weisen der Demut in den Exerzitien
des hl. Ignatius von Loyola

Erhard Kunz SJ, Frankfurt am Main

Auf dem Héhepunkt der Geistlichen Ubungen legt der hi. Ignatius dem
Exerzitanden einige Gedanken vor, die er nicht in die Form einer eigent-
lichen Betrachtung (,meditatio“ oder ,contemplatio®), sondern in die
Form einer Erwdgung (,consideratio) gefafit hat. Wie im Fundament
der Exerzitien geht es auch hier darum, eine innere Grundhaltung, die fiir
den weiteren Vollzug der Ubungen von entscheidender Bedeutung ist, ins
reflexe Bewufitsein zu heben und eine klare Einsicht in ihren Sinn zu ver-
mitteln. Diese Reflexion ist zwar nicht unerliflich; denn nur auf die An-
wesenheit der Grundhaltung selbst und nicht auf das Wissen um sie
kommt es letztlich an; wohl aber ist sie ,sehr niitzlich® (,multum iuvat*:
164); denn die zur klaren Einsicht gebrachte Haltung kann in den ,Zwie-
sprachen® zum ausdriicklichen Gegenstand des Gebetes gemacht werden
und kann sich von daher im Menschen vertiefen; sie kann den Menschen
in seiner Ganzheit durchdringen und somit auch in seinen bewufiten Uber-
legungen wahrend der Wahl wirksam werden.

Der Text des Exerzitienbuchs lautet:

Bevor ein Mensch in die Erwahlungen eintritt, wird er, um sich zur wah-
ren Lehre Christi hinzustimmen (affectarse), mit groflem Vorteil erwigen
und achten auf die folgenden drei Weisen der Demiitigung. Er wird sie
wiahrend des ganzen Tages immer wieder iiberlegen (164):

Die erste Weise der Demiitigung ist notwendig zum ewigen Heil. Ich
mufl mich ndmlich so weit herabsetzen und so weit erniedrigen, als es mir
moéglich ist, dazu hin, in allem dem Gesetz Gottes Unseres Herrn zu ge-
horchen, derart, dafl ich — auch wenn man mich zum Herrn aller geschaffe-
nen Dinge in dieser Welt machte, oder wenn es mein eigenes zeitliches
Leben gilte — nicht auf den Gedanken kime, ein Gebot zu iibertreten, sei
es ein gottliches oder ein menschliches, das mich unter Todsiinde verpflich-
tet (165).

Die zweite ist vollkommenere Demiitigung als die erste: wenn ich mich
namlich an dem finde, daf ich nicht mehr wiinsche und ersehne Reichtum
als Armut zu besitzen, Ehre als Unehre zu suchen, langes Leben als kurzes
zu begehren, wo es fiir den Dienst Gottes Unseres Herrn gleich bleibt, und
dafl ich dabei nicht um alles Geschaffene noch um den Verlust meines eige-
nen Lebens auf den Gedanken kime, eine 1ifliche Siinde zu begehen (166).



Die dret Weisen der Demut 281

Die dritte ist ganz vollkommene Demiitigung: wenn ich ndmlich, die
erste und zweite Weise einschliefend, und sofern Lobpreis und Verherr-
lichung der Géttlichen Majestit gleich bleibt, um Christus Unserem Herrn
je mehr nachzufolgen und ihm der Tat nach dhnlicher zu werden, je mehr
mit dem armen Christus Armut wiinsche und erwihle als Reichtum, je
mehr mit dem schmacherfiillten Christus Schmach als Ehrenerweise, und je
mehr darnach verlange, als ein Tor und Narr angesehen zu werden um
Christi willen, der zuerst als ein solcher angesehen wurde, denn fiir weise
und klug in dieser Welt (167).

(Die in Klammern angegebenen Zahlen beziehen sich, wie im ganzen
Artikel, auf die durchgehende Numerierung des Exerzitienbuches.)

Die Grundhaltung, um die es in der vorliegenden Erwigung geht, ist
die Frucht, welche die gesamten vorangegangenen Ubungen hervorbringen
sollten. Wihrend die erste und zweite Weise der Demut die Haltung um-
schreibt, die zu Beginn der Exerzitien im Prinzip und Fundament bereits
angedeutet ist und die daher den Ausgangspunkt der ganzen Bewegung
bildete, fafit die dritte Weise in aller Kiirze das zusammen, was im bishe-
rigen Verlauf der Exerzitien aus dieser anfanglichen Haltung geworden
ist. In den drei Weisen der Demut ist daher die Veranderung, welche die
vorausgehenden Ubungen im Exerzitanden anstreben, ausdriicklich her-
vorgehoben. Zugleich enthilt die Erwigung, wie wir sehen werden, be-
reits einen Vorgriff auf die nachfolgenden Ubungen. In ihr wird die Wahl
unmittelbar vorbereitet und in gewissem Sinn auch schon in die Dritte und
Vierte Exerzitienwoche hinein iiberschritten’.

Wegen dieser zentralen Stellung der Erwidgung auf dem Héhepunkt der
Exerzitien ist eine genaue Interpretation erforderlich. Eine falsche Deu-
tung der Mitte muf sich negativ auf das gesamte Verstidndnis der Exerzi-
tien auswirken. Anderseits kann eine richtige, vor allem auch theolo-
gisch vertiefte Deutung dazu helfen, den Sinn und die innere Richtung der
Exerzitien zu erkennen.

Aus dem bisher Gesagten ergibt sich schon, daf eine Deutung vom Ge-
samt der Exerzitien her geschehen mufl. Als Interpretationsprinzip kann
man aufstellen: Die drei Weisen der Demut enthalten gegeniiber den
iibrigen Ubungen der Exerzitien keinen wesentlich neuen Gedanken; sie
verdeutlichen lediglich, was als Mitte alle anderen Ubungen beseelt und
verbindet. Der Beweis dieses Prinzips liegt vor allem in der Nr. 164: In
den drei Weisen der Demut geht es um ein Ergriffenwerden von der wah-

t Vgl. G. Fessard, La dialectique des ,Exercices Spirituels® de S. Ignace de Loyola, Bd. 1,
Paris 1956, 64 f.



Erhard Kunz 282

ren Lehre Jesu Christi. Die konkrete Aneignung dieser ,Lehre® in der
Situation meines Lebens ist aber die Mitte der Exerzitien. Diese Mitte
kann in ihrer Vollstindigkeit und ihrer letzten Tiefe jedoch nicht allein in
der Erwidgung iiber die drei Weisen der Demut getroffen und ausgesagt
werden; denn sonst wire diese Erwidgung im Verlauf der Exerzitien un-
erlafilich; in Wirklichkeit aber ist sie lediglich ,sehr niitzlich“. Das heifit
doch wohl: Die Erwigung weist verdeutlichend auf die Mitte hin; diese
aber wird auch in anderen Ubungen der Exerzitien bereits erreicht. — Zum
selben Ergebnis wird man gefihrt, wenn man die Entstehungsgeschichte
der Exerzitien beriicksichtigt. Die Erwédgung iber die drei Demutsweisen
wurde von Ignatius erst wihrend seines Studiums in Paris (1528-1535)
hinzugefugt, wihrend die ,Substanz® der Exerzitien nach einer Aussage
von Lainez® schon wihrend seines Aufenthaltes in Manresa (1522) ent-
stand®. Da zu dieser Substanz auch die grundlegenden Betrachtungen der
Zweiten Woche gehorten, ndmlich die Betrachtung vom Reich und von
den zwei Bannern, mufl man annehmen, daf in ihnen bereits die entschei-
dende Haltung, welche die Exerzitien vor Beginn der Wahl vermitteln
wollen, angesprochen wird. Die drei Weisen der Demut enthalten dem-
nach keinen wesentlich neuen Schritt, sondern explizieren, was auch in
anderen Ubungen schon gemeint ist. Die Bedeutung dieses Prinzips wer-
den wir unten bei der Interpretation der dritten Demutsweise kennen-
lernen.

Ignatius will in den drei Weisen der Demut die Grundhaltung beschrei-
ben, welche Voraussetzung der Wahl ist. Bei dieser Wahl soll sich Christus
selbst als der in gnadenhafter Gegenwart Wirkende im Menschen durch-
setzen. Die Freiheitstat des Menschen soll zugleich ein Vollzug der Ko-
nigsherrschaft Christi sein. Damit dies moglich ist, muf} sich der Mensch
die ,wahre Lehre Christi, Unseres Herrn“, aneignen. Er muff nicht nur ab-
strakt um diese Lehre wissen, sondern muf innerlich von ihr durchdrun-
gen, von ihr ,affiziert” sein (164). Sie mufl seine personale Mitte wie eine
Atmosphare erfiillen, so dafl sein eigenes Wiinschen und Wollen vom
Geiste Christi geprégt ist und ihm entspringt. Um diese Haltung der in-
neren Einheit mit Christus in ihrer Eigenart zu verdeutlichen, weist Igna-
tius zundchst auf zwei Haltungen hin, die in der eigentlich gemeinten Hal-
tung zwar enthalten sind (167), die aber fiir sich allein betrachtet als deren
Vorstufen erscheinen.

2 Monumenta Historica S. ]., Scripta de S. Ignatio, Bd. I, Madrid 1904, 103.
3 Vgl. dazu H. Pinard de la Boullaye, Les étapes de rédaction des Exercices de s. Ignace,
Paris 71950, 6-10, 30 {.



Die drei Weisen der Demut 283

1. Die erste Weise der Demut

Die erste Haltung macht am ehesten sichtbar, warum Ignatius hier iiber-
haupt von Weisen der Demut spricht. Es geht um die Uberwindung der
stolzen Selbstgeniigsamkeit und Selbstabgeschlossenheit und um die Off-
nung zu Gott hin, um die Anerkennung Gottes als Gott. Die Erste Woche
der Exerzitien hat dem Exerzitanden zu Bewufitsein gebracht, dafl die
Siinde in ihrem tiefsten Wesen Stolz ist (50): Der Siinder will nicht aner-
kennen, dafl er nur im Herausgehen aus sich selbst, nur in der Ubergabe
an die unendliche Giite Gottes (52) sein Heil finden kann. Die Zweite
Woche hat gezeigt, daf der Stolz, der das Herz des Menschen von seinem
Ursprung her beherrscht, nicht mit einer einzigen punktuellen Entschei-
dung abgelegt ist, sondern dafl seine Uberwindung einen andauernden
Kampf erfordert, der gegen tiefverwurzelte Neigungen der eigenen Natur
(97) und zugleich gegen Michte, welche das eigene Ich iibersteigen (140 bis
142), gefithrt werden muf. In diesem Kampf kann der Mensch nun eine
solche Offenheit zu Gott haben, daf} er eine grundsitzliche Trennung von
Gott nicht einmal in Erwigung zieht. Die Entschiedenheit fiir Gott ist so
tief im Menschen verankert, daf sie selbst dann nicht ernsthaft erschiittert
wird, wenn die Unabhingigkeit von Gott dem Menschen das verspricht,
was der Stolz eigentlich ersehnt, nimlich Herr der Welt und des Lebens
zu sein. Der Mensch ist wirklich aus sich herausgegangen, um sein Heil
einzig in Gott zu suchen.

Dennodh liegt in dieser Haltung — wenn sie nicht in die folgenden Wei-
sen der Demut aufgenommen ist — eine Einschrankung der Bereitschaft
Gott gegeniiber vor. Was der Mensch in Gott sucht, ist zwar Gott selbst,
aber Gott als das Heil des Menschen. Deshalb wird der Wille Gottes in dem
Maf uneingeschriinkt bejaht, als seine Befolgung zur Erreichung der ewi-
gen Seligkeit notwendig ist. Dort, wo der Wille Gottes nicht ,unter Tod-
siinde“ verpflichtet, ist der Mensch nicht schon von vornherein entschieden.
Es ist zu beachten, dafl Ignatius keineswegs sagt, der Mensch sei in dieser
ersten Weise der Demut nur zur Erfilllung der schwer verpflichtenden
Gebote bereit, wihrend er bei den iibrigen Auflerungen des gottlichen
Willens seinen eigenen Wiinschen zu folgen gedenke. Eine solche aus-
driikliche Beschrinkung auf die schweren Verpflichtungen entsprange
einem legalistischen und juridischen Gottesverstindnis, das Gott nicht als
Gott ernstnihme und das daher auch zur Erreichung des ewigen Heiles
ungeniigend wire. Ignatius spricht im Gegenteil von einer grundsatzlichen
Entschiedenheit fiir Gott, die sich aber den sogenannten ldf8lichen Stinden
gegeniiber noch nicht zu einem endgiiltigen Nein durchgerungen hat. Je-
doch liegt ein ehrliches Bemiihen, auch die ,kleinen“ Verfehlungen gegen



Erhard Kunz 284

Gott zu vermeiden, zweifellos bereits in der ersten Weise der Demut ein-
geschlossen; allerdings ist dieses Bemithen nicht so stark, dafl es die An-
fechtungen grundsatzlich erfolgreich iiberwindet.

Die erste Weise der Demut schildert demnach die Situation dessen, der
seine Grundentscheidung fiir Gott getroffen hat, dem es aber noch nicht
gelungen ist, sein gesamtes personales (also freies) Verhalten von dieser
Grundentscheidung durchdringen zu lassen. Es bleibt somit innerhalb der
menschlichen Person (und nicht blof} zwischen freier Person und unfreier,
noch nicht personal integrierter Natur) ein mehr oder weniger grofier
Zwiespalt bestehen: Die freie Bewegung zu Gott hin wird noch gehemmt
durch eine von Gott wegfithrende Bewegung, die bis zu einem gewissen
Grade ebenfalls frei gewollt ist. Allerdings hat die Bewegung zu Gott hin
die Tendenz, die entgegengesetzte Bewegung immer mehr zu iiberwinden.
Die erste Weise der Demut ist offen fiir eine weitere Entfaltung.

2. Die 2weite Weise der Demut

Die Haltung, welche Ignatius auf dieser zweiten Stufe beschreibt, iiber-
windet den inneren Zwiespalt, der die menschliche Person auf der ersten
Stufe noch erfillt. Die gesamte freie Dynamik des Menschen geht jetzt
ungehindert auf Gott. Aus dieser uneingeschrinkten Entschiedenheit her-
aus wird jeder verpflichtende Willensiuflerung Gottes ,bedenkenlos“ be-
jaht. Die laflliche Stinde wird daher grundsitzlich abgelehnt.

Durch den Hinweis auf die Meidung der l4flichen Siinde erscheint die
zweite Weise der Demut als geradlinige Weiterfithrung und Vervoll-
kommnung der ersten Weise. Jedoch steht im Text der Exerzitien nicht
diese gerade Linie, welche die erste und die zweite Weise verbindet, im
Vordergrund. Es wird vielmehr betont hervorgehoben, dafl sich die innere
Einstellung Gott gegeniiber gedndert hat. Wihrend in der ersten Weise
Gott vor allem als das Heil des Menschen erscheint, wird er nun stirker
in seiner Gottlichkeit selbst gesehen, zu der sich der Mensch nur durch un-
eingeschrankte Anerkennung und Unterordnung richtig verhilt. Natiir-
lich wird die Beziehung zum Heil des Menschen nicht geleugnet; sie bleibt
bestehen; aber sie tritt hinter dem Gedanken des ,Dienstes“ zuriick. Gott
ist der Herr schlechthin. Er ist absolut erhaben {iber alles, was nicht er
selbst ist. Alles ist durch ihn und auf ihn hin. Wie im Fundament, an das
die Formulierung der zweiten Demutsweise ja wortlich anklingt, wird
Gott vor allem als transzendenter Schopfer und als letztes Ziel des Men-
schen und der Welt betrachtet. Diesem alles transzendierenden Gott ant-
wortet der Mensch nur vollgiiltig, wenn er selbst, soweit ihm dies als Ge-
schopf moglich ist, ebenfalls alles transzendiert und sich von sich aus auf



Die drei Weisen der Demut 285

nichts Begrenztes festlegt und an nichts bindet. Was allein in den Geschop-
fen zihlt, ist Gott. Da Gott aber von den Geschépfen unabhingig ist, wird
sich auch der Mensdh in seiner inneren Einstellung von ihnen unabhéngig
machen miissen. Erst wenn er den jeweiligen Willen Gottes tiber den Um-
gang mit den Geschopfen erkannt hat, wird er seine Unentschiedenheit
aufgeben und den Willen Gottes in den Geschépfen bejahen. Von sich aus
ist er also bereit, auf die geschopflichen Werte (Reichtum, Ehre, langes Le-
ben usw.) zu verzichten; denn nicht auf diese Werte, sondern auf Gott
allein kommt es ihm an. — Es ist selbstverstindlich, daff eine solche unbe-
grenzte Offenheit und Bereitschaft auch jedes verpflichtende Gebot Gottes
bejaht. Die grundsitzliche Meidung auch der liflichen Siinde ergibt sich
daher folgerichtig aus der umfassenden Anerkennung der Géttlichkeit
Gottes.

Es ist fiir den Exerzitanden sehr niitzlich, vor Eintritt in die eigentliche
Wahl die Offenheit der zweiten Demutsweise zu erwidgen. Noch weif} der
Exerzitand nicht, welchen Weg durch die Welt er personlich gehen und
wie er sich in seiner Lebenssituation zu den geschaffenen Werten verhal-
ten soll. In dieser Lage erhebt die zweite Weise der Demut an ihn die For-
derung, daf er sich innerlich frei halte und von sich aus keine Vorent-
scheidung nach dieser oder jener Richtung treffe. Der Exerzitand soll fra-
gend vor Gott stehen und bereit sein, die Antwort Gottes, wie sie auch
lauten mag, anzunehmen?.

8. Die dritte Weise der Demut

Nach der Erwigung der beiden ersten Demutsweisen mufl sich im Exer-
zitanden die Frage melden, ob eine weitere Steigerung iiberhaupt noch
méglich ist. Kann es eine radikalere Offenheit fiir Gott geben, als sie in
den bisherigen Weisen der Demut ausgesagt wird? Kann vor allem die
Gottlichkeit Gottes tiefer anerkannt werden als in der inneren Freiheit,
wie sie in der zweiten Weise zum Ausdruck kommt? Aufler dieser sach-
lichen Frage konnen sich psychologische Schwierigkeiten gegen eine noch
vollkommenere Weise der Demut erheben: Der Exerzitand wird bei niich-
terner und ehrlicher Beriicksichtigung seiner Schwachheit kaum sagen kén-
nen, dafl er die erste Weise der Demut wirklich besitze (wer kénnte sich
schon zutrauen, einen Abfall von Gott nicht einmal in Erwigung zu zie-
hen, wenn der ,Ernstfall“ des Martyriums auf ihn zukommt?!); erst recht
wird er fiberzeugt sein, die zweite Weise der Demut nicht zu verwirklichen.
Und nun soll ibm sogar eine noch hohere Weise als Ziel vorgestellt wer-

4 Ignatius betont diesen Gedanken noch einmal in der ,Einfihrung zum Vollzug der
‘Wahl“: Nr. 169.



Erhard Kunz 286

den! Wird er dieses Ziel jemals erreichen konnen? — Es ist gut, wenn sich
der Exerzitand zunichst einmal dieser Schwierigkeiten in aller Deutlich-
keit bewuft wird; denn nur, wenn er sie empfindet, wird es ihm moglich
sein, den Sinn der dritten und ,vollkommensten® Weise der Demut wirk-
lich zu verstehen.

a. Der Glaubensvollzug als Mitte der dritten Demutsweise

Das entscheidende Stichwort der dritten Weise lautet: Nachfolge Christi.
Waihrend die erste und zweite Weise einfachhin die Haltung der Offen-
heit Gott gegeniiber beschreiben, meint die dritte Weise vor allem eine
Haltung dem Menschgewordenen gegeniiber. Der Mensch verlangt da-
nach, Christus ,nachzufolgen®, ihm ,in der Tat dhnlich zu werden®, ,mit
ihm® zu sein in der freiwilligen Ubernahme seiner Lebensbedingungen,
»um Christi willen® den Weg Christi mitzugehen. Damit ist die Bewegung
aufgegriffen, die bereits in der Ersten Woche (Christus als Erloser!) und
dann vor allem in der Betrachtung vom Ruf des Konigs begonnen hat und
die in den weiteren Betrachtungen der Zweiten Woche, besonders in der
Betrachtung iber zwei Banner, vertieft wurde. In diesen Betrachtungen
erscheint Christus als derjenige, der von Gott in diese Welt herabkommt,
um die gesamte Menschheit aus ihrer Verlorenheit im Stolz der Stinde zn
Gott zuriickzufithren (vgl. z. B. 95, 102). Christus iberwindet den Abstand,
der Gott und Menschheit trennt. Er wird zum Gott-mit-uns, damit wir mit
Gott sein konnen. In ihm ist uns Gott nahe. Daher ist er die Offenbarung
Gottes an unsere Welt. Wegen dieser Stellung Christi in der Menschheit
sind die konkreten Bedingungen und Haltungen seines Lebens von grof3-
ter Bedeutung fiir uns; denn in ihnen driickt sich ja aus, wie Gott zu uns
steht und wie wir ihm begegnen konnen. Unser Weg zu Gott mufl der
Weg Christi sein. Sein Weg aber war gekennzeichnet von Mihsal (95),
von Unrecht, Schmihung und Armut (98); es war ein Weg, der schlief3-
lich im Tod am Kreuz endete (116). Wollen wir mit Christus gehen, so
milssen wir uns seiner Gesinnung (135) anpassen und mit ihm ebenfalls
Armut und Schmahung lieben (146).

Diese Gedanken sind dem Exerzitanden durch viele Betrachtungen be-
reits vertraut, wenn er zur Erwdgung iiber die drei Weisen der Demut
kommt. Ignatius will aber vor Beginn der Wahl, in der ja nach dem Mafi-
stab Christi gewahlt werden soll, den springenden Punkt noch einmal klar
herausstellen und das Unerhérte der Christusnachfolge verdeutlichen.
Dazu dient ihm die Gegeniiberstellung zur zweiten Weise der Demut. Ein
Mensch, welcher entschieden auf Gott ausgerichtet ist und ehrlich seinen
Willen sucht (wie es der Exerzitand vor Beginn der Wahl tun soll), muf}
von sich aus die zweite Weise der Demut als die vollkommenste Haltung



Die drei Weisen der Demut 287

Gott gegeniiber ansehen. Die Transzendenz Gottes verlangt, dafl wir dem
Geschopflichen gegeniiber keinerlei Vor-entscheidung treffen, sondern
fragend und horchend eine Antwort Gottes erwarten. Gott selbst muf} uns
sagen, ob und wie er uns in und durch die Welt nahe sein will, welchen
Weg er uns zu sich fithren will. Durch apriorische Reflexion iiber sein eige-
nes Wesen hat der Mensch keinerlei Moglichkeit, den konkreten Willen
Gottes tiber sein Leben zu deduzieren. Uneingeschrinkte Offenheit und
Indifferenz ist die einzige sachgerechte Haltung in dieser Situation.

Wenn es berechtigterweise ein Uberschreiten dieser Haltung zu einer
Vor-entschiedenheit in irgendeiner Richtung geben soll, so kann dies nur
von Gott selbst her durch Offenbarung mitgeteilt werden. Diese Mittei-
lung ist ergangen in Jesus Christus. Seine Person, die sich in seinem Le-
bensweg und seinem Schicksal manifestiert, ist die Offenbarung Gottes an
die Menschheit. Wer dies existentiell verstanden hat, wird sich von vorn-
herein fiir den Lebensweg Jesu offenhalten. Er wird wissen, dafl sein
eigener Weg — welche konkrete Gestalt er im einzelnen auch annehmen
mag — dem Weg Jesu gleichgestaltet sein mufl. Er wird wiinschen und wol-
len, daf} sich Jesu Schicksal auch an ihm selbst erfalle. Nun ist Jesu Le-
bensweg aber ganz bestimmt von ,der Stunde® (Jo 7,30; 12,28.27 f;
13,1; 17, 1), von jenem Geschehen also, in dem Jesus das Nichts der Krea-
tur und des Siinders in letzter Radikalitit erfihrt und annimmt, um darin
Gott Alles sein zu lassen und um dadurch mit der Herrlichkeit Gottes er-
fiillt zu werden. Dieses Geschehen, das Tiefpunkt und Hohepunkt zugleich
ist, pragt — wie Ignatius ausdricklich feststellt (116)! — das gesamte Leben
Jesu von seinem Beginn an. Es ist das zwar nicht sofort offen zu Tage lie-
gende, aber doch verborgen immer schon wirkende Ziel, auf das Jesus zu-
geht, weil sich erst in ihm vollendet, wer er eigentlich ist. Jesu gesamtes
Leben steht im Horizont von Tod und Auferstehung, und erst so wird es in
Woahrheit zur Offenbarung Gottes an die Menschen®.

Wer Jesus in dieser Weise als Offenbarung des Vaters (Jo 14,9-11)
annimmt und sich zu seinem Junger erwahlen 1dfit, weifl und bejaht, dafl
auch seinem Leben dasselbe Ziel gesetzt ist. Von diesem Ziel her wird
aber bereits sein derzeitiges Leben unter das Gesetz des Todes und der
Auferstehung gestellt (2 Kor 4, 10£.). Das heifit: Der Jiinger Jesu will jetzt
schon in der Annahme seiner Nichtigkeit Gott als sein Alles anerkennen.
Er wiinscht jetzt schon in Jesu Todes- und Auferstehungsschicksal hinein-

5 Die Evangelien bringen diese Gegebenheit dadurch zur Geltung, dafl sie das gesamte
Leben Jesu im Licht von Kreuz und Auferstechung interpretieren. Wenn Ignatius in seinen
Betrachtungen der Zweiten Woche denselben Aspekt hervorhebt, trifft er durchaus die
biblische Intention. Von hier aus wird aber auch klar, dafl die Zweite Woche implizit
immer schon auf die Dritte und Vierte Woche vorgreift.



Erhard Kunz 288

genommen zu werden (Rém 6, 1-14; Kol 2, 11 {.; 3, 1-8). Im Erleiden der
Bedringnisse und Schwachheiten soll sich Gottes Kraft der Auferstehung
jetzt schon in ihm siegreich erweisen (2 Kor 4,7-9; 12,9f; Phil 3,7-11).
Die Bereitschaft, das Nichts der geschopflichen Wirklichkeit zu erfahren,
entspringt also nicht einer krankhaften Neigung zur Selbstquélerei, son-
dern dem lebendigen Wissen darum, wo der einzige Grund und Halt und
die einzige Rettung der Welt und des Menschen zu suchen ist: in Gott, der
sich in Jesus erbarmend dieser Welt zugewandt hat. Der Mensch 1afit alle
innerweltlichen, aus sich heraus briichigen Werte und Sicherungen los, um
die kostbare Perle zu ergreifen, die allein Wert hat (Mt 13,46). Er gibt
jeden Versudh, eine eigene Gerechtigkeit zu errichten, auf und 6ffnet sich
im Mitsterben mit Jesus der Gerechtigkeit, die aus Gott ist (R6m 3, 21-81;
Phil 3,7-11). Dadurch aber wird der Stolz und somit die Siinde an der
Wourzel zerstort (Rom 3,27) und darum kann hier (und hier allein!) von
»vollkommenster Demut“ gesprochen werden. So gesehen, ist die Haltung
der dritten Demutsweise gleichbedeutend mit Glauben: Der Mensch 1483t
sich im Ergriffensein von Christus durch die Nichtigkeit des eigenen Ich
und der Welt hindurch in die Hande des sich erbarmenden Gottes fallen.

Ignatius driickt das hier Angedeutete zwar niichterner und weniger bib-
lisch aus; aber in seiner Formel ,mit Christus“ ist das Gesagte enthalten,
wenn man diese Formel nur belebt durch die gesamten Betrachtungen der
Ersten und Zweiten Woche: Mit Christus gehen und sein Schicksal bis in
den Tod hinein teilen heifit: mit ihm im Vertrauen auf die sieghafte Herr-
lichkeit Gottes und in ihrer Erwartung die Verlorenheit alles , Weltlichen“
annehmen und so den eigentlichen Stolz des Menschen tiberwinden.

Damit ist der innerste Kern der dritten Weise der Demut umschrieben.
Es stellt sich nun die Frage, warum sich nach Ignatius diese Haltung des
Mitsterbens mit Christus, also die Haltung des Glaubens, in einer Vor-
liebe fir wirkliche Armut und Schmach realisiert.

b. Der Ernst des Glaubensvollzugs

Die Vorliebe fir Armut, Schmach und Verachtung, von der Ignatius
spricht, ist zunichst einmal als konkretisierende Umschreibung der oben
angedeuteten Grundhaltung des Glaubens anzusehen; denn das Nichts,
welches der Jinger Jesu mit seinem Meister annimmt und durchleidet,
kann konkret die Gestalt der Armut und der Schmach haben. Das heifit
aber keineswegs, dafl Armut und Schmach die einzigen Formen seien, un-
ter denen das Nichts dem Menschen erscheinen kann, oder dafl das Nichts
notwendig und immer auch in diesen Formen erscheinen miisse. Die Ge-
stalt des Todes, die wir wahrend unseres Lebens bereits zu tibernehmen
haben, kann sehr mannigfaltig sein. Es gehort zum Wesen unserer Nich-



Die dret Weisen der Demut 289

tigkeit, dafl wir nicht einmal die Weise, wie wir von ihr betroffen werden,
von uns aus bestimmen und festlegen konnen. Daraus folgt aber, dafl man
die Haltung der dritten Demutsweise auch beschreiben kann, ohne aus-
driicklich von Armut und Schmach zu sprechen. Unter Umstinden trifft
man den ,neuralgischen Punkt eines Exerzitanden viel mehr, wenn man
an die Stelle der Schmach das ernsthafte Bemiihen um Leistung setzt oder
an die Stelle der Armut das Bemithen um eine gerechte Giiterverteilung;
denn auch dieses Bemiihen kann durchaus eine Form sein, wie wir das Mit-
sterben mit Christus, das ,Hingemordetwerden“ mit ihm (Rom 8, 36) zu
vollziehen haben. Grundsatzlich ist jede aus der Glaubenshaltung gesche-
hende Uberwindung einer innerweltlichen Sicherung, an der sich ein
Mensch festklammert, eine wenigstens anfangliche Betitigung der dritten
Weise der Demut. Konkret kann eine solche Sicherung sehr subtiler und
geistiger Natur sein. Sie kann bestehen in einer vermeintlichen Tugend-
haftigkeit und Heiligkeit, durch die der Mensch seinen Wert vor sich, vor
den anderen und vor Gott begrinden will; in einem Gottes-, Offenba-
rungs- und Kirchenverstindnis, das die Wirksamkeit Gottes menschlich
berechenbar und daher ungefahrlich macht; in einer ,Lebensregel”, die
die Gefahrdung durch die Zukunft und den je neuen Anruf des Augen-
blicks moglichst ausschaltet; in einem moralischen oder dogmatischen
Prinzip, in dem man endgiiltig den Schliissel zur Losung aller Probleme
gefunden zu haben glaubt. Die Sicherung seines Ich kann aber auch ver-
sucht werden durch die Ablehnung von sozialen Bindungen und Normen;
durch eine angebliche ,Geistunmittelbarkeit®, die jede geschopfliche Ver-
mittlung der gottlichen Mitteilung aufhebt; in einem Elite- oder Lei-
stungsprinzip, das die briiderliche Einreihung in die Schar der , Vielen®
unmoglich macht; usw. Faktisch kann jedes konkrete innerweltliche Tun
des Menschen, selbst der konkrete Verzicht und das Leid, dazu benutzt
werden, daf sich der Mensch in sich selbst zu begriinden sucht. Jedes Tun
kann deshalb dazu dienen, den Vollzug des Mitsterbens mit Christus zu
verdeutlichen.

Daf} Ignatius gerade den Verzicht auf Reichtum und Ehre herausgreitft,
hat folgende Griinde. Einmal mufl man die gemeinte innere Glaubens-
haltung auf jeden Fall an konkreten Vollziigen und Verhaltensweisen
aufzeigen; denn personale Haltungen lassen sich nur durch ihre Aulerun-
gen hindurch zur Sprache bringen. Sodann — und das ist der wichtigere
Grund - erwichst aus der Haltung des Mitsterbens mit Christus mit Not-
wendigkeit die besondere Bereitschaft zum tatsachlichen Verzicht auf die
innerweltlichen Werte, durch die man sich vor allem in sich selbst zu
sichern und abzuschirmen sucht. Man kann nicht aufrichtig und ernsthaft
das Sterben mit Christus vollziehen, ohne zugleich zu wiinschen und zu



Erhard Kunz 290

bitten, von den Dingen frei zu werden, die einem den Mitvollzug des
Sterbens immer wieder erschweren (Mt 18, 8f.). Ignatius driickt diesen
Gedanken am Ende der Betrachtung iiber die drei Menschenklassen aus:
,Es ist zu bemerken, dafl, wenn wir eine Abneigung oder ein Widerstre-
ben gegen die aktuelle Armut verspiiren und wir nicht gleichmiitig gegen
Armut oder Reichtum sind, es zum Ausloschen einer solchen ungeordneten
Anhinglichkeit sehr niitzlich ist, in den Zwiesprachen — auch wenn es
gegen das Fleisch wire — darum zubitten, der Herr mége einen zur aktuellen
Armut auserwihlen; und man wiinsche, erbitte und erflehe es, wenn es nur
zum Dienst und Lob Seiner Goéttlichen Giite gereiche® (157; vergl. auch
16). Reichtum und Ehre — das war die Erfahrung des hl. Ignatius — sind
die Werte, an denen sich der Mensch gewohnlich festklammert und die
daher eine wahre Glaubensiibergabe an Gott erschweren oder ganz ver-
eiteln (vgl. 142). Aus diesem Grunde greift Ignatius gerade diese Bereiche
heraus, um durch sie die Haltung der dritten Demutsweise zu beschreiben.

Das Verlangen oder besser das Gebet, tatsachlich auf die innerwelt-
lichen Werte verzichten zu konnen, durch die man sich vor Gott zu sichern
sucht, ist somit eine Konsequenz des gelebten, nicht blof} gespielten Glau-
bensvollzugs. In diesem Verlangen wird der ganze Ernst des Glaubens
sichtbar: Er greift nicht erst im tatsachlichen Sterben, sondern immer schon
schneidend und richtend in das Leben des Menschen ein (Hebr 4, 12) und
verlangt die Loslésung von der innerweltlichen Stiitze, an der man sich
gerade festhilt. Er 1aft den Menschen wenigstens in einem aufrichtigen
Gebet jeweils neu mit Jesus, dem LAnfithrer und Vollender unseres Glau-
bens“ (Hebr 12,2), aus dem Bereich aufbrechen, in dem man sich gerade
hauslich niederlassen mochte oder in dem man sich bereits zur Ruhe bege-
ben hat. In der Vorliebe fiir tatsdchlichen Verzicht kommt also zum Aus-
druck, dafl unser Glaubensvollzug immer erst auf dem Weg zur Voll-
endung ist und daB er daher immer auch bedroht ist. Man kann sich des-
halb nicht mit einer blof inneren Gesinnung der Ubergabe an Gott zufrie-
den geben, sondern muf sich je neu bemiihen, diese Gesinnung im kon-
kreten Tun zum Durchbruch kommen zu lassen.

Die Vorliebe fiir den je neu zu vollziechenden wirklichen Verzicht ent-
springt also dem Glaubensvollzug. Sie hat aber auch fiir das Tun der
Liebe eine grofle Bedeutung. Darauf kommen wir weiter unten zu spre-
chen, nachdem wir geklart haben, wie sich die dritte Demutsweise zum
Wirken um der Ehre Gottes willen verhalt.

c) Das Problem der ,gleichbleibenden Ehre Gottes*®

Die bisherige Erklidrung der dritten Demutsweise 1dft von vornherein
eine Schwierigkeit nicht aufkommen, die sich bei einer bloflen Analyse



Die dret Weisen der Demut 291

des Textes der Nr. 167 leicht ergibt. Ignatius sagt dort, dafl man in der
dritten Weise der Demut danach verlange, arm und schmacherfillt zu sein,
»sofern das Lob und die Ehre der Géttlichen Majestat gleichbleibt“. Was
meint dieser einschrinkende Bedingungssatz? Wird hier zwischen dem
Motiv der Nachfolge Christi in Armut und Schmach und dem Motiv der
Ehre Gottes ein Unterschied gemacht, so dafl die Nachfolge Christi nicht
notwendig eine Vermehrung der Ehre Gottes bedeutete? Diese Frage hat
sehr vielen Exegeten der [gnatianischen Exerzitien grofles Kopfzerbrechen
bereitet®. Man hat versucht, sich Fille auszudenken, in denen ein Leben
in Armut und Demiitigung nach dem Beispiel Christi nicht notwendig eine
Vermehrung der Ehre Gottes mit sich brichte. F. Suarez” glaubt, dafl der
dritte Grad der Demut nur von der Ehre Gottes abstrahiere, daf sie tat-
sachlich jedoch vermehrt werde: Abstrahentium non est mendacium. Die
wirkliche oder scheinbare Uberspringung der Ehre Gottes als Motiv hat
zu hohen religiosen Aufschwiingen Anlafl gegeben: ,Wo bleibt da (in
der dritten Demutsweise) die armselige Logik? Da umfidngt uns die Tor-
heit des Kreuzes mit ihrer Purpurpracht: aus purer, personlicher Liebe
zum gekreuzigten Heiland es nicht besser haben wollen als er, sein Ehren-
gewand der Schmach tragen wollen — selbst wenn dadurch nicht die Ehre
Gottes vermehrt wiirde —, einzig um Jesus dhnlicher zu werden®®.

Wenn man die dritte Weise der Demut als eine Haltung versteht, durch
die man schon jetzt an Christi Sterben teilnimmt, so ist es unméglich, in
dieser Haltung die Riicksicht auf Gott und seine Ehre (wenn auch viel-
leicht nur als Gedankenexperiment) auszuschalten; denn das Sterben
Christi ist der Grund und die Mitte jeder Verherrlichung Gottes durch
die Menschen; jede bewufite Teilnahme an diesem Sterben mufl daher
die Verherrlichung Gottes im hochsten Mafle betreffen. Es ist deshalb von
vornherein unwahrscheinlich, dafl Ignatius hier ein anderes, noch hoheres
Motiv fiir menschliches Verhalten als die Ehre Gottes meint. Dies ist auch
deshalb ausgeschlossen, weil die Erwdgung uber drei Weisen der Demut
die einzige Stelle in den Exerzitien wire, an der dieses hohere Motiv
angedeutet wiirde, was mit dem eingangs aufgestellten Interpretations-
prinzip unvereinbar ist’.

¢ Eine Ubersicht tiber die wichtigsten Interpretationen gibt R. Cantin, Le troisiéme degré
d’humilité et la gloire de Dieu, in: Sciences Ecclésiastiques 8 (1956) 239-246.

7 Fr. Suarez, De religione Societatis Jesu, IX, c. V., n. XXVI.

8 E. Béminghaus, in: Stimmen der Zeit 108 (1925) 342 f.

? Man vergleiche auch den uneingeschriinkten Satz in Nr. 169 (also unmittelbar nach der
Erwagung iber die drei Weisen der Demut!): ,So darf also nichts mich bewegen, derglei-
chen Mittel zu wihlen oder sie wieder zu lassen, es sei denn allein der Dienst und der
Lobpreis Gottes Unseres Herrn und das ewige Heil meiner Seele.“



Erhard Kunz 292

Was aber meint der Hinweis auf die gleichbleibende Ehre Gottes? Wir
miissen ihn im Zusammenhang mit den anderen einschrankenden Bedin-
gungssitzen sehen, die sich in der zweiten Exerzitienwoche haufiger fin-
den. Als Beispiel sei die Zwiesprache am Ende der Besinnung iiber zwei
Banner zitiert: ,Ein Gesprach mit Unserer Herrin, damit sie mir von
ihrem Sohn und Herrn die Gnade erlange, unter Sein Banner aufgenom-
men zu werden, und zwar zuerst in der grofiten geistlichen Armut und,
wenn Seine Gottliche Majestat sich meiner bedienen und mich erwihlen
und annehmen wolle, nicht minder in aktueller Armut; zweitens im Erlei-
den von Schmihungen und Verleumdungen, um durch diese Thn je mehr
nachzuahmen, wofern ich das erdulden kann ohne die Siinde irgendeiner
Person und ohne Mif}fallen Seiner Goéttlichen Majestat® (147. Weitere
Beispiele: 98, 146, 157, 183). Die Bitte um die innere Loslésung vom Be-
sitz wird uneingeschrinkt vorgetragen. Die Bitte um wirkliche Armut und
um wirkliche Schmdhungen ist dagegen eingeschrankt durch die Bedin-
gung: wenn Gott mich erwihlt, wenn es ohne sein Mififallen moglich ist.
Hier wird also klar zwischen zwei Ebenen unterschieden, der Ebene der
inneren Haltung, der inneren Bereitschaft und Offenheit und der Ebene
des dufleren Verhaltens, der aufleren Realisierung und Konkretisierung.
Beide Ebenen bilden zwar eine enge Einheit, sind aber doch voneinander
verschieden, was sich vor allem daran zeigt, dafl eine bestimmte innere
Haltung sich in verschiedener Weise konkretisieren kann. Das innere Mit-
sterben mit Christus a8t sich im duleren Verzicht auf geschaffene Werte
und ebenso in ihrem Gebrauch verwirklichen. Allerdings — und darin
zeigt sich die Einheit der beiden Ebenen - gibt die innere Haltung der
Nachfolge Christi insofern eine Richtung fiir die duflere Konkretion an,
als eine besondere Hinneigung und Vorliebe zum tatsichlichen Verzicht
auf die Werte besteht, welche den Menschen in sich zu verschliefen dro-
hen. Die Frage ist nun: Welche Bedeutung kommt dieser Vorliebe im
Hinblick auf die Wahl des tatsichlichen dufieren Tuns zu? Entscheidet sie
schon in irgendeiner Weise iiber das Tun oder bleibt trotz der Vorliebe
immer noch offen, wie der Mensdh tatsdchlich seine innere Haltung reali-
sieren wird? Wenn man einmal zundchst von der Erwagung iber drei
Weisen der Demut absieht, ist die Antwort des hl. Ignatius eindeutig:
Die Bereitschaft, Christus nachzufolgen, und die sich aus ihr ergebende
Vorliebe entscheiden nichts iiber die konkrete Realisierung im Hier und
Jetzt. Was konkret den Ausschlag gibt, ist allein die Ehre, das Lob und
der Dienst Gottes und (identisch damit) das Heil der Seele. Was durch das
dufere Tun erreicht werden soll, ist eine moglichst grofle Aufnahme der
geschopflichen Welt in das Reich Gottes, das uns in Jesus erschlossen ist.
Das Ziel ist also eine moglichst umfassende Teilnahme der Menschen an



Die drei Weisen der Demut 293

der von Gott ausgehenden Bewegung der Liebe und Hingabe. Dieses
Ziel allein ist fiir das konkrete Tun des Menschen bestimmend. Die Chri-
stusnachfolge bildet daneben nicht ein eigenes Ziel, gleichsam ein Ersatz-
ziel, das wirksam wird, wenn die Ehre Gottes das konkrete Tun nicht hin-
reichend determiniert. Die Vorliebe fiir wirklichen Verzicht stellt kein
Ersatzwahlprinzip dar: Man hat nicht die Absicht, entsprechend dieser
Vorliebe zu handeln und voranzugehen, wenn in der Electio von seiten
der Ehre Gottes keine eindeutige Entscheidung zu erhalten ist'. Mit der
Moglichkeit, dafl die Ausrichtung auf die Ehre Gottes bzw. auf die gré-
Bere Ehre Gottes keine klare Entscheidung erlaubt, rechnet Ignatius iiber-
haupt nicht. Andernfalls hitte er in seinen Anweisungen zum Vollzug der
‘Wahl (169-189) auf diese Moglichkeit hinweisen miissen und hitte nicht
ausschlieflich und uneingeschrinkt die Ehre Gottes und mit ihr zusammen
das Heil der Seele als einziges berechtigtes Ziel menschlichen Tuns her-
ausstellen diirfen2. Die Vorliebe fiir diese oder jene Realisation ist daher
lediglich ein Wunsch oder besser ein aufrichtiges Gebet, so oder so wah-
len zu diirfen. Ob man tatsichlich so wihlen wird, héngt allein von der
Ehre Gottes, also von der Teilnahme an der géttlichen Liebesbewegung,
ab. Deshalb wird die Bitte um eine bestimmte Realisierung der inneren
Haltung in den Exerzitien immer nur bedingt vorgetragen.

In dieser Perspektive mufl nun auch der Bedingungssatz in der Nr. 167
gesehen werden. Durch ihn soll gesagt werden, dafl der konkrete Vollzug
trotz der Haltung des Mitsterbens mit Christus und trotz der entsprechen-
den Vorliebe noch nicht festgelegt ist. Die Wahl steht noch bevor, und sie
wird ganz bestimmt sein vom Prinzip der Ehre Gottes. Dafl Ignatius die-
sen Gedanken nicht einfach wie in anderen Texten durch den Satz aus-
driickt: ,wenn es der Ehre Gottes gemafl ist“ oder ,wenn es nur zur gro-
Reren Ehre Gottes gereicht, sondern daf} er hier von der ,gleichbleiben-
den Ehre Gottes“ spricht, wird seinen Grund in der Parallelitit mit der
zweiten Weise der Demut (166) haben. In ihr besitzt der Mensch vor-
gingig zur Erkenntnis dessen, was mehr zur Ehre Gottes ist, keinerlei

10 Vgl. die Untersuchung iiber den ignatianischen Begriff der Ebre Gottes bei R. Cantin,
a.a. 0., 250-253.

11 Als eine Art Ersatzwahlprinzip versteht etwa L. de Coninck (NRT 70 [1948] 940) die
dritte Weise der Demut: ,Et c’est alors le 3¢ degré, la 3¢ maniére. Ma décision sera, si
aucune autre raison ne vient me faire pencher dans un sens on dans l'autre de me décider
3 une solution, qui me fait ressembler au Christ: proposito sibi gaudio, sustinuit crucem:
Cest-a-dire Il a préféré son désavantage: une vie humilié, une vie douloureuse.” Im Ge-
gensatz dazu schreibt J. Delépierre (NRT [1948) 972): Im dritten Grad der Demut sagt
man sich vor der Wahl: ,Quelle est la plus grande gloire de Dieu? Cela seul m'importe. ..
Tant mieux si elle se trouve du c6té de la souffrance avec le Christ souffrant, car c’est 13
que vont mes préférences.”

12 Dies wird auch in der Untersuchung von R. Cantin nicht gentigend berficksichtigt.



Erhard Kunz 294

Vorliebe fiir dieses oder jenes konkrete Tun. Wenn im Hinblick auf die
Ehre Gottes Gleichheit besteht, ist der Mensch innerlich unentschieden
und abwartend. Weil nun in der dritten Weise der Demut die Haltung
der Nachfolge Christi gerade im Unterschied zur zweiten Weise dar-
gestellt werden soll, mufd hier dieselbe Bedingung erscheinen, namlich die
Gleichheit der Ehre Gottes. Damit ist also keineswegs gesagt, daf die Ehre
Gottes tatsdchlich einmal gleichbleibt, gleichgiiltig, ob man nun Christus
nachahmt oder nicht; sondern es ist der Zustand gemeint, in dem der
Mensch noch nicht weifl, was die Ehre Gottes tatsichlich verlangt. In die-
sem Zustand des Nichtwissens besteht die Vorliebe der dritten Demuts-
weise. — Dieselbe Situation des Nichtwissens ist auch noch in der Bitte vor-
ausgesetzt, welche dem Exerzitanden in Nr. 168 empfohlen wird: Er soll
bitten, entsprechend der Vorliebe der dritten Demutsweise erwahlt zu
werden, ,wofern nur dabei der Dienst und das Lob Seiner Géttlichen
Majestdt gleich oder grofler ist“. Auch hier wirkt sprachlich noch die Be-
dingung der zweiten Demutsweise nach. Bezeichnenderweise ist sie aber
schon durch den Hinweis auf das ,grofere” Lob Gottes ergidnzt. Auch
diese Stelle berechtigt daher nicht zu der Annahme, Ignatius rechne da-
mit, dafl die Ehre Gottes tatsdchlich einmal gleichbleibe und daf dann
die Vorliebe der dritten Demutsweise den Ausschlag gebe. Gott eine Bitte
vortragen und eine Aussage iber tatsichliche Gegebenheiten machen sind
zweierlei Dinge!s.

So 148t sich zusammenfassend feststellen: Der Ausdruck , wenn die Ehre
Gottes gleichbleibt® dient Ignatius dazu, die dritte Weise der Demut in
ihrer Unterschiedenheit zur zweiten Weise zu bestimmen. Fur die Charak-
terisierung der dritten Weise in sich (unabhingig von ihrer Gegeniiber-
stellung zur zweiten Weise) wire der Hinweis auf die gleichbleibende
Ehre Gottes nicht erfordert; es geniigten die Bedingungssitze, welche
Ignatius an anderen Stellen der Exerzitien und in vielen Texten seiner
tibrigen Schriften verwendet: ,wenn es zur Ehre Gottes gereicht“, ,wenn
es der groferen Ehre Gottes entspricht®, o. 4. Dadurch soll zum Ausdruck
kommen, daf} die aus der Christusnachfolge entspringende Vorliebe fir
eine bestimmte duflere Lebensform noch einem hoheren Kriterium unter-

13 Dasselbe gilt auch von der anderen Stelle aus den Schriften des hl. 1gnatius, an der noch
einmal die gleichbleibende Ehre Gottes erwihnt wird. 1n seinem Geistlichen Tagebuch
bittet Ignatius am 8. Mirz, dafl ,bei gleichbleibender géttlicher Ehre (,a ygual gloria
diuvina“) die groflen Tréstungen und Tréanen, deren er gewiirdigt wird, aufhéren méchten.
Am tbernichsten Tag erkennt er, dafl ein Verzicht auf diese Gaben tatsiichlich der grofle-
ren Ehre Gottes entspricht (vgl. R. Cantin, a. a. O, 253 Anm. 41). Auch hier steht der Hin-
weis auf die gleichbleibende Ehre Gottes in der Bitte, die Ignatius vortrigt, als er noch
nicht weif}, was zur gréferen Ehre Gottes gereicht. Die tatsichliche Entscheidung fillt aber
dann im Hinblick auf die grofere Ehre Gottes.



Die dret Weisen der Demut 295

worfen ist. Die Vorliebe besagt keine Vorentscheidung fiir den Fall, dafl
sich in der Wahl herausstellen sollte, dal Gottes Ehre bei den zur Wahl
stehenden Gegenstinden gleichbleibt.

Dieses Ergebnis ist fiir eine theologische Durchdringung der dritten
Weise der Demut von nicht geringer Bedeutung, wie weiter unten gezeigt
wird.

d) Die dritte Weise der Demut als Gnade

Die dritte Weise der Demut ist nicht Gegenstand einer partikuldren Ent-
scheidung des Exerzitanden. Sie ist nicht das Objekt einer Wahl oder gar
das Objekt der Wahl, welche die Exerzitien intendieren; denn sie ist Vor-
aussetzung und Méglichkeitsbedingung einer auf partikulire Gegenstinde
gerichteten Wahlentscheidung. Man entschliet sich daher nicht zur drit-
ten Weise der Demut, wie man sich dazu entschliefit, einen bestimmten
Beruf zu ergreifen oder eine Familie zu griinden. Man kann sich sinnvol-
lerweise nicht vornehmen, von einem bestimmten Tag an diese , vollkom-
menste* Form der Demut zu verwirklichen. Ein solcher Vorsatz wiirde
verkennen, daR es hier um eine Haltung geht, in welcher der Mensch seine
Nichtigkeit, welche ihm als Geschépf und Siinder zukommt, annimmt und
sie mit Christus in das umgreifende und tragende Alles Gottes fallen
148t. Diese Ubergabe an Gott, die so radikal ernst gemeint ist, dafl man
alles, was ihr entgegensteht, abzuschneiden bereit ist, kann der Mensch
nur vollziehen, wenn ihn bereits in dieser Ubergabe, also schon in der
Anerkennung der eigenen Nichtigkeit, das Alles Gottes umféngt. Eine
Anerkennung seiner Nichtigkeit, ohne sich zugleich in den Hénden Gottes
geborgen zu wissen, miifite die eigene Nichtigkeit doch noch als tragfahi-
gen Grund unseres Selbst erscheinen lassen. Nur wenn Gott sich schon mit-
teilt und uns ergreift, konnen wir uns von unserem Nichts 16sen und Gott
als unser Alles anerkennen. Das aber heifit, daf wir die Haltung der drit-
ten Demutsweise nur als Gnade aufnehmen kénnen. Sie wird uns nie als
etwas zueigen, was wir aus uns selbst besitzen. Nur in innerer Empfangs-
bereitschaft, also nur im Gebet, kann sie iiberhaupt von uns verwirklicht
werden. Deshalb miindet die Erwigung iiber die drei Weisen der Demut
mit Recht ins Gebet aus (168). Der Exerzitand soll darum bitten, an Christi
Todesschicksal teilnehmen zu diirfen, um darin alle falschen Sicherungen
und Anhinglichkeiten zu iiberwinden. Da diese Bitte ,dem Willen Got-
tes gemaR® ist, trigt sie die Garantie ihrer Erhorung in sich (1 Jo 5,14 f.):
Im Bitten wird dem Exerzitanden die erbetene Haltung geschenkt, zwar
nicht so, daf er sie von nunan als seinen Besitz festhalten kann (das entspra-
che unserem Sicherungsbediirfnis und ist deshalb durch die erbetene Hal-
tung gerade ausgeschlossen), wohl aber so, da sie im Gebet — also im



Erhard Kunz 296

Heute der Gnade Gottes — als sein eigener tiefster Vollzug in ihm gegen-
wartig wird.

Weil die dritte Weise der Demut die erste und zweite Weise einschliefit,
werden im Gebet um die dritte Weise auch die beiden vorausliegenden
Weisen mitrealisiert. Sie partizipieren deshalb an demselben Gnaden-
charakter, wie er der dritten Weise eigen ist. Von hier aus 1afit sich nun
auch auf die Frage antworten, wieso man zu einer dritten und ,vollkom-
mensten® Stufe der Demut aufsteigen konne, obwohl man die beiden
ersten Stufen noch gar nicht verwirklicht. Ein solches Vorgehen wire tat-
sachlich unsinnig, wenn es sich hier um einen aus eigenen Kraften zu lei-
stenden moralischen ,, Aufstieg“ handelte. In Wirklichkeit aber geht es bei
der dritten Weise der Demut vielmehr um einen ,Abstieg” in die eigene
radikale (auch moralische!) Armut. Dieser Abstieg kann aber nur gefor-
dert werden, wenn man sich bewufit wird, die beiden ersten Weisen der
Demut nicht zu besitzen. Man wird sogar sagen miissen, dafl jemand, der
dieses Bewulltsein nicht hitte, die Besonderheit der dritten Weise nicht
erfassen konnte. Er miifite — wie es ja nicht selten geschieht — die ,voll-
kommenste Demut® pelagianisch mifiverstehen und sie so zur gefdhrlich-
sten Form des Stolzes verkehren. Deutet man dagegen die dritte Weise
wirklich als radikale Demut, so wird gerade von daher sichtbar, dafl die
Entschiedenheit fiir Gott (erste Demutsweise) und die Indifferenz (zweite
Weise) nicht selbstindige Stufen einer geradlinigen Entwicklung sind,
sondern dafl sie als zu Gott gedfinete Haltungen nur in der (wenigstens
anfanglichen und impliziten) Nachfolge Christi moglich sind. Nur als Mit-
vollzug des Todes Christi kann es iiberhaupt eine Haltung geben, die den
Stolz der Siinde iiberwindet und die den Namen Demut wirklich verdient.
Vorgéngig zum Mitsterben mit Christus griindet sich der Mensch in sich
selbst und erkennt deshalb Gott nicht als Gott an. Dadurch fehlt aber der
wichtigste Kern der ersten und erst recht der zweiten Weise der Demut.

Die drei Weisen sind somit immer gleichzeitig und jeweils in derselben
existenziellen Tiefe verwirklicht. Sie wachsen und entfalten sich — im
Heute der Gnade ~ jeweils im selben Mafle. Diese Zusammengehorigkeit
wird aber erst von der dritten Weise her sichtbar. Die erste und zweite
Weise erscheinen fiir sich allein betrachtet zunidchst einmal als getrennte
Stufen eines Aufstiegs'. Erst die Vergeblichkeit dieses Aufstiegs 148t uns

14 Darum haben wir die drei Weisen der Demut zunichst auch einmal als Stufen behan-
delt. Auch Ignatius hat sie nach dem Schema eines stufenweisen Aufstiegs dargestellt. Da-
durch kommt die Eigenart der dritten Weise besonders klar zum Ausdruck, worauf es
Ignatius ja ankam. Es ist jedoch sehr zu bezweifeln, ob Ignatins die drei Weisen auch
tatsichlich (und nicht nur in der Darstellung) als verschiedene Entwicklungsstufen ange-
sehen hat, wie es offenbar viele Kommentatoren meinen (vgl. J. Delépierre, a. a. 0. 965).
Jedenfalls war er der Uberzeugung, dafl die Indifferenz (also die zweite Demutsweise)



Die drei Weisen der Demut 297

nach einer anderen, unserer Armut angepafiten und daher ,vollkommen-
sten® Weise der Demut Ausschau halten. In dieser neuen Weise finden
wir dann die erste und zweite Weise der Demut, um die wir uns umsonst
bemiiht hatten, als jeweiliges Geschenk der gottlichen Gnade wieder.

¢) Die Beziehung von Glaube, Liebe und Hoffnung in der dritten Weise
der Demut

Zwar haben wir bisher schon versucht, die Aussagen des hl. Ignatius auf
ihren biblisch-theologischen Grundgehalt hin durchsichtig zu machen; es
wurde dabei jedoch nicht geniigend untersucht, welchen tieferen Sinn die
verschiedenen Elemente der dritten Demutsweise in ihrer gegenseitigen
Zuordnung haben. Kommt dem Mitsterben mit Christus, der Vorliebe fiir
Armut und Schmihungen und der konkreten Entscheidung um der Ehre
Gottes willen in ihrem Verhiltnis zueinander eine besondere theologische
und darum auch praktische Bedeutung zu?

Wir fragen zunichst nach der Beziehung, die zwischen dem Mitsterben
mit Christus und der konkreten Entscheidung fiir ein bestimmtes Tun
besteht.

Im Mitsterben mit Christus erkennen wir an, dafl wir von uns aus nichts
sind: Als Geschopfe sind wir unabhingig von Gottes Ruf , Nichtseiende®
(R6m 4,17), und als Siinder entbehren wir der Herrlichkeit Gottes (R6m
8,23), stehen wir unter seinem Zorngericht (Rom 1,18). Wir sind fern
von Gott und kdnnen nur durch sein Erbarmen wieder in seine leben-
spendende Nihe kommen. Mit Christus sterben heifit: diese Heillosigkeit
und Gottverlassenheit unseres Selbst (Mk 15,34; Mt 27, 46) dadurch an-
zuerkennen und sich einzugestehen, daff man sich restlos den Handen Got-
tes iiberlift (Lk 28, 46). Dieser Vollzug des Sichloslassens und der Uber-
gabe an Gott ist in seiner Tiefe ein Geschehen, das nicht auf partikulire,
innerweltliche Objekte ausgerichtet ist; denn es besteht ja gerade im Uber-
steigen von allem, an was sich der Mensch innerweltlich festhalten kann.
Das Sterben mit Christus stellt den Menschen in seine radikale Armut hin-
ein, 6ffnet ihn aber gerade dadurch iiber alle Vereinzelungen hinaus auf
das Alles Gottes. Es 1ift den Menschen in Gott selbst griinden; es 1afit
ihn — nicht mit Worten, sondern durch den ganzen Seinsvollzug — sprechen:
Mein Gott und mein Alles! Wer mit Christus stirbt, stirbt in Gott hinein.
Er verlegt die Mitte seines Selbst aus sich und der Welt hinaus in das
Geheimnis Gottes hinein.

erst wirklich durch die Vorliebe der dritten Weise erreicht wird (vgl. Nr. 16, 157). Es liegt
deshalb nahe, dafl er audh die erste Weise nicht als eigenes Stadium einer Entwicklung
betrachtet hat.



Erhard Kunz 298

Diese Ubergabe oder — was dasselbe ist — diese Tat des Glaubens lifit
den Menschen Wurzel schlagen in Gott. Was der Mensch durch sie wird,
wird er ganz von Gott her. Die Ubergabe an Gott schenkt den Menschen
sich selbst zuriick. Der Mensch ersteht im Mitsterben zugleich mit Christus
in Gott auf. Er ist nun ein durch Gott Lebender, ein von ihm her Neu-
geschaffener. Gottes Kraft, der Heilige Geist, hat ihn zu einem neuen,
pneumatischen Menschen umgeschaffen. Die auf partikulire Objekte aus-
gerichteten Wirkmoglichkeiten, welche dem mit Christus Gestorbenen
gegeben sind, sind Wirkméglichkeiten von Gott her; in ihnen ist Gottes
Kraft am Werk; durch sie kann der Mensch ,die Friichte des Geistes
(Gal 5,221.) hervorbringen. Das Wirken des neuen Menschen ist daher
nicht mehr einfach das Wirken dieses Menschen; es ist ein Wirken, in dem
Gott selbst titig ist; es ist ein Wirken des Menschen mit Gott zusammen
oder ein Wirken Gottes im Menschen. Da das Wirken Gottes in der Welt
aber ein Wirken der Liebe ist, das ganz auf die Heimholung der Welt
zielt, so wird auch das Wirken des neuen Menschen zum Wirken der Liebe,
dessen Ziel die Vergéttlichung der Welt ist. Das Tun des mit Christus
gestorbenen und auferstandenen Menschen ist somit ganz hingeordnet auf
die Errichtung des Reiches Gottes, also auf das, was Ignatius den Dienst,
das Lob und die Verherrlichung Gottes nennt. Ein anderes Ziel des kon-
kreten innerweltlichen Wirkens kann es nicht geben, weil Gott in der
Welt kein anderes Ziel hat. Das Mit-lieben mit Gott in Hier und Jetzt ist
somit die einzig bestimmende Seele des konkreten menschlichen Tuns. Die-
ses Mit-lieben aber ist nur moglich, wenn es zugleich unterfangen ist vom
Glaubensvollzug des Mitsterbens mit Christus, in dem der Mensch eben-
falls im Hier und Jetzt jede konkrete innerweltliche Gegebenheit in das
Geheimnis Gottes hinein iibersteigt. Glaubensvollzug und Tun der Liebe
gehdren wesentlich zusammen (Selbst in der ,fides informis“ gibt es noch
eine anfangliche Liebe!); aber sie sind nicht einfachhin identisch. Das eine
1483t sich nicht in das andere auflésen oder durch das andere ersetzen. Aber
das eine kann auch nicht ohne das andere sein. Was zdhlt, ist allein der
Glaube, der in der Liebe wirksam wird (Gal 5, 6).

Diese Beziehung von Glaube und Liebe steht sachlich hinter dem, was
Ignatius uber die Beziehung der dritten Demutsweise zum konkreten Tun
um der Ehre Gottes willen sagt. Auch hier gehort beides zusammen und
liegt doch auf verschiedenen, unvertauschbaren Ebenen. Das Mitsterben
mit Christus darf das Motiv der Ehre Gottes nicht verdridngen oder in
irgendeiner Weise iiberh6hen, auch nicht in bestimmten Féllen; denn das
liefe darauf hinaus, dafl die Liebe durch ein falsches ,sola fide* und die
Auferstehung durch ein gott-entleertes Kreuz beseitigt wiirden; das Nega-
tive wiirde tiber das Positive den Sieg davontragen. Das Handeln um der



Die dret Weisen der Demut 299

Ehre Gottes willen darf aber auch das Mitsterben nicht iiberspringen oder
in irgendeiner Form hinter sich lassen; denn das bedeutete die Errichtung
einer eigenen Gerechtigkeit und verwandelte das, was Liebe sein soll, in
ein Werk des Stolzes. Im Gegensatz zu manchen seiner Kommentatoren
wufite Ignatius, wenn er es auch mit ganz anderen Worten sagte, daf} im
Zentrum des geistlichen Lebens Glaube und Liebe L unvermischt und doch
ungetrennt” gegeben sein milssen.

Es bleibt nun noch die Frage zu stellen, ob der Vorliebe fiir wirklichen
Verzicht in diesem Zusammenhang ebenfalls eine besondere Rolle zufallt.
Wir sahen oben schon, daf} sie als Konsequenz aus dem noch unvollende-
ten Glaubensvollzug erwichst. Hat sie aber auch fiir das Tun der Liebe
eine Bedentung? Die Vorliebe steht in eigentiimlicher Weise zwischen
dem Vollzug des Mitsterbens und der konkreten Tat der Liebe. Sie ent-
springt dem Mitsterben und mochte dessen Form auch dem Tun der Liebe
mitteilen, ohne dieses jedoch als Tun der Liebe, d. h. als Mitwirken mit
dem die Welt heimholenden Gott aufzuheben und zu zerstéren. Die Vor-
liebe besagt den Wunsch, dafl sich die Liebe in der Gestalt des Sterbens
vollziehe und dafl dieser Vollzug doch nicht einfach nur die Ubergabe der
sindigen Kreatur an den allein rettenden Gott sei, sondern dafl er zu-
gleich ein Wirken des die Welt rettenden Gottes im Menschen sei. Mit
anderen Worten: In der Vorliebe driickt sich das Verlangen aus, daf das
Sterben nicht nur Vollzug des Glaubens, sondern ebenso Vollzug der Liebe
sei. Ignatius begriindet dieses Verlangen letztlich einfach mit dem Hin-
weis anf Jesus: Man mochte mit ihm sein, seinem Beispiel folgen. Jesu
Sterben aber war tatsdchlich nicht nur die persénliche Ubergabe des vom
Nichts bedrohten Menschen Jesus in die Hiande des Vaters, sondern es war
zugleich ein erlosendes Sterben ,fiir die Vielen* (Mk 14, 24 par.). In die-
sem Sterben selbst wurde Gottes Liebe in der Welt sichtbar und anwesend.
Die Entleerung bis in den Tod hinein war beseelt von der Gesinnung der
Liebe (Phil 2, 5-8). Der Tod war Hingabe des Lebens fiir die Briider
(Hebr 2,14-18), fiir die Freunde (Jo 15,13 f.), ja fiir die Gottlosen, also
fiir die Feinde (R6m 5, 6). Das Erfulltwerden mit der Kraft der gttlichen
Liebe beginnt bei Jesus nicht erst, nachdem er die Nichtigkeit der geschdpf-
lichen Welt durchlitten hat und in den Hinden des Vaters angekommen
ist, sondern im Durchleiden der Nichtigkeit ist er schon mit dieser Kraft
erfiillt. Es gibt das Krenz nicht, ohne innerlich belebt zu sein von der Anf-
erstehung in Gott. Es gibt das Nichts nicht, ohne vom Alles der gbttlichen
Liebe umfangen und gehalten zu sein.

In der Vorliebe fiir wirklichen Verzicht ersehnt der Mensch, dafl die
Tat der Liebe sich auch bei ihm wie bei Jesus als Hingabe des Lebens voll-
ziehe. Wer im Gebet diese Vorliebe in sich eindringen 13fit, versteht das



Erhard Kunz 300

Wort des Johannesevangeliums: ,Eine gréfiere Liebe hat niemand, als
wer sein Leben hingibt fiir seine Freunde® (Jo 15,18). Er weif}, daf
gerade das Erleiden der Drangsale und letztlich des Todes dem Aufbau
des Leibes Christi in der Welt dient (Kol 1, 14) und daf die Entleerung
(Phil 2, 8) und das Kleinwerden vor den anderen (Jo 13,1 ff.) die wahren
Formen der Liebe sind.

In der Vorliebe fiir wirklichen Verzicht ersehnt der Glaube — wie wir
oben sahen - seine letzte Vollendung im realen Sterben; in ihr verlangt
aber — wie wir nun sehen — auch die Liebe nach ihrer wahren Gestalt der
totalen Hingabe. In beiden Fillen ist die Vorliebe also Ausdruck unserer
noch bestehenden Unvollendetheit, unserer Erwartung der zukiinftigen
Erfiilllung in Tod und Auferstehung. Die Vorliebe steht daher in beson-
derer Beziechung zur Hoffnung des Menschen. Durch die Vorliebe hilt die
Hoffnung Glaube und Liebe in Bewegung und verhindert so, dafl sich der
Mensch mit dem jeweiligen Vollzug des Glaubens und der Liebe zufrie-
den gibt.

Indem der Mensch in der Vorliebe nach der letzten Gestalt des Glau-
bens und der Liebe ausgreift, wird er fihig, auch in duflerer Grofle, in
Reichtum und Erfolg die Liebe zu tun. Innerweltlicher Besitz (in seinen
vielféltigen Formen) steht dann ganz im Dienst der Liebe, im Dienst des
Sterbens fiir die anderen. So erméglicht die Vorliebe, daf das positive, auf
innerweltlichen Erfolg bedachte Tun des mit Christus Gestorbenen wirk-
lich Liebe bleibt und nicht versteckt zur Selbstbestitigung und Selbsterbau-
ung mifibraucht wird. Die Vorliebe, welche das Gesetz des Glaubens, nim-
lich das Sterben, auch zum Gesetz der Liebe macht, garantiert somit die
Echtheit der dhristlichen Liebe, die auch dann noch, wenn sie alle inner-
weltlichen Méglichkeiten in ihr Tun einbezieht, dennoch geprigt sein muf}
von der Liebe des entleerten Herzens.

Zugleich schenkt der Vorgriff auf die letzte Gestalt der Liebe die wahre
Freiheit zur Wahl der hier und jetzt zu realisierenden Liebe. Wenn ich
bereit bin und sogar betend ersehne, die Liebe durch die Hingabe meines
Lebens zu verwirklichen, dann bin ich erst recht zu jeder anderen, auf
jeden Fall weniger fordernden Liebestat bereit. Aus dieser Freiheit her-
aus bin ich dann fahig, aus den hier und jetzt gegebenen Moglichkeiten
die Moglichkeit herauszugreifen, welche die umfassendste Hereinnahme
der Welt in die Liebesbewegung Gottes verspricht. Diese Moglichkeit zu
finden, ist Sinn und Ziel des Wahlvollzugs. Die Vorliebe als Vorgriff anf
die endgiiltige Lebenshingabe eroffnet somit den Horizont der Wahl, in-
dem sie gewissermaflen schon alle partikuldiren Wahlgegenstinde hinter
sich 148t und sich an den Punkt stellt, auf den diese Gegenstinde erst hin-
streben. Von diesem Punkt aus kann der Mensch dann in aller Freiheit



Die dret Wetsen der Demut 301

einen der Gegenstinde wihlen, die in seinem Blickfeld liegen. Hier trifft
dann wirklich das augustinische Axiom zu ,Ama et fac quod vis!“ Das
,Amal!“ ist aber nur verwirklicht, wenn der Mensch mit Christus in Gott
hinein stirbt und in diesem Sterben von Gott die Kraft erhilt, seine Le-
benshingabe als Tat der Liebe fir die Briider zu bejahen.

AbsdilieBend seien noch einmal die wichtigsten Punkte herausgestellt,
die sich bei unserer Untersuchung ergeben haben:

- Die Erwiigung iiber die drei Weisen der Demut weist verdeutlichend
auf die Haltung hin, welche die Geistlichen Ubungen im Exerzitanden
wecken wollen. Sie reflektiert diese Haltung, um sie zum Gegenstand des
Gebetes machen zu kénnen.

— Die beiden ersten Weisen der Demut dienen dazu, die Besonderheit
der dritten Weise sichtbar zu machen. Wihrend der Mensch in den beiden
ersten Weisen existentiell gesehen noch auf die Offenbarung Gottes war-
tet, hat er in der dritten Weise verstanden und glaubend angenommen,
dafl Gott sich in Tod und Auferstehung Jesu offenbart hat.

— Die existenzielle Bejahung der gottlichen Offenbarung in Jesus lafit
den Menschen mit Jesus die Nichtigkeit der Welt durchleiden und Gott als
einzigen Retter bejahen. In diesem Glaubensvollzug wird der Stolz iiber-
wunden.

— Der Vollzug des Mitsterbens mit Christus soll sich wahrend der Exer-
zitien in dem Gebet (nicht in dem Vorsatz!) konkretisieren, jetzt schon
tatsachlich auf alle Sicherungen, an die man sich festklammert, ver-
zichten zu kénnen, wenn dies dem Heilshandeln Gottes in der Welt ent-
spricht. Armut und Schméhungen sind Beispiele solchen Verzichts.

— Dieses Gebet gibt dem Menschen zugleich die géttliche Kraft, die
letzte Gestalt der Liebe, nimlich die Hingabe des Lebens fir die Briider,
zu bejahen. Dadurch wird der Mensch zum Wahlvollzug befdhigt.

- Die theoretische Einsicht in diese Zusammenhinge ist nicht Selbst-
zwedk, sondern soll dem Exerzitanden nur zeigen, worum er bitten soll.
Jede aszetistische Verkrampfung wird vermieden, wenn man das in der
dritten Weise der Demut Gemeinte als Gegenstand aufrichtigen Gebetes im
Heute der gottlichen Gnade versteht. Im Vollzug des Gebetes wachst mit
dem Ja zu Christi Todes- und Auferstehungsgeheimnis die wahre Freiheit
des Menschen.





