
Die drei Weisen der Demut in den Exerzitien 
des hl. Ignatius von Loyola 
Erhard Kunz SJ, Frankfurt am Main 

Auf dem Höhepunkt der Geistlichen Übungen legt der hl. Ignatius dem 
Exerzitanden einige Gedanken vor, die er nicht in die Form einer eigent- 
lichen Betrachtung (•meditatio" oder •contemplatio"), sondern in die 
Form einer Erwägung (•consideratio") gefaßt hat. Wie im Fundament 
der Exerzitien geht es auch hier darum, eine innere Grundhaltung, die für 
den weiteren Vollzug der Übungen von entscheidender Bedeutung ist, ins 
reflexe Bewußtsein zu heben und eine klare Einsicht in ihren Sinn zu ver- 
mitteln. Diese Reflexion ist zwar nicht unerläßlich; denn nur auf die An- 
wesenheit der Grundhaltung selbst und nicht auf das Wissen um sie 
kommt es letztlich an; wohl aber ist sie •sehr nützlich" (•multum iuvat": 
164); denn die zur klaren Einsicht gebrachte Haltung kann in den •Zwie- 
sprachen" zum ausdrücklichen Gegenstand des Gebetes gemacht werden 
und kann sich von daher im Menschen vertiefen; sie kann den Menschen 
in seiner Ganzheit durchdringen und somit auch in seinen bewußten Über- 
legungen während der Wahl wirksam werden. 

Der Text des Exerzitienbuchs lautet: 
Bevor ein Mensch in die Erwählungen eintritt, wird er, um sich zur wah- 

ren Lehre Christi hinzustimmen (affectarse), mit großem Vorteil erwägen 
und achten auf die folgenden drei Weisen der Demütigung. Er wird sie 
während des ganzen Tages immer wieder überlegen (164): 

Die erste Weise der Demütigung ist notwendig zum ewigen Heil. Ich 
muß mich nämlich so weit herabsetzen und so weit erniedrigen, als es mir 
möglich ist, dazu hin, in allem dem Gesetz Gottes Unseres Herrn zu ge- 
horchen, derart, daß ich - auch wenn man mich zum Herrn aller geschaffe- 
nen Dinge in dieser Welt machte, oder wenn es mein eigenes zeitliches 
Leben gälte - nicht auf den Gedanken käme, ein Gebot zu übertreten, sei 
es ein göttliches oder ein menschliches, das mich unter Todsünde verpflich- 
tet (165). 

Die zweite ist vollkommenere Demütigung als die erste: wenn ich mich 
nämlich an dem finde, daß ich nicht mehr wünsche und ersehne Reichtum 
als Armut zu besitzen, Ehre als Unehre zu suchen, langes Leben als kurzes 
zu begehren, wo es für den Dienst Gottes Unseres Herrn gleich bleibt, und 
daß ich dabei nicht um alles Geschaffene noch um den Verlust meines eige- 
nen Lebens auf den Gedanken käme, eine läßliche Sünde zu begehen (166). 



Die drei Weisen der Demut 281 

Die dritte ist ganz vollkommene Demütigung: wenn ich nämlich, die 
erste und zweite Weise einschließend, und sofern Lobpreis und Verherr- 
lichung der Göttlichen Majestät gleich bleibt, um Christus Unserem Herrn 
je mehr nachzufolgen und ihm der Tat nach ähnlicher zu werden, je mehr 
mit dem armen Christus Armut wünsche und erwähle als Reichtum, je 
mehr mit dem schmacherfüllten Christus Schmach als Ehrenerweise, und je 
mehr darnach verlange, als ein Tor und Narr angesehen zu werden um 
Christi willen, der zuerst als ein solcher angesehen wurde, denn für weise 
und klug in dieser Welt (167). 

(Die in Klammern angegebenen Zahlen beziehen sich, wie im ganzen 
Artikel, auf die durchgehende Numerierung des Exerzitienbuches.) 

Die Grundhaltung, um die es in der vorliegenden Erwägung geht, ist 
die Frucht, welche die gesamten vorangegangenen Übungen hervorbringen 
sollten. Während die erste und zweite Weise der Demut die Haltung um- 
schreibt, die zu Beginn der Exerzitien im Prinzip und Fundament bereits 
angedeutet ist und die daher den Ausgangspunkt der ganzen Bewegung 
bildete, faßt die dritte Weise in aller Kürze das zusammen, was im bishe- 
rigen Verlauf der Exerzitien aus dieser anfänglichen Haltung geworden 
ist. In den drei Weisen der Demut ist daher die Veränderung, welche die 
vorausgehenden Übungen im Exerzitanden anstreben, ausdrücklich her- 
vorgehoben. Zugleich enthält die Erwägung, wie wir sehen werden, be- 
reits einen Vorgriff auf die nachfolgenden Übungen. In ihr wird die Wahl 
unmittelbar vorbereitet und in gewissem Sinn auch schon in die Dritte und 
Vierte Exerzitienwoche hinein überschritten1. 

Wegen dieser zentralen Stellung der Erwägung auf dem Höhepunkt der 
Exerzitien ist eine genaue Interpretation erforderlich. Eine falsche Deu- 
tung der Mitte muß sich negativ auf das gesamte Verständnis der Exerzi- 
tien auswirken. Anderseits kann eine richtige, vor allem auch theolo- 
gisch vertiefte Deutung dazu helfen, den Sinn und die innere Richtung der 
Exerzitien zu erkennen. 

Aus dem bisher Gesagten ergibt sich schon, daß eine Deutung vom Ge- 
samt der Exerzitien her geschehen muß. Als Interpretationsprinzip kann 
man aufstellen: Die drei Weisen der Demut enthalten gegenüber den 
übrigen Übungen der Exerzitien keinen wesentlich neuen Gedanken; sie 
verdeutlichen lediglich, was als Mitte alle anderen Übungen beseelt und 
verbindet. Der Beweis dieses Prinzips liegt vor allem in der Nr. 164: In 
den drei Weisen der Demut geht es um ein Ergriffenwerden von der wah- 

1 Vgl. G. Fessard, La dialectique des .Exercices Spirituels" de S. lgnace de Loyola, Bd. I, 
Paris 1956, 64 f. 



Erhard Kunz 282 

ren Lehre Jesu Christi. Die konkrete Aneignung dieser •Lehre" in der 
Situation meines Lebens ist aber die Mitte der Exerzitien. Diese Mitte 
kann in ihrer Vollständigkeit und ihrer letzten Tiefe jedoch nicht allein in 
der Erwägung über die drei Weisen der Demut getroffen und ausgesagt 
werden; denn sonst wäre diese Erwägung im Verlauf der Exerzitien un- 
erläßlich; in Wirklichkeit aber ist sie lediglich •sehr nützlich". Das heißt 
doch wohl: Die Erwägung weist verdeutlichend auf die Mitte hin; diese 
aber wird auch in anderen Übungen der Exerzitien bereits erreicht. - Zum 
selben Ergebnis wird man geführt, wenn man die Entstehungsgeschichte 
der Exerzitien berücksichtigt. Die Erwägung über die drei Demutsweisen 
wurde von Ignatius erst während seines Studiums in Paris (1528-1535) 
hinzugefügt, während die •Substanz" der Exerzitien nach einer Aussage 
von Lainez2 schon während seines Aufenthaltes in Manresa (1522) ent- 
stand3. Da zu dieser Substanz auch die grundlegenden Betrachtungen der 
Zweiten Woche gehörten, nämlich die Betrachtung vom Reich und von 
den zwei Bannern, muß man annehmen, daß in ihnen bereits die entschei- 
dende Haltung, welche die Exerzitien vor Beginn der Wahl vermitteln 
wollen, angesprochen wird. Die drei Weisen der Demut enthalten dem- 
nach keinen wesentlich neuen Schritt, sondern explizieren, was auch in 
anderen Übungen schon gemeint ist. Die Bedeutung dieses Prinzips wer- 
den wir unten bei der Interpretation der dritten Demutsweise kennen- 
lernen. 

Ignatius will in den drei Weisen der Demut die Grundhaltung beschrei- 
ben, welche Voraussetzung der Wahl ist. Bei dieser Wahl soll sich Christus 
selbst als der in gnadenhafter Gegenwart Wirkende im Menschen durch- 
setzen. Die Freiheitstat des Menschen soll zugleich ein Vollzug der Kö- 
nigsherrschaft Christi sein. Damit dies möglich ist, muß sich der Mensch 
die •wahre Lehre Christi, Unseres Herrn", aneignen. Er muß nicht nur ab- 
strakt um diese Lehre wissen, sondern muß innerlich von ihr durchdrun- 
gen, von ihr •affiziert" sein (164). Sie muß seine personale Mitte wie eine 
Atmosphäre erfüllen, so daß sein eigenes Wünschen und Wollen vom 
Geiste Christi geprägt ist und ihm entspringt. Um diese Haltung der in- 
neren Einheit mit Christus in ihrer Eigenart zu verdeutlichen, weist Igna- 
tius zunächst auf zwei Haltungen hin, die in der eigentlich gemeinten Hal- 
tung zwar enthalten sind (167), die aber für sich allein betrachtet als deren 
Vorstufen erscheinen. 

- Monumenta Historica S. ]., Scripta de S. Ignatio, Bd. I, Madrid 1904, 103. 
3 Vgl. dazu H. Pinard de la Boullaye, Les etapes de redaction des Exercices de s. Ignace, 
Paris 71950, 6-10, 30 f. 



Die drei Weisen der Demut 283 

1. Die erste Weise der Demut 

Die erste Haltung macht am ehesten sichtbar, warum Ignatius hier über- 
haupt von Weisen der Demut spricht. Es geht um die Überwindung der 
stolzen Selbstgenügsamkeit und Selbstabgeschlossenheit und um die Öff- 
nung zu Gott hin, um die Anerkennung Gottes als Gott. Die Erste Woche 
der Exerzitien hat dem Exerzitanden zu Bewußtsein gebracht, daß die 
Sünde in ihrem tiefsten Wesen Stolz ist (50): Der Sünder will nicht aner- 
kennen, daß er nur im Herausgehen aus sich selbst, nur in der Übergabe 
an die unendliche Güte Gottes (52) sein Heil finden kann. Die Zweite 
Woche hat gezeigt, daß der Stolz, der das Herz des Menschen von seinem 
Ursprung her beherrscht, nicht mit einer einzigen punktuellen Entschei- 
dung abgelegt ist, sondern daß seine Überwindung einen andauernden 
Kampf erfordert, der gegen tiefverwurzelte Neigungen der eigenen Natur 
(97) und zugleich gegen Mächte, welche das eigene Ich übersteigen (140 bis 
142), geführt werden muß. In diesem Kampf kann der Mensch nun eine 
solche Offenheit zu Gott haben, daß er eine grundsätzliche Trennung von 
Gott nicht einmal in Erwägung zieht. Die Entschiedenheit für Gott ist so 
tief im Menschen verankert, daß sie selbst dann nicht ernsthaft erschüttert 
wird, wenn die Unabhängigkeit von Gott dem Menschen das verspricht, 
was der Stolz eigentlich ersehnt, nämlich Herr der Welt und des Lebens 
zu sein. Der Mensch ist wirklich aus sich herausgegangen, um sein Heil 
einzig in Gott zu suchen. 

Dennoch liegt in dieser Haltung - wenn sie nicht in die folgenden Wei- 
sen der Demut aufgenommen ist - eine Einschränkung der Bereitschaft 
Gott gegenüber vor. Was der Mensch in Gott sucht, ist zwar Gott selbst, 
aber Gott als das Heil des Menschen. Deshalb wird der Wille Gottes in dem 
Maß uneingeschränkt bejaht, als seine Befolgung zur Erreichung der ewi- 
gen Seligkeit notwendig ist. Dort, wo der Wille Gottes nicht •unter Tod- 
sünde" verpflichtet, ist der Mensch nicht schon von vornherein entschieden. 
Es ist zu beachten, daß Ignatius keineswegs sagt, der Mensch sei in dieser 
ersten Weise der Demut nur zur Erfüllung der schwer verpflichtenden 
Gebote bereit, während er bei den übrigen Äußerungen des göttlichen 
Willens seinen eigenen Wünschen zu folgen gedenke. Eine solche aus- 
drückliche Beschränkung auf die schweren Verpflichtungen entspränge 
einem legalistischen und juridischen Gottesverständnis, das Gott nicht als 
Gott ernstnähme und das daher auch zur Erreichung des ewigen Heiles 
ungenügend wäre. Ignatius spricht im Gegenteil von einer grundsätzlichen 
Entschiedenheit für Gott, die sich aber den sogenannten läßlichen Sünden 
gegenüber noch nicht zu einem endgültigen Nein durchgerungen hat. Je- 
doch liegt ein ehrliches Bemühen, auch die •kleinen" Verfehlungen gegen 



Erhard Kunz 284 

Gott zu vermeiden, zweifellos bereits in der ersten Weise der Demut ein- 
geschlossen; allerdings ist dieses Bemühen nicht so stark, daß es die An- 
fechtungen grundsätzlich erfolgreich überwindet. 

Die erste Weise der Demut schildert demnach die Situation dessen, der 
seine Grundentscheidung für Gott getroffen hat, dem es aber noch nicht 
gelungen ist, sein gesamtes personales (also freies) Verhalten von dieser 
Grundentscheidung durchdringen zu lassen. Es bleibt somit innerhalb der 
menschlichen Person (und nicht bloß zwischen freier Person und unfreier, 
noch nicht personal integrierter Natur) ein mehr oder weniger großer 
Zwiespalt bestehen: Die freie Bewegung zu Gott hin wird noch gehemmt 
durch eine von Gott wegführende Bewegung, die bis zu einem gewissen 
Grade ebenfalls frei gewollt ist. Allerdings hat die Bewegung zu Gott hin 
die Tendenz, die entgegengesetzte Bewegung immer mehr zu überwinden. 
Die erste Weise der Demut ist offen für eine weitere Entfaltung. 

2. Die zweite Weise der Demut 

Die Haltung, welche Ignatius auf dieser zweiten Stufe beschreibt, über- 
windet den inneren Zwiespalt, der die menschliche Person auf der ersten 
Stufe noch erfüllt. Die gesamte freie Dynamik des Menschen geht jetzt 
ungehindert auf Gott. Aus dieser uneingeschränkten Entschiedenheit her- 
aus wird jeder verpflichtende Willensäußerung Gottes •bedenkenlos" be- 
jaht. Die läßliche Sünde wird daher grundsätzlich abgelehnt. 

Durch den Hinweis auf die Meidung der läßlichen Sünde erscheint die 
zweite Weise der Demut als geradlinige Weiterführung und Vervoll- 
kommnung der ersten Weise. Jedoch steht im Text der Exerzitien nicht 
diese gerade Linie, welche die erste und die zweite Weise verbindet, im 
Vordergrund. Es wird vielmehr betont hervorgehoben, daß sich die innere 
Einstellung Gott gegenüber geändert hat. Während in der ersten Weise 
Gott vor allem als das Heil des Menschen erscheint, wird er nun stärker 
in seiner Göttlichkeit selbst gesehen, zu der sich der Mensch nur durch un- 
eingeschränkte Anerkennung und Unterordnung richtig verhält. Natür- 
lich wird die Beziehung zum Heil des Menschen nicht geleugnet; sie bleibt 
bestehen; aber sie tritt hinter dem Gedanken des •Dienstes" zurück. Gott 
ist der Herr schlechthin. Er ist absolut erhaben über alles, was nicht er 
selbst ist. Alles ist durch ihn und auf ihn hin. Wie im Fundament, an das 
die Formulierung der zweiten Demutsweise ja wörtlich anklingt, wird 
Gott vor allem als transzendenter Schöpfer und als letztes Ziel des Men- 
schen und der Welt betrachtet. Diesem alles transzendierenden Gott ant- 
wortet der Mensch nur vollgültig, wenn er selbst, soweit ihm dies als Ge- 
schöpf möglich ist, ebenfalls alles transzendiert und sich von sich aus auf 



Die drei Weisen der Demut 285 

nichts Begrenztes festlegt und an nichts bindet. Was allein in den Geschöp- 
fen zählt, ist Gott. Da Gott aber von den Geschöpfen unabhängig ist, wird 
sich auch der Mensch in seiner inneren Einstellung von ihnen unabhängig 
machen müssen. Erst wenn er den jeweiligen Willen Gottes über den Um- 
gang mit den Geschöpfen erkannt hat, wird er seine Unentschiedenheit 
aufgeben und den Willen Gottes in den Geschöpfen bejahen. Von sich aus 
ist er also bereit, auf die geschöpflichen Werte (Reichtum, Ehre, langes Le- 
ben usw.) zu verzichten; denn nicht auf diese Werte, sondern auf Gott 
allein kommt es ihm an. - Es ist selbstverständlich, daß eine solche unbe- 
grenzte Offenheit und Bereitschaft auch jedes verpflichtende Gebot Gottes 
bejaht. Die grundsätzliche Meidung auch der läßlichen Sünde ergibt sich 
daher folgerichtig aus der umfassenden Anerkennung der Göttlichkeit 
Gottes. 

Es ist für den Exerzitanden sehr nützlich, vor Eintritt in die eigentliche 
Wahl die Offenheit der zweiten Demutsweise zu erwägen. Noch weiß der 
Exerzitand nicht, welchen Weg durch die Welt er persönlich gehen und 
wie er sich in seiner Lebenssituation zu den geschaffenen Werten verhal- 
ten soll. In dieser Lage erhebt die zweite Weise der Demut an ihn die For- 
derung, daß er sich innerlich frei halte und von sich aus keine Vorent- 
scheidung nach dieser oder jener Richtung treffe. Der Exerzitand soll fra- 
gend vor Gott stehen und bereit sein, die Antwort Gottes, wie sie auch 
lauten mag, anzunehmen4. 

3. Die dritte Weise der Demut 

Nach der Erwägung der beiden ersten Demutsweisen muß sich im Exer- 
zitanden die Frage melden, ob eine weitere Steigerung überhaupt noch 
möglich ist. Kann es eine radikalere Offenheit für Gott geben, als sie in 
den bisherigen Weisen der Demut ausgesagt wird? Kann vor allem die 
Göttlichkeit Gottes tiefer anerkannt werden als in der inneren Freiheit, 
wie sie in der zweiten Weise zum Ausdruck kommt? Außer dieser sach- 
lichen Frage können sich psychologische Schwierigkeiten gegen eine noch 
vollkommenere Weise der Demut erheben: Der Exerzitand wird bei nüch- 
terner und ehrlicher Berücksichtigung seiner Schwachheit kaum sagen kön- 
nen, daß er die erste Weise der Demut wirklich besitze (wer könnte sich 
schon zutrauen, einen Abfall von Gott nicht einmal in Erwägung zu zie- 
hen, wenn der •Ernstfall" des Martyriums auf ihn zukommt?!); erst recht 
wird er überzeugt sein, die zweite Weise der Demut nicht zu verwirklichen. 
Und nun soll ihm sogar eine noch höhere Weise als Ziel vorgestellt wer- 

* Ignatius betont diesen Gedanken noch einmal in der •Einführung zum Vollzug der 
Wahl": Nr. 169. 



Erhard Kunz 286 

den! Wird er dieses Ziel jemals erreichen können? - Es ist gut, wenn sich 
der Exerzitand zunächst einmal dieser Schwierigkeiten in aller Deutlich- 
keit bewußt wird; denn nur, wenn er sie empfindet, wird es ihm möglich 
sein, den Sinn der dritten und •vollkommensten" Weise der Demut wirk- 
lich zu verstehen. 

a. Der Glaubensvollzug als Mitte der dritten Demutsweise 

Das entscheidende Stichwort der dritten Weise lautet: Nachfolge Christi. 
Während die erste und zweite Weise einfachhin die Haltung der Offen- 
heit Gott gegenüber beschreiben, meint die dritte Weise vor allem eine 
Haltung dem Menschgewordenen gegenüber. Der Mensch verlangt da- 
nach, Christus •nachzufolgen", ihm •in der Tat ähnlich zu werden", •mit 
ihm" zu sein in der freiwilligen Übernahme seiner Lebensbedingungen, 
•um Christi willen" den Weg Christi mitzugehen. Damit ist die Bewegung 
aufgegriffen, die bereits in der Ersten Woche (Christus als Erlöser!) und 
dann vor allem in der Betrachtung vom Ruf des Königs begonnen hat und 
die in den weiteren Betrachtungen der Zweiten Woche, besonders in der 
Betrachtung über zwei Banner, vertieft wurde. In diesen Betrachtungen 
erscheint Christus als derjenige, der von Gott in diese Welt herabkommt, 
um die gesamte Menschheit aus ihrer Verlorenheit im Stolz der Sünde zu 
Gott zurückzuführen (vgl. z. B. 95, 102). Christus überwindet den Abstand, 
der Gott und Menschheit trennt. Er wird zum Gott-mit-uns, damit wir mit 
Gott sein können. In ihm ist uns Gott nahe. Daher ist er die Offenbarung 
Gottes an unsere Welt. Wegen dieser Stellung Christi in der Menschheit 
sind die konkreten Bedingungen und Haltungen seines Lebens von größ- 
ter Bedeutung für uns; denn in ihnen drückt sich ja aus, wie Gott zu uns 
steht und wie wir ihm begegnen können. Unser Weg zu Gott muß der 
Weg Christi sein. Sein Weg aber war gekennzeichnet von Mühsal (95), 
von Unrecht, Schmähung und Armut (98); es war ein Weg, der schließ- 
lich im Tod am Kreuz endete (116). Wollen wir mit Christus gehen, so 
müssen wir uns seiner Gesinnung (135) anpassen und mit ihm ebenfalls 
Armut und Schmähung lieben (146). 

Diese Gedanken sind dem Exerzitanden durch viele Betrachtungen be- 
reits vertraut, wenn er zur Erwägung über die drei Weisen der Demut 
kommt. Ignatius will aber vor Beginn der Wahl, in der ja nach dem Maß- 
stab Christi gewählt werden soll, den springenden Punkt noch einmal klar 
herausstellen und das Unerhörte der Christusnachfolge verdeutlichen. 
Dazu dient ihm die Gegenüberstellung zur zweiten Weise der Demut. Ein 
Mensch, welcher entschieden auf Gott ausgerichtet ist und ehrlich seinen 
Willen sucht (wie es der Exerzitand vor Beginn der Wahl tun soll), muß 
von sich aus die zweite Weise der Demut als die vollkommenste Haltung 



Die drei Weisen der Demut 287 

Gott gegenüber ansehen. Die Transzendenz Gottes verlangt, daß wir dem 
Geschöpflichen gegenüber keinerlei Vor-entscheidung treffen, sondern 
fragend und horchend eine Antwort Gottes erwarten. Gott selbst muß uns 
sagen, ob und wie er uns in und durch die Welt nahe sein will, welchen 
Weg er uns zu sich führen will. Durch apriorische Reflexion über sein eige- 
nes Wesen hat der Mensch keinerlei Möglichkeit, den konkreten Willen 
Gottes über sein Leben zu deduzieren. Uneingeschränkte Offenheit und 
Indifferenz ist die einzige sachgerechte Haltung in dieser Situation. 

Wenn es berechtigterweise ein Überschreiten dieser Haltung zu einer 
Vor-entschiedenheit in irgendeiner Richtung geben soll, so kann dies nur 
von Gott selbst her durch Offenbarung mitgeteilt werden. Diese Mittei- 
lung ist ergangen in Jesus Christus. Seine Person, die sich in seinem Le- 
bensweg und seinem Schicksal manifestiert, ist die Offenbarung Gottes an 
die Menschheit. Wer dies existentiell verstanden hat, wird sich von vorn- 
herein für den Lebensweg Jesu offenhalten. Er wird wissen, daß sein 
eigener Weg - welche konkrete Gestalt er im einzelnen auch annehmen 
mag - dem Weg Jesu gleichgestaltet sein muß. Er wird wünschen und wol- 
len, daß sich Jesu Schicksal auch an ihm selbst erfülle. Nun ist Jesu Le- 
bensweg aber ganz bestimmt von •der Stunde" (Jo 7,30; 12,23.27 f; 
13, 1; 17,1), von jenem Geschehen also, in dem Jesus das Nichts der Krea- 
tur und des Sünders in letzter Radikalität erfährt und annimmt, um darin 
Gott Alles sein zu lassen und um dadurch mit der Herrlichkeit Gottes er- 
füllt zu werden. Dieses Geschehen, das Tiefpunkt und Höhepunkt zugleich 
ist, prägt - wie Ignatius ausdrücklich feststellt (116)! - das gesamte Leben 
Jesu von seinem Beginn an. Es ist das zwar nicht sofort offen zu Tage lie- 
gende, aber doch verborgen immer schon wirkende Ziel, auf das Jesus zu- 
geht, weil sich erst in ihm vollendet, wer er eigentlich ist. Jesu gesamtes 
Leben steht im Horizont von Tod und Auferstehung, und erst so wird es in 
Wahrheit zur Offenbarung Gottes an die Menschen5. 

Wer Jesus in dieser Weise als Offenbarung des Vaters (Jo 14,9-11) 
annimmt und sich zu seinem Jünger erwählen läßt, weiß und bejaht, daß 
auch seinem Leben dasselbe Ziel gesetzt ist. Von diesem Ziel her wird 
aber bereits sein derzeitiges Leben unter das Gesetz des Todes und der 
Auferstehung gestellt (2 Kor 4,10 f.). Das heißt: Der Jünger Jesu will jetzt 
schon in der Annahme seiner Nichtigkeit Gott als sein Alles anerkennen. 
Er wünscht jetzt schon in Jesu Todes- und Auferstehungsschicksal hinein- 

5 Die Evangelien bringen diese Gegebenheit dadurch zur Geltung, daß sie das gesamte 
Leben Jesu im Licht von Kreuz und Auferstehung interpretieren. Wenn Ignatius in seinen 
Betrachtungen der Zweiten Woche denselben Aspekt hervorhebt, trifft er durchaus die 
biblische Intention. Von hier aus wird aber auch klar, daß die Zweite Woche implizit 
immer schon auf die Dritte und Vierte Woche vorgreift. 



Erhard Kunz 288 

genommen zu werden (Rom 6, 1-14; Kol 2, 11 f.; 3, 1-3). Im Erleiden der 
Bedrängnisse und Schwachheiten soll sich Gottes Kraft der Auferstehung 
jetzt schon in ihm siegreich erweisen (2 Kor 4,7-9; 12,9f; Phil 3,7-11). 
Die Bereitschaft, das Nichts der geschöpflichen Wirklichkeit zu erfahren, 
entspringt also nicht einer krankhaften Neigung zur Selbstquälerei, son- 
dern dem lebendigen Wissen darum, wo der einzige Grund und Halt und 
die einzige Rettung der Welt und des Menschen zu suchen ist: in Gott, der 
sich in Jesus erbarmend dieser Welt zugewandt hat. Der Mensch läßt alle 
innerweltlichen, aus sich heraus brüchigen Werte und Sicherungen los, um 
die kostbare Perle zu ergreifen, die allein Wert hat (Mt 13,46). Er gibt 
jeden Versuch, eine eigene Gerechtigkeit zu errichten, auf und öffnet sich 
im Mitsterben mit Jesus der Gerechtigkeit, die aus Gott ist (Rom 3,21-31; 
Phil 3,7-11). Dadurch aber wird der Stolz und somit die Sünde an der 
Wurzel zerstört (Rom 3,27) und darum kann hier (und hier allein!) von 
•vollkommenster Demut" gesprochen werden. So gesehen, ist die Haltung 
der dritten Demutsweise gleichbedeutend mit Glauben: Der Mensch läßt 
sich im Ergriffensein von Christus durch die Nichtigkeit des eigenen Ich 
und der Welt hindurch in die Hände des sich erbarmenden Gottes fallen. 

Ignatius drückt das hier Angedeutete zwar nüchterner und weniger bib- 
lisch aus; aber in seiner Formel •mit Christus" ist das Gesagte enthalten, 
wenn man diese Formel nur belebt durch die gesamten Betrachtungen der 
Ersten und Zweiten Woche: Mit Christus gehen und sein Schicksal bis in 
den Tod hinein teilen heißt: mit ihm im Vertrauen auf die sieghafte Herr- 
lichkeit Gottes und in ihrer Erwartung die Verlorenheit alles •Weltlichen" 
annehmen und so den eigentlichen Stolz des Menschen überwinden. 

Damit ist der innerste Kern der dritten Weise der Demut umschrieben. 
Es stellt sich nun die Frage, warum sich nach Ignatius diese Haltung des 
Mitsterbens mit Christus, also die Haltung des Glaubens, in einer Vor- 
liebe für wirkliche Armut und Schmach realisiert. 

b. Der Ernst des Glaubensvollzugs 

Die Vorliebe für Armut, Schmach und Verachtung, von der Ignatius 
spricht, ist zunächst einmal als konkretisierende Umschreibung der oben 
angedeuteten Grundhaltung des Glaubens anzusehen; denn das Nichts, 
welches der Jünger Jesu mit seinem Meister annimmt und durchleidet, 
kann konkret die Gestalt der Armut und der Schmach haben. Das heißt 
aber keineswegs, daß Armut und Schmach die einzigen Formen seien, un- 
ter denen das Nichts dem Menschen erscheinen kann, oder daß das Nichts 
notwendig und immer auch in diesen Formen erscheinen müsse. Die Ge- 
stalt des Todes, die wir während unseres Lebens bereits zu übernehmen 
haben, kann sehr mannigfaltig sein. Es gehört zum Wesen unserer Nich- 



Die drei Weisen der Demut 289 

tigkeit, daß wir nicht einmal die Weise, wie wir von ihr betroffen werden, 
von uns aus bestimmen und festlegen können. Daraus folgt aber, daß man 
die Haltung der dritten Demutsweise auch beschreiben kann, ohne aus- 
drücklich von Armut und Schmach zu sprechen. Unter Umständen trifft 
man den •neuralgischen" Punkt eines Exerzitanden viel mehr, wenn man 
an die Stelle der Schmach das ernsthafte Bemühen um Leistung setzt oder 
an die Stelle der Armut das Bemühen um eine gerechte Güterverteilung; 
denn auch dieses Bemühen kann durchaus eine Form sein, wie wir das Mit- 
sterben mit Christus, das •Hingemordetwerden" mit ihm (Rom 8,36) zu 
vollziehen haben. Grundsätzlich ist jede aus der Glaubenshaltung gesche- 
hende Überwindung einer innerweltlichen Sicherung, an der sich ein 
Mensch festklammert, eine wenigstens anfängliche Betätigung der dritten 
Weise der Demut. Konkret kann eine solche Sicherung sehr subtiler und 
geistiger Natur sein. Sie kann bestehen in einer vermeintlichen Tugend- 
haftigkeit und Heiligkeit, durch die der Mensch seinen Wert vor sich, vor 
den anderen und vor Gott begründen will; in einem Gottes-, Offenba- 
rungs- und Kirchenverständnis, das die Wirksamkeit Gottes menschlich 
berechenbar und daher ungefährlich macht; in einer •Lebensregel", die 
die Gefährdung durch die Zukunft und den je neuen Anruf des Augen- 
blicks möglichst ausschaltet; in einem moralischen oder dogmatischen 
Prinzip, in dem man endgültig den Schlüssel zur Lösung aller Probleme 
gefunden zu haben glaubt. Die Sicherung seines Ich kann aber auch ver- 
sucht werden durch die Ablehnung von sozialen Bindungen und Normen; 
durch eine angebliche •Geistunmittelbarkeit", die jede geschöpfliche Ver- 
mittlung der göttlichen Mitteilung aufhebt; in einem Elite- oder Lei- 
stungsprinzip, das die brüderliche Einreihung in die Schar der •Vielen" 
unmöglich macht; usw. Faktisch kann jedes konkrete innerweltliche Tun 
des Menschen, selbst der konkrete Verzicht und das Leid, dazu benutzt 
werden, daß sich der Mensch in sich selbst zu begründen sucht. Jedes Tun 
kann deshalb dazu dienen, den Vollzug des Mitsterbens mit Christus zu 
verdeutlichen. 

Daß Ignatius gerade den Verzicht auf Reichtum und Ehre herausgreift, 
hat folgende Gründe. Einmal muß man die gemeinte innere Glaubens- 
haltung auf jeden Fall an konkreten Vollzügen und Verhaltensweisen 
aufzeigen; denn personale Haltungen lassen sich nur durch ihre Äußerun- 
gen hindurch zur Sprache bringen. Sodann - und das ist der wichtigere 
Grund - erwächst aus der Haltung des Mitsterbens mit Christus mit Not- 
wendigkeit die besondere Bereitschaft zum tatsächlichen Verzicht auf die 
innerweltlichen Werte, durch die man sich vor allem in sich selbst zu 
sichern und abzuschirmen sucht. Man kann nicht aufrichtig und ernsthaft 
das Sterben mit Christus vollziehen, ohne zugleich zu wünschen und zu 



Erhard Kunz 290 

bitten, von den Dingen frei zu werden, die einem den Mitvollzug des 
Sterbens immer wieder erschweren (Mt 18, 8 f.). Ignatius drückt diesen 
Gedanken am Ende der Betrachtung über die drei Menschenklassen aus: 
•Es ist zu bemerken, daß, wenn wir eine Abneigung oder ein Widerstre- 
ben gegen die aktuelle Armut verspüren und wir nicht gleichmütig gegen 
Armut oder Reichtum sind, es zum Auslöschen einer solchen ungeordneten 
Anhänglichkeit sehr nützlich ist, in den Zwiesprachen - auch wenn es 
gegen das Fleisch wäre - darum zu bitten, der Herr möge einen zur aktuellen 
Armut auserwählen; und man wünsche, erbitte und erflehe es, wenn es nur 
zum Dienst und Lob Seiner Göttlichen Güte gereiche" (157; vergl. auch 
16). Reichtum und Ehre - das war die Erfahrung des hl. Ignatius - sind 
die Werte, an denen sich der Mensch gewöhnlich festklammert und die 
daher eine wahre Glaubensübergabe an Gott erschweren oder ganz ver- 
eiteln (vgl. 142). Aus diesem Grunde greift Ignatius gerade diese Bereiche 
heraus, um durch sie die Haltung der dritten Demutsweise zu beschreiben. 

Das Verlangen oder besser das Gebet, tatsächlich auf die innerwelt- 
lichen Werte verzichten zu können, durch die man sich vor Gott zu sichern 
sucht, ist somit eine Konsequenz des gelebten, nicht bloß gespielten Glau- 
bensvollzugs. In diesem Verlangen wird der ganze Ernst des Glaubens 
sichtbar: Er greift nicht erst im tatsächlichen Sterben, sondern immer schon 
schneidend und richtend in das Leben des Menschen ein (Hebr 4,12) und 
verlangt die Loslösung von der innerweltlichen Stütze, an der man sich 
gerade festhält. Er läßt den Menschen wenigstens in einem aufrichtigen 
Gebet jeweils neu mit Jesus, dem •Anführer und Vollender unseres Glau- 
bens" (Hebr 12,2), aus dem Bereich aufbrechen, in dem man sich gerade 
häuslich niederlassen möchte oder in dem man sich bereits zur Ruhe bege- 
ben hat. In der Vorliebe für tatsächlichen Verzicht kommt also zum Aus- 
druck, daß unser Glaubensvollzug immer erst auf dem Weg zur Voll- 
endung ist und daß er daher immer auch bedroht ist. Man kann sich des- 
halb nicht mit einer bloß inneren Gesinnung der Übergabe an Gott zufrie- 
den geben, sondern muß sich je neu bemühen, diese Gesinnung im kon- 
kreten Tun zum Durchbruch kommen zu lassen. 

Die Vorliebe für den je neu zu vollziehenden wirklichen Verzicht ent- 
springt also dem Glaubensvollzug. Sie hat aber auch für das Tun der 
Liebe eine große Bedeutung. Darauf kommen wir weiter unten zu spre- 
chen, nachdem wir geklärt haben, wie sich die dritte Demutsweise zum 
Wirken um der Ehre Gottes willen verhält. 

c) Das Problem der •gleichbleibenden Ehre Gottes" 

Die bisherige Erklärung der dritten Demutsweise läßt von vornherein 
eine Schwierigkeit nicht aufkommen, die sich bei einer bloßen Analyse 



Die drei Weisen der Demut 291 

des Textes der Nr. 167 leicht ergibt. Ignatius sagt dort, daß man in der 
dritten Weise der Demut danach verlange, arm und schmacherfüllt zu sein, 
•sofern das Lob und die Ehre der Göttlichen Majestät gleichbleibt". Was 
meint dieser einschränkende Bedingungssatz? Wird hier zwischen dem 
Motiv der Nachfolge Christi in Armut und Schmach und dem Motiv der 
Ehre Gottes ein Unterschied gemacht, so daß die Nachfolge Christi nicht 
notwendig eine Vermehrung der Ehre Gottes bedeutete? Diese Frage hat 
sehr vielen Exegeten der Ignatianischen Exerzitien großes Kopfzerbrechen 
bereitet8. Man hat versucht, sich Fälle auszudenken, in denen ein Leben 
in Armut und Demütigung nach dem Beispiel Christi nicht notwendig eine 
Vermehrung der Ehre Gottes mit sich brächte. F. Suarez7 glaubt, daß der 
dritte Grad der Demut nur von der Ehre Gottes abstrahiere, daß sie tat- 
sächlich jedoch vermehrt werde: Abstrahentium non est mendacium. Die 
wirkliche oder scheinbare Überspringung der Ehre Gottes als Motiv hat 
zu hohen religiösen Aufschwüngen Anlaß gegeben: •Wo bleibt da (in 
der dritten Demutsweise) die armselige Logik? Da umfängt uns die Tor- 
heit des Kreuzes mit ihrer Purpurpracht: aus purer, persönlicher Liebe 
zum gekreuzigten Heiland es nicht besser haben wollen als er, sein Ehren- 
gewand der Schmach tragen wollen - selbst wenn dadurch nicht die Ehre 
Gottes vermehrt würde -, einzig um Jesus ähnlicher zu werden"8. 

Wenn man die dritte Weise der Demut als eine Haltung versteht, durch 
die man schon jetzt an Christi Sterben teilnimmt, so ist es unmöglich, in 
dieser Haltung die Rücksicht auf Gott und seine Ehre (wenn auch viel- 
leicht nur als Gedankenexperiment) auszuschalten; denn das Sterben 
Christi ist der Grund und die Mitte jeder Verherrlichung Gottes durch 
die Menschen; jede bewußte Teilnahme an diesem Sterben muß daher 
die Verherrlichung Gottes im höchsten Maße betreffen. Es ist deshalb von 
vornherein unwahrscheinlich, daß Ignatius hier ein anderes, noch höheres 
Motiv für menschliches Verhalten als die Ehre Gottes meint. Dies ist auch 
deshalb ausgeschlossen, weil die Erwägung über drei Weisen der Demut 
die einzige Stelle in den Exerzitien wäre, an der dieses höhere Motiv 
angedeutet würde, was mit dem eingangs aufgestellten Interpretations- 
prinzip unvereinbar ist". 

6 Eine Übersicht über die wichtigsten Interpretationen gibt R. Cantin, Le troisieme degre 
d'humilite et la gloire de Dieu, in: Sciences Ecclesiastiques 8 (1956) 239-246. 
7 Fr. Suarez, De religione Societatis Jesu, IX, c. V., n. XXVI. 
8 E. Böminghaus, in: Stimmen der Zeit 108 (1925) 342 f. 
8 Man vergleiche auch den uneingeschränkten Satz in Nr. 169 (also unmittelbar nach der 
Erwägung über die drei Weisen der Demut!): •So darf also nichts mich bewegen, derglei- 
chen Mittel zu wählen oder sie wieder zu lassen, es sei denn allein der Dienst und der 
Lobpreis Gottes Unseres Herrn und das ewige Heil meiner Seele." 



Erhard Kunz 292 

Was aber meint der Hinweis auf die gleichbleibende Ehre Gottes? Wir 
müssen ihn im Zusammenhang mit den anderen einschränkenden Bedin- 
gungssätzen sehen, die sich in der zweiten Exerzitienwoche häufiger fin- 
den. Als Beispiel sei die Zwiesprache am Ende der Besinnung über zwei 
Banner zitiert: •Ein Gespräch mit Unserer Herrin, damit sie mir von 
ihrem Sohn und Herrn die Gnade erlange, unter Sein Banner aufgenom- 
men zu werden, und zwar zuerst in der größten geistlichen Armut und, 
wenn Seine Göttliche Majestät sich meiner bedienen und mich erwählen 
und annehmen wolle, nicht minder in aktueller Armut; zweitens im Erlei- 
den von Schmähungen und Verleumdungen, um durch diese Ihn je mehr 
nachzuahmen, wofern ich das erdulden kann ohne die Sünde irgendeiner 
Person und ohne Mißfallen Seiner Göttlichen Majestät" (147. Weitere 
Beispiele: 98, 146, 157, 183). Die Bitte um die innere Loslösung vom Be- 
sitz wird uneingeschränkt vorgetragen. Die Bitte um wirkliche Armut und 
um wirkliche Schmähungen ist dagegen eingeschränkt durch die Bedin- 
gung: wenn Gott mich erwählt, wenn es ohne sein Mißfallen möglich ist. 
Hier wird also klar zwischen zwei Ebenen unterschieden, der Ebene der 
inneren Haltung, der inneren Bereitschaft und Offenheit und der Ebene 
des äußeren Verhaltens, der äußeren Realisierung und Konkretisierung. 
Beide Ebenen bilden zwar eine enge Einheit, sind aber doch voneinander 
verschieden, was sich vor allem daran zeigt, daß eine bestimmte innere 
Haltung sich in verschiedener Weise konkretisieren kann. Das innere Mit- 
sterben mit Christus läßt sich im äußeren Verzicht auf geschaffene Werte 
und ebenso in ihrem Gebrauch verwirklichen. Allerdings - und darin 
zeigt sich die Einheit der beiden Ebenen - gibt die innere Haltung der 
Nachfolge Christi insofern eine Richtung für die äußere Konkretion an, 
als eine besondere Hinneigung und Vorliebe zum tatsächlichen Verzicht 
auf die Werte besteht, welche den Menschen in sich zu verschließen dro- 
hen. Die Frage ist nun: Welche Bedeutung kommt dieser Vorliebe im 
Hinblick auf die Wahl des tatsächlichen äußeren Tuns zu? Entscheidet sie 
schon in irgendeiner Weise über das Tun oder bleibt trotz der Vorliebe 
immer noch offen, wie der Mensch tatsächlich seine innere Haltung reali- 
sieren wird? Wenn man einmal zunächst von der Erwägung über drei 
Weisen der Demut absieht, ist die Antwort des hl. Ignatius eindeutig: 
Die Bereitschaft, Christus nachzufolgen, und die sich aus ihr ergebende 
Vorliebe entscheiden nichts über die konkrete Realisierung im Hier und 
Jetzt. Was konkret den Ausschlag gibt, ist allein die Ehre, das Lob und 
der Dienst Gottes und (identisch damit) das Heil der Seele. Was durch das 
äußere Tun erreicht werden soll, ist eine möglichst große Aufnahme der 
geschöpflichen Welt in das Reich Gottes, das uns in Jesus erschlossen ist. 
Das Ziel ist also eine möglichst umfassende Teilnahme der Menschen an 



Die drei Weisen der Demut 293 

der von Gott ausgehenden Bewegung der Liebe und Hingabe10. Dieses 
Ziel allein ist für das konkrete Tun des Menschen bestimmend. Die Chri- 
stusnachfolge bildet daneben nicht ein eigenes Ziel, gleichsam ein Ersatz- 
ziel, das wirksam wird, wenn die Ehre Gottes das konkrete Tun nicht hin- 
reichend determiniert. Die Vorliebe für wirklichen Verzicht stellt kein 
Ersatzwahlprinzip dar: Man hat nicht die Absicht, entsprechend dieser 
Vorliebe zu handeln und voranzugehen, wenn in der Electio von seiten 
der Ehre Gottes keine eindeutige Entscheidung zu erhalten ist11. Mit der 
Möglichkeit, daß die Ausrichtung auf die Ehre Gottes bzw. auf die grö- 
ßere Ehre Gottes keine klare Entscheidung erlaubt, rechnet Ignatius über- 
haupt nicht. Andernfalls hätte er in seinen Anweisungen zum Vollzug der 
Wahl (169-189) auf diese Möglichkeit hinweisen müssen und hätte nicht 
ausschließlich und uneingeschränkt die Ehre Gottes und mit ihr zusammen 
das Heil der Seele als einziges berechtigtes Ziel menschlichen Tuns her- 
ausstellen dürfen12. Die Vorliebe für diese oder jene Realisation ist daher 
lediglich ein Wunsch oder besser ein aufrichtiges Gebet, so oder so wäh- 
len zu dürfen. Ob man tatsächlich so wählen wird, hängt allein von der 
Ehre Gottes, also von der Teilnahme an der göttlichen Liebesbewegung, 
ab. Deshalb wird die Bitte um eine bestimmte Realisierung der inneren 
Haltung in den Exerzitien immer nur bedingt vorgetragen. 

In dieser Perspektive muß nun auch der Bedingungssatz in der Nr. 167 
gesehen werden. Durch ihn soll gesagt werden, daß der konkrete Vollzug 
trotz der Haltung des Mitsterbens mit Christus und trotz der entsprechen- 
den Vorliebe noch nicht festgelegt ist. Die Wahl steht noch bevor, und sie 
wird ganz bestimmt sein vom Prinzip der Ehre Gottes. Daß Ignatius die- 
sen Gedanken nicht einfach wie in anderen Texten durch den Satz aus- 
drückt: •wenn es der Ehre Gottes gemäß ist" oder •wenn es nur zur grö- 
ßeren Ehre Gottes gereicht", sondern daß er hier von der •gleichbleiben- 
den Ehre Gottes" spricht, wird seinen Grund in der Parallelität mit der 
zweiten Weise der Demut (166) haben. In ihr besitzt der Mensch vor- 
gängig zur Erkenntnis dessen, was mehr zur Ehre Gottes ist, keinerlei 

10 Vgl. die Untersuchung über den ignatianischen Begriff der Ehre Gottes bei R. Cantin, 
a. a. 0., 250-253. 
11 Als eine Art Ersatzwahlprinzip versteht etwa L. de Coninck (NRT 70 [1948] 940) die 
dritte Weise der Demut: •Et c'est alors le 3e degre, la 3e maniere. Ma decision sera, si 
aucune autre raison ne vient me faire pencher dans un sens ou dans l'autre de me ddcider 
ä une solution, qui me fait ressembler au Christ: proposito sibi gaudio, sustinuit crucem: 
c'est-a-dire II a prefer6 son dSsavantage: une vie humilie, une vie douloureuse." Im Ge- 
gensatz dazu schreibt J. Delepierre (NRT [1948] 972): Im dritten Grad der Demut sagt 
man sich vor der Wahl: •Quelle est la plus grande gloire de Dieu? Cela seul m'importe... 
Tant mieux si eile se trouve du cote de la souffrance avec le Christ souffrant, car c'est lä 
que vont mes preferences." 
12 Dies wird auch in der Untersuchung von R. Cantin nicht genügend berücksichtigt. 



Erhard Kunz 294 

Vorliebe für dieses oder jenes konkrete Tun. Wenn im Hinblick auf die 
Ehre Gottes Gleichheit besteht, ist der Mensch innerlich unentschieden 
und abwartend. Weil nun in der dritten Weise der Demut die Haltung 
der Nachfolge Christi gerade im Unterschied zur zweiten Weise dar- 
gestellt werden soll, muß hier dieselbe Bedingung erscheinen, nämlich die 
Gleichheit der Ehre Gottes. Damit ist also keineswegs gesagt, daß die Ehre 
Gottes tatsächlich einmal gleichbleibt, gleichgültig, ob man nun Christus 
nachahmt oder nicht; sondern es ist der Zustand gemeint, in dem der 
Mensch noch nicht weiß, was die Ehre Gottes tatsächlich verlangt. In die- 
sem Zustand des Nichtwissens besteht die Vorliebe der dritten Demuts- 
weise. - Dieselbe Situation des Nichtwissens ist auch noch in der Bitte vor- 
ausgesetzt, welche dem Exerzitanden in Nr. 168 empfohlen wird: Er soll 
bitten, entsprechend der Vorliebe der dritten Demutsweise erwählt zu 
werden, •wofern nur dabei der Dienst und das Lob Seiner Göttlichen 
Majestät gleich oder größer ist". Auch hier wirkt sprachlich noch die Be- 
dingung der zweiten Demutsweise nach. Bezeichnenderweise ist sie aber 
schon durch den Hinweis auf das •größere" Lob Gottes ergänzt. Auch 
diese Stelle berechtigt daher nicht zu der Annahme, Ignatius rechne da- 
mit, daß die Ehre Gottes tatsächlich einmal gleichbleibe und daß dann 
die Vorliebe der dritten Demutsweise den Ausschlag gebe. Gott eine Bitte 
vortragen und eine Aussage über tatsächliche Gegebenheiten machen sind 
zweierlei Dinge13. 

So läßt sich zusammenfassend feststellen: Der Ausdruck •wenn die Ehre 
Gottes gleichbleibt" dient Ignatius dazu, die dritte Weise der Demut in 
ihrer Unterschiedenheit zur zweiten Weise zu bestimmen. Für die Charak- 
terisierung der dritten Weise in sich (unabhängig von ihrer Gegenüber- 
stellung zur zweiten Weise) wäre der Hinweis auf die gleichbleibende 
Ehre Gottes nicht erfordert; es genügten die Bedingungssätze, welche 
Ignatius an anderen Stellen der Exerzitien und in vielen Texten seiner 
übrigen Schriften verwendet: •wenn es zur Ehre Gottes gereicht", •wenn 
es der größeren Ehre Gottes entspricht", o. ä. Dadurch soll zum Ausdruck 
kommen, daß die aus der Christusnachfolge entspringende Vorliebe für 
eine bestimmte äußere Lebensform noch einem höheren Kriterium unter- 

13 Dasselbe gilt auch von der anderen Stelle aus den Schriften des hl. Ignatius, an der noch 
einmal die gleichbleibende Ehre Gottes erwähnt wird. In seinem Geistlichen Tagebucli 
bittet Ignatius am 8. März, daß •bei gleichbleibender göttlicher Ehre" (•a ygual gloria 
diuina") die großen Tröstungen und Tränen, deren er gewürdigt wird, aufhören möchten. 
Am übernächsten Tag erkennt er, daß ein Verzicht auf diese Gaben tatsächlich der größe- 
ren Ehre Gottes entspricht (vgl. R. Cantin, a. a. 0. 253 Anm. 41). Auch hier steht der Hin- 
weis auf die gleichbleibende Ehre Gottes in der Bitte, die Ignatius vorträgt, als er noch 
nicht weiß, was zur größeren Ehre Gottes gereicht. Die tatsächliche Entscheidung fällt aber 
dann im Hinblick auf die größere Ehre Gottes. 



Die drei Weisen der Demut 295 

worfen ist. Die Vorliebe besagt keine Vorentscheidung für den Fall, daß 
sich in der Wahl herausstellen sollte, daß Gottes Ehre bei den zur Wahl 
stehenden Gegenständen gleichbleibt. 

Dieses Ergebnis ist für eine theologische Durchdringung der dritten 
Weise der Demut von nicht geringer Bedeutung, wie weiter unten gezeigt 

wird. 

d) Die dritte Weise der Demut als Gnade 

Die dritte Weise der Demut ist nicht Gegenstand einer partikulären Ent- 
scheidung des Exerzitanden. Sie ist nicht das Objekt einer Wahl oder gar 
das Objekt der Wahl, welche die Exerzitien intendieren; denn sie ist Vor- 
aussetzung und Möglichkeitsbedingung einer auf partikuläre Gegenstände 
gerichteten Wahlentscheidung. Man entschließt sich daher nicht zur drit- 
ten Weise der Demut, wie man sich dazu entschließt, einen bestimmten 
Beruf zu ergreifen oder eine Familie zu gründen. Man kann sich sinnvol- 
lerweise nicht vornehmen, von einem bestimmten Tag an diese •vollkom- 
menste" Form der Demut zu verwirklichen. Ein solcher Vorsatz würde 
verkennen, daß es hier um eine Haltung geht, in welcher der Mensch seine 
Nichtigkeit, welche ihm als Geschöpf und Sünder zukommt, annimmt und 
sie mit Christus in das umgreifende und tragende Alles Gottes fallen 
läßt. Diese Übergabe an Gott, die so radikal ernst gemeint ist, daß man 
alles, was ihr entgegensteht, abzuschneiden bereit ist, kann der Mensch 
nur vollziehen, wenn ihn bereits in dieser Übergabe, also schon in der 
Anerkennung der eigenen Nichtigkeit, das Alles Gottes umfängt. Eine 
Anerkennung seiner Nichtigkeit, ohne sich zugleich in den Händen Gottes 
geborgen zu wissen, müßte die eigene Nichtigkeit doch noch als tragfähi- 
gen Grund unseres Selbst erscheinen lassen. Nur wenn Gott sich schon mit- 
teilt und uns ergreift, können wir uns von unserem Nichts lösen und Gott 
als unser Alles anerkennen. Das aber heißt, daß wir die Haltung der drit- 
ten Demutsweise nur als Gnade aufnehmen können. Sie wird uns nie als 
etwas zueigen, was wir aus uns selbst besitzen. Nur in innerer Empfangs- 
bereitschaft, also nur im Gebet, kann sie überhaupt von uns verwirklicht 
werden. Deshalb mündet die Erwägung über die drei Weisen der Demut 
mit Recht ins Gebet aus (168). Der Exerzitand soll darum bitten, an Christi 
Todesschicksal teilnehmen zu dürfen, um darin alle falschen Sicherungen 
und Anhänglichkeiten zu überwinden. Da diese Bitte •dem Willen Got- 
tes gemäß" ist, trägt sie die Garantie ihrer Erhörung in sich (1 Jo 5,14 f.): 
Im Bitten wird dem Exerzitanden die erbetene Haltung geschenkt, zwar 
nicht so, daß er sie von nun an als seinen Besitz festhalten kann (das entsprä- 
che unserem Sicherungsbedürfnis und ist deshalb durch die erbetene Hal- 
tung gerade ausgeschlossen), wohl aber so, daß sie im Gebet - also im 



Erhard Kunz 296 

Heute der Gnade Gottes - als sein eigener tiefster Vollzug in ihm gegen- 
wärtig wird. 

Weil die dritte Weise der Demut die erste und zweite Weise einschließt, 
werden im Gebet um die dritte Weise auch die beiden vorausliegenden 
Weisen mitrealisiert. Sie partizipieren deshalb an demselben Gnaden- 
charakter, wie er der dritten Weise eigen ist. Von hier aus läßt sich nun 
auch auf die Frage antworten, wieso man zu einer dritten und •vollkom- 
mensten" Stufe der Demut aufsteigen könne, obwohl man die beiden 
ersten Stufen noch gar nicht verwirklicht. Ein solches Vorgehen wäre tat- 
sächlich unsinnig, wenn es sich hier um einen aus eigenen Kräften zu lei- 
stenden moralischen •Aufstieg" handelte. In Wirklichkeit aber geht es bei 
der dritten Weise der Demut vielmehr um einen •Abstieg" in die eigene 
radikale (auch moralische!) Armut. Dieser Abstieg kann aber nur geför- 
dert werden, wenn man sich bewußt wird, die beiden ersten Weisen der 
Demut nicht zu besitzen. Man wird sogar sagen müssen, daß jemand, der 
dieses Bewußtsein nicht hätte, die Besonderheit der dritten Weise nicht 
erfassen könnte. Er müßte - wie es ja nicht selten geschieht - die •voll- 
kommenste Demut" pelagianisch mißverstehen und sie so zur gefährlich- 
sten Form des Stolzes verkehren. Deutet man dagegen die dritte Weise 
wirklich als radikale Demut, so wird gerade von daher sichtbar, daß die 
Entschiedenheit für Gott (erste Demutsweise) und die Indifferenz (zweite 
Weise) nicht selbständige Stufen einer geradlinigen Entwicklung sind, 
sondern daß sie als zu Gott geöffnete Haltungen nur in der (wenigstens 
anfänglichen und impliziten) Nachfolge Christi möglich sind. Nur als Mit- 
vollzug des Todes Christi kann es überhaupt eine Haltung geben, die den 
Stolz der Sünde überwindet und die den Namen Demut wirklich verdient. 
Vorgängig zum Mitsterben mit Christus gründet sich der Mensch in sich 
selbst und erkennt deshalb Gott nicht als Gott an. Dadurch fehlt aber der 
wichtigste Kern der ersten und erst recht der zweiten Weise der Demut. 

Die drei Weisen sind somit immer gleichzeitig und jeweils in derselben 
existenziellen Tiefe verwirklicht. Sie wachsen und entfalten sich - im 
Heute der Gnade - jeweils im selben Maße. Diese Zusammengehörigkeit 
wird aber erst von der dritten Weise her sichtbar. Die erste und zweite 
Weise erscheinen für sich allein betrachtet zunächst einmal als getrennte 
Stufen eines Aufstiegs14. Erst die Vergeblichkeit dieses Aufstiegs läßt uns 

14 Darum haben wir die drei Weisen der Demut zunächst auch einmal als Stufen behan- 
delt. Auch Ignatius hat sie nach dem Schema eines stufenweisen Aufstiegs dargestellt. Da- 
durch kommt die Eigenart der dritten Weise besonders klar zum Ausdruck, worauf es 
Ignatius ja ankam. Es ist jedoch sehr zu bezweifeln, ob Ignatius die drei Weisen auch 
tatsächlich (und nicht nur in der Darstellung) als verschiedene Entwicklungsstufen ange- 
sehen hat, wie es offenbar viele Kommentatoren meinen (vgl. J. Del6pierre, a. a. O. 965). 
Jedenfalls war er der Überzeugung, daß die Indifferenz (also die zweite Demutsweise) 



Die drei Weisen der Demut 297 

nadi einer anderen, unserer Armut angepaßten und daher •vollkommen- 
sten" Weise der Demut Ausschau halten. In dieser neuen Weise finden 
wir dann die erste und zweite Weise der Demut, um die wir uns umsonst 
bemüht hatten, als jeweiliges Geschenk der göttlichen Gnade wieder. 

e) Die Beziehung von Glaube, Liebe und Hoffnung in der dritten Weise 

der Demut 

Zwar haben wir bisher schon versucht, die Aussagen des hl. Ignatius auf 
ihren biblisch-theologischen Grundgehalt hin durchsichtig zu machen; es 
wurde dabei jedoch nicht genügend untersucht, welchen tieferen Sinn die 
verschiedenen Elemente der dritten Demutsweise in ihrer gegenseitigen 
Zuordnung haben. Kommt dem Mitsterben mit Christus, der Vorliebe für 
Armut und Schmähungen und der konkreten Entscheidung um der Ehre 
Gottes willen in ihrem Verhältnis zueinander eine besondere theologische 
und darum auch praktische Bedeutung zu? 

Wir fragen zunächst nach der Beziehung, die zwischen dem Mitsterben 
mit Christus und der konkreten Entscheidung für ein bestimmtes Tun 

besteht. 
Im Mitsterben mit Christus erkennen wir an, daß wir von uns aus nichts 

sind: Als Geschöpfe sind wir unabhängig von Gottes Ruf •Nichtseiende" 
(Rom 4,17), und als Sünder entbehren wir der Herrlichkeit Gottes (Rom 
3,23), stehen wir unter seinem Zorngericht (Rom 1,18). Wir sind fern 
von Gott und können nur durch sein Erbarmen wieder in seine leben- 
spendende Nähe kommen. Mit Christus sterben heißt: diese Heillosigkeit 
und Gottverlassenheit unseres Selbst (Mk 15,34; Mt 27,46) dadurch an- 
zuerkennen und sich einzugestehen, daß man sich restlos den Händen Got- 
tes überläßt (Lk 23,46). Dieser Vollzug des Sichloslassens und der Über- 
gabe an Gott ist in seiner Tiefe ein Geschehen, das nicht auf partikuläre, 
innerweltliche Objekte ausgerichtet ist; denn es besteht ja gerade im Über- 
steigen von allem, an was sich der Mensch innerweltlich festhalten kann. 
Das Sterben mit Christus stellt den Menschen in seine radikale Armut hin- 
ein, öffnet ihn aber gerade dadurch über alle Vereinzelungen hinaus auf 
das Alles Gottes. Es läßt den Menschen in Gott selbst gründen; es läßt 
ihn - nicht mit Worten, sondern durch den ganzen Seinsvollzug - sprechen: 
Mein Gott und mein Alles! Wer mit Christus stirbt, stirbt in Gott hinein. 
Er verlegt die Mitte seines Selbst aus sich und der Welt hinaus in das 
Geheimnis Gottes hinein. 

erst wirklich durA die Vorliebe der dritten Weise erreicht wird (vgl. Nr. 16, 157). Es liegt 
deshalb nahe, daß er audi die erste Weise nicht als eigenes Stadium einer Entwicklung 
betrachtet hat. 



Erhard Kunz 298 

Diese Übergabe oder - was dasselbe ist - diese Tat des Glaubens läßt 
den Menschen Wurzel schlagen in Gott. Was der Mensch durch sie wird, 
wird er ganz von Gott her. Die Übergabe an Gott schenkt den Menschen 
sich selbst zurück. Der Mensch ersteht im Mitsterben zugleich mit Christus 
in Gott auf. Er ist nun ein durch Gott Lebender, ein von ihm her Neu- 
geschaffener. Gottes Kraft, der Heilige Geist, hat ihn zu einem neuen, 
pneumatischen Menschen umgeschaffen. Die auf partikuläre Objekte aus- 
gerichteten Wirkmöglichkeiten, welche dem mit Christus Gestorbenen 
gegeben sind, sind Wirkmöglichkeiten von Gott her; in ihnen ist Gottes 
Kraft am Werk; durch sie kann der Mensch •die Früchte des Geistes" 
(Gal 5, 22 f.) hervorbringen. Das Wirken des neuen Menschen ist daher 
nicht mehr einfach das Wirken dieses Menschen; es ist ein Wirken, in dem 
Gott selbst tätig ist; es ist ein Wirken des Menschen mit Gott zusammen 
oder ein Wirken Gottes im Menschen. Da das Wirken Gottes in der Welt 
aber ein Wirken der Liebe ist, das ganz auf die Heimholung der Welt 
zielt, so wird auch das Wirken des neuen Menschen zum Wirken der Liebe, 
dessen Ziel die Vergöttlichung der Welt ist. Das Tun des mit Christus 
gestorbenen und auferstandenen Menschen ist somit ganz hingeordnet auf 
die Errichtung des Reiches Gottes, also auf das, was Ignatius den Dienst, 
das Lob und die Verherrlichung Gottes nennt. Ein anderes Ziel des kon- 
kreten innerweftlichen Wirkens kann es nicht geben, weil Gott in der 
Welt kein anderes Ziel hat. Das Mit-lieben mit Gott im Hier und Jetzt ist 
somit die einzig bestimmende Seele des konkreten menschlichen Tuns. Die- 
ses Mit-lieben aber ist nur möglich, wenn es zugleich unterfangen ist vom 
Glaubensvollzug des Mitsterbens mit Christus, in dem der Mensch eben- 
falls im Hier und Jetzt jede konkrete innerweltliche Gegebenheit in das 
Geheimnis Gottes hinein übersteigt. Glaubensvollzug und Tun der Liebe 
gehören wesentlich zusammen (Selbst in der •fides informis" gibt es noch 
eine anfängliche Liebe!); aber sie sind nicht einfachhin identisch. Das eine 
läßt sich nicht in das andere auflösen oder durch das andere ersetzen. Aber 
das eine kann auch nicht ohne das andere sein. Was zählt, ist allein der 
Glaube, der in der Liebe wirksam wird (Gal 5, 6). 

Diese Beziehung von Glaube und Liebe steht sachlich hinter dem, was 
Ignatius über die Beziehung der dritten Demutsweise zum konkreten Tun 
um der Ehre Gottes willen sagt. Auch hier gehört beides zusammen und 
liegt doch auf verschiedenen, unvertauschbaren Ebenen. Das Mitsterben 
mit Christus darf das Motiv der Ehre Gottes nicht verdrängen oder in 
irgendeiner Weise überhöhen, auch nicht in bestimmten Fällen; denn das 
liefe darauf hinaus, daß die Liebe durch ein falsches •sola fide" und die 
Auferstehung durch ein gott-entleertes Kreuz beseitigt würden; das Nega- 
tive würde über das Positive den Sieg davontragen. Das Handeln um der 



Die drei Weisen der Demut 299 

Ehre Gottes willen darf aber auch das Mitsterben nicht überspringen oder 
in irgendeiner Form hinter sich lassen; denn das bedeutete die Errichtung 
einer eigenen Gerechtigkeit und verwandelte das, was Liebe sein soll, in 
ein Werk des Stolzes. Im Gegensatz zu manchen seiner Kommentatoren 
wußte Ignatius, wenn er es auch mit ganz anderen Worten sagte, daß im 
Zentrum des geistlichen Lebens Glaube und Liebe •unvermischt und doch 
ungetrennt" gegeben sein müssen. 

Es bleibt nun noch die Frage zu stellen, ob der Vorliebe für wirklichen 
Verzicht in diesem Zusammenhang ebenfalls eine besondere Rolle zufällt. 
Wir sahen oben schon, daß sie als Konsequenz aus dem noch unvollende- 
ten Glaubensvollzug erwächst. Hat sie aber auch für das Tun der Liebe 
eine Bedeutung? Die Vorliebe steht in eigentümlicher Weise zwischen 
dem Vollzug des Mitsterbens und der konkreten Tat der Liebe. Sie ent- 
springt dem Mitsterben und möchte dessen Form auch dem Tun der Liebe 
mitteilen, ohne dieses jedoch als Tun der Liebe, d. h. als Mitwirken mit 
dem die Welt heimholenden Gott aufzuheben und zu zerstören. Die Vor- 
liebe besagt den Wunsch, daß sich die Liebe in der Gestalt des Sterbens 
vollziehe und daß dieser Vollzug doch nicht einfach nur die Übergabe der 
sündigen Kreatur an den allein rettenden Gott sei, sondern daß er zu- 
gleich ein Wirken des die Welt rettenden Gottes im Menschen sei. Mit 
anderen Worten: In der Vorliebe drückt sich das Verlangen aus, daß das 
Sterben nicht nur Vollzug des Glaubens, sondern ebenso Vollzug der Liebe 
sei. Ignatius begründet dieses Verlangen letztlich einfach mit dem Hin- 
weis auf Jesus: Man möchte mit ihm sein, seinem Beispiel folgen. Jesu 
Sterben aber war tatsächlich nicht nur die persönliche Übergabe des vom 
Nichts bedrohten Menschen Jesus in die Hände des Vaters, sondern es war 
zugleich ein erlösendes Sterben •für die Vielen" (Mk 14, 24 par.). In die- 
sem Sterben selbst wurde Gottes Liebe in der Welt sichtbar und anwesend. 
Die Entleerung bis in den Tod hinein war beseelt von der Gesinnung der 
Liebe (Phil 2,5-8). Der Tod war Hingabe des Lebens für die Brüder 
(Hebr 2,14-18), für die Freunde (Jo 15,13 f.), ja für die Gottlosen, also 
für die Feinde (Rom 5,6). Das Erfülltwerden mit der Kraft der göttlichen 
Liebe beginnt bei Jesus nicht erst, nachdem er die Nichtigkeit der geschöpf- 
lichen Welt durchlitten hat und in den Händen des Vaters angekommen 
ist, sondern im Durchleiden der Nichtigkeit ist er schon mit dieser Kraft 
erfüllt. Es gibt das Kreuz nicht, ohne innerlich belebt zu sein von der Auf- 
erstehung in Gott. Es gibt das Nichts nicht, ohne vom Alles der göttlichen 
Liebe umfangen und gehalten zu sein. 

In der Vorliebe für wirklichen Verzicht ersehnt der Mensch, daß die 
Tat der Liebe sich auch bei ihm wie bei Jesus als Hingabe des Lebens voll- 
ziehe. Wer im Gebet diese Vorliebe in sich eindringen läßt, versteht das 



Erhard Kunz 300 

Wort des Johannesevangeliums: •Eine größere Liebe hat niemand, als 
wer sein Leben hingibt für seine Freunde" (Jo 15,13). Er weiß, daß 
gerade das Erleiden der Drangsale und letztlich des Todes dem Aufbau 
des Leibes Christi in der Welt dient (Kol 1,14) und daß die Entleerung 
(Phil 2, 8) und das Kleinwerden vor den anderen (Jo 13,1 ff.) die wahren 
Formen der Liebe sind. 

In der Vorliebe für wirklichen Verzicht ersehnt der Glaube - wie wir 
oben sahen - seine letzte Vollendung im realen Sterben; in ihr verlangt 
aber - wie wir nun sehen - auch die Liebe nach ihrer wahren Gestalt der 
totalen Hingabe. In beiden Fällen ist die Vorliebe also Ausdruck unserer 
noch bestehenden Unvollendetheit, unserer Erwartung der zukünftigen 
Erfüllung in Tod und Auferstehung. Die Vorliebe steht daher in beson- 
derer Beziehung zur Hoffnung des Menschen. Durch die Vorliebe hält die 
Hoffnung Glaube und Liebe in Bewegung und verhindert so, daß sich der 
Mensch mit dem jeweiligen Vollzug des Glaubens und der Liebe zufrie- 
den gibt. 

Indem der Mensch in der Vorliebe nach der letzten Gestalt des Glau- 
bens und der Liebe ausgreift, wird er fähig, auch in äußerer Größe, in 
Reichtum und Erfolg die Liebe zu tun. Innerweltlicher Besitz (in seinen 
vielfältigen Formen) steht dann ganz im Dienst der Liebe, im Dienst des 
Sterbens für die anderen. So ermöglicht die Vorliebe, daß das positive, auf 
innerweltlichen Erfolg bedachte Tun des mit Christus Gestorbenen wirk- 
lich Liebe bleibt und nicht versteckt zur Selbstbestätigung und Selbsterbau- 
ung mißbraucht wird. Die Vorliebe, welche das Gesetz des Glaubens, näm- 
lich das Sterben, auch zum Gesetz der Liebe macht, garantiert somit die 
Echtheit der christlichen Liebe, die auch dann noch, wenn sie alle inner- 
weltlichen Möglichkeiten in ihr Tun einbezieht, dennoch geprägt sein muß 
von der Liebe des entleerten Herzens. 

Zugleich schenkt der Vorgriff auf die letzte Gestalt der Liebe die wahre 
Freiheit zur Wahl der hier und jetzt zu realisierenden Liebe. Wenn ich 
bereit bin und sogar betend ersehne, die Liebe durch die Hingabe meines 
Lebens zu verwirklichen, dann bin ich erst recht zu jeder anderen, auf 
jeden Fall weniger fordernden Liebestat bereit. Aus dieser Freiheit her- 
aus bin ich dann fähig, aus den hier und jetzt gegebenen Möglichkeiten 
die Möglichkeit herauszugreifen, welche die umfassendste Hereinnahme 
der Welt in die Liebesbewegung Gottes verspricht. Diese Möglichkeit zu 
finden, ist Sinn und Ziel des Wahlvollzugs. Die Vorliebe als Vorgriff auf 
die endgültige Lebenshingabe eröffnet somit den Horizont der Wahl, in- 
dem sie gewissermaßen schon alle partikulären Wahlgegenstände hinter 
sich läßt und sich an den Punkt stellt, auf den diese Gegenstände erst hin- 
streben. Von diesem Punkt aus kann der Mensch dann in aller Freiheit 



Die drei Weisen der Demut 301 

einen der Gegenstände wählen, die in seinem Blickfeld liegen. Hier trifft 
dann wirklich das augustinische Axiom zu •Ama et fac quod vis!" Das 
•Ama!" ist aber nur verwirklicht, wenn der Mensch mit Christus in Gott 
hinein stirbt und in diesem Sterben von Gott die Kraft erhält, seine Le- 
benshingabe als Tat der Liebe für die Brüder zu bejahen. 

Abschließend seien noch einmal die wichtigsten Punkte herausgestellt, 
die sich bei unserer Untersuchung ergeben haben: 

- Die Erwägung über die drei Weisen der Demut weist verdeutlichend 
auf die Haltung hin, welche die Geistlichen Übungen im Exerzitanden 
wecken wollen. Sie reflektiert diese Haltung, um sie zum Gegenstand des 
Gebetes machen zu können. 

- Die beiden ersten Weisen der Demut dienen dazu, die Besonderheit 
der dritten Weise sichtbar zu machen. Während der Mensch in den beiden 
ersten Weisen existentiell gesehen noch auf die Offenbarung Gottes war- 
tet, hat er in der dritten Weise verstanden und glaubend angenommen, 
daß Gott sich in Tod und Auferstehung Jesu offenbart hat. 

- Die existenzielle Bejahung der göttlichen Offenbarung in Jesus läßt 
den Menschen mit Jesus die Nichtigkeit der Welt durchleiden und Gott als 
einzigen Retter bejahen. In diesem Glaubensvollzug wird der Stolz über- 
wunden. 

- Der Vollzug des Mitsterbens mit Christus soll sich während der Exer- 
zitien in dem Gebet (nicht in dem Vorsatz!) konkretisieren, jetzt schon 
tatsächlich auf alle Sicherungen, an die man sich festklammert, ver- 
zichten zu können, wenn dies dem Heilshandeln Gottes in der Welt ent- 
spricht. Armut und Schmähungen sind Beispiele solchen Verzichts. 

- Dieses Gebet gibt dem Menschen zugleich die göttliche Kraft, die 
letzte Gestalt der Liebe, nämlich die Hingabe des Lebens für die Brüder, 
zu bejahen. Dadurch wird der Mensch zum Wahl Vollzug befähigt. 

- Die theoretische Einsicht in diese Zusammenhänge ist nicht Selbst- 
zweck, sondern soll dem Exerzitanden nur zeigen, worum er bitten soll. 
Jede aszetistische Verkrampfung wird vermieden, wenn man das in der 
dritten Weise der Demut Gemeinte als Gegenstand aufrichtigen Gebetes im 
Heute der göttlichen Gnade versteht. Im Vollzug des Gebetes wächst mit 
dem Ja zu Christi Todes- und Auf erstehungsgeheimnis die wahre Freiheit 
des Menschen. 




