
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Extreme Tendenzen antikirchlicher Kritik 

Daß die christlichen Kirchen und überhaupt das gelebte Christentum gegenwärtig 
einer so intensiven Kritik ausgesetzt sind, und zwar aus den Reihen der Christen 
selbst, mag von manchem beklagt werden, ist aber grundsätzlich begrüßenswert: 
Christsein heißt ständige Umkehr. Nicht davon soll hier die Rede sein, sondern 
von einer Kritik, die zerstörerisch ist, weil sie aus der Enttäuschung kommt und 
bewußt aggressiv ist. Eine Betrachtung dieser immer häufiger begegnenden Kritik 
empfiehlt sich aus zwei Gründen: einmal, weil die Kenntnis des Extrems und sei- 
ner Ausweglosigkeit ohne Zweifel auch von Wert für die Gesunderhaltung des 
kritischen Bewußtseins im christlichen Alltag ist; es ist zumindest wahrscheinlich, 
daß der Blick auf extreme Positionen rechtzeitiger erkennen läßt, wann und wo 
kritische Einstellung anfängt, übers Ziel hinauszuschießen. Zum anderen kann 
gerade die Beschäftigung mit der äußersten Gegen-Stimme dazu beitragen, die 
eigene Einstellung zu klären und tiefer zu begründen; denn nicht selten geschieht 
es, daß etwas nur deshalb beibehalten wird, weil man es in seiner wahren Bedeu- 
tung noch kaum erfaßt hat. Der Gegner aber wurde vielleicht gerade dadurch in 
seine Ablehnung hineingetrieben, weil er den Anspruch dieser wahren Bedeutung 
erkannte. Drei Tendenzen antikirchlicher Kritik scheinen unter dieser doppelten 
Rücksicht vor allem beachtenswert. 

Abfall von der Wehrlosigkeit des Ursprungs 

An sich ist das kein neuer Vorwurf. Der Gedanke, daß die Kirche Jesu Christi im 
Laufe ihrer Geschichte von ihrem heiligen Ursprung abgefallen sei, ist in zahl- 
reichen Varianten immer wieder aufgetaucht. Er trieb die ersten Einsiedler aus 
dem »Stadt«-Christentum in die Wüste; er formierte die großen Erneuerungs- 
bewegungen in und außerhalb der Kirche; er war ein Leitmotiv der Reformation 
und wurde in den »Magdeburger Centurien« historisch belegt; er stand auf dem 
Banner von Heiligen und Häretikern. In unserer Zeit artikuliert er sich u. a. unter 
dem Stichwort •Volkskirche"; das heißt, man macht der Kirche zum Vorwurf, sie 
sei zu einer Gemeinschaft geworden, in der die (praktisch) Ungläubigen den 
Großteil des Kirchenvolkes bilden. Im Urchristentum hingegen, so meint man, 
habe sich die Christenheit von der Welt als die Kirche der Heiligen noch deutlich 
und klar abgehoben. Später aber - und hier denkt man besonders an das dritte 
und vierte Jahrhundert, an die sogenannte konstantinische Wende - wurde sie 
entsetzlich deformiert. Das ursprüngliche Christentum sei bei der engen Verbin- 
dung von Staat (Staatsvolk) und Kirche in seinen charakteristischen Impulsen auf 
der Strecke geblieben; seine Botschaft sei verwässert worden und zu einer Aller- 
weltsreligion geworden. 

Die Kritiker scheuen dabei nicht vor konkreten Hinweisen zurück. Paulus schon 
hat man eine Rejudaisierung unterschoben. Justin wird verdächtigt, aus dem 
Christentum eine bloß staatserhaltende Kraft gemacht zu haben. Clemens von 



Im Spiegel der Zeil 303 

Alexandrien und Origenes waren in dieser Hinsicht nicht weniger gefährlich. 
Die eschatologische Haltung der Bergpredigt wurde durch stoische Naturrechts- 
lehre abgelöst und römisches Rechtsdenken brach in die Kirche ein. Die so ent- 
standene •Volkskirche" wurde immer unfähiger, die Menschen wirklich zu chri- 
stianisieren. Bei der Germanenmission zum Beispiel mit ihren kollektiven Über- 
tritten zur Kirche sei der Bekehrungsprozeß, den das Neue Testament verlangt, 
in seinem eigentlichen Wesen zerstört und dem Erwerb einer politischen Staats- 
bürgerschaft gleichgesetzt worden. Man dürfe sich zwar kein definitives Urteil 
über das damalige Geschehen, über Heil oder Unheil der damaligen Menschen 
erlauben; heute aber müsse man sich um der Selbsterkenntnis willen über den 
vorhandenen oder fehlenden christlichen Glauben - auch von damals - klar wer- 
den. Nur so könne Christentum Christentum sein. Ohne Glauben an die Heilstat 
Christi und ohne Glaubensgehorsam sei es Täuschung. 

Fragt man, was denn vor allem jenes ursprüngliche Christentum gekennzeich- 
net habe und wohin man folglich zurückfinden müsse, so verweist man z. B. auf 
die von der Bergpredigt geforderte •Wehrlosigkeit", die von der Christenheit 
und selbst von den offiziellen Kirchen weithin vergessen worden sei. Sie sei Kern- 
stück der evangelischen Botschaft und sei das Positivste, was die Kirche besitze: 
das Zeichen, daß Gott in ihr wirke. Nach dem Beispiel ihres Herrn müsse sie die 
Mächte der profanen Welt wehrlos ertragen, denn die Kirche sei als Heilsinstitu- 
tion aus der Welt herausgerufen. Die christlichen Laien hätten zwar das Recht 
und die Pflicht, sich am Aufbau des Staates und an der Erhaltung weltlicher Struk- 
turen zu beteiligen. Die Kirche als solche aber dürfe man nicht mehr als Bürgerin 
dieser Welt ansehen; sie sei davon absolut und radikal zu trennen. Die lutheri- 
sche Trennung der zwei Reiche, die die Lutheraner inzwischen aufzugeben (oder 
neu zu interpretieren) bereit sind, taucht allem Anschein nach auf diese Weise nun 
im katholischen Raum auf. 

Die Konsequenz einer so klaren Scheidung der Kirche von Staat und Welt for- 
dert logischerweise eine schärfere Kirchenzucht im Inneren: •Entfernt den Übel- 
täter aus eurer Mitte!" (1 Kor 5, 11-13). Dabei wehrt man sich gegen den Ver- 
dacht, es solle lediglich die bekannte häretische Vorstellung einer •Kirche der 
Reinen" zu neuem Leben erweckt werden. Nicht darum gehe es, sondern um eine 
•Kirche der Gläubigen", weil es einfach unmöglich sei, die •Volkskirche" der Ver- 
gangenheit wie der Gegenwart mit dem Neuen Testament zu rechtfertigen. Zwar 
nicht der Esoterismus der moralischen Untadeligkeit, wohl aber der des Glaubens 
wird postuliert - ganz im Gegensatz zu einigen Theologen, die meinen, sowohl 
im Glaubensgut wie in der Gemeinschaft der Gläubigen gebe es Stufen, gebe es 
fließende Grenzen. 

Durchaus gutzuheißen ist zunächst der Versuch, Kirche und Christenheit an der 
Bibel zu messen. Wenn das Zweite Vatikanum die Heilige Schrift als •die höchste 
Richtschnur" des christlichen Glaubens bezeichnet (Const. •Verbum Dei" Art. 21) 
und erklärt, daß sich an ihr die ganze Verkündigung, Predigt und Katechese 
orientieren müsse und in ihr die Theologie sichere Kraft gewinne und sich ständig 
verjünge, dann scheint damit dasselbe gesagt und gefordert zu sein. Gut und recht 



Im Spiegel der Zeit 304 

ist es ferner, wenn die •Wehrlosigkeit" als zentrales Wort christlicher Botschaft 
aus dem Dunkel geschichtlicher Vergeßlichkeit ans Licht geholt und neu bedacht 
wird, was glücklicherweise zur Zeit nicht nur von extrem antikirchlicher Seite aus 
geschieht. Aber der Gedanke christlicher Wehrlosigkeit als auch die Sorge um die 
biblische •Richtschnur" werden ins Extrem getrieben, zum Selbstbetrug, der sich 
selbst aufhebt, also tot und unfruchtbar bleibt. Wie noch zu zeigen ist, verurtei- 
len modernere kritische Richtungen genau das, was die These von der Wehrlosig- 
keit wünscht: den Rückzug der Kirche aus dem politischen Leben. Aber bleiben wir 
zunächst bei dem Vorwurf des •Abfalls von der Wehrlosigkeit des Ursprungs". 

Gefährlich schon ist der Anspruch, über die Christlichkeit des andern definitiv 
zu urteilen. Nichts gegen Kirchenzucht und grundsätzlich auch nichts gegen den 
Gedanken, die Aufnahme in die Kirche strengeren Gesetzen zu unterziehen, als 
sie an manchen Orten maßgebend sind. Wieso aber macht das Neue Testament 
den Glauben •feststellbar"? Wieso erlaubt die Bibel ein Pauschal-Urteil über 
den Glauben weiträumiger Geschichtsperioden und den Großteil der Mitglieder 
in der •Volkskirche"? Wird hier nicht ein richtiges Anliegen unserer Zeit - der 
Aufbau einer Gemeindekirche - durch übertriebene Forderungen in Mißkredit 
gebracht? Gewiß bedarf die Kirche fortwährender Warnung vor Kleingläubig- 
keit und Rückfall in den Unglauben. Man wird auch stets vor unkritischer Ver- 
schmelzung von Staat und Kirche auf der Hut sein müssen. Was aber jene Kritik, 
zumindest hintergründig, anstrebt, das unterscheidet sich - trotz ausdrücklicher 
Ableugnung - kaum von der alten •Kirche der Reinen". Wer den Glauben für 
•feststellbar" hält, der führt - obwohl er es bestreitet - doch nur eine neue Ideolo- 
gie ein, deren •Strukturen" vermeßbar sind und zu sektiererischer Abkapselung 
und Trennung verleiten. Im übrigen ist es sehr zweifelhaft, ob die Mitglieder 
jener reinen •Kirche der Gläubigen" weniger leicht der Illusion verfallen, voll- 
kommene Christen zu sein. Biblischer und kritischer ist es, mit Augustinus das 
Bewußtsein zu pflegen, daß •viele drinnen scheinen, aber noch draußen sind, und 
manche draußen scheinen, die drinnen sind". 

Ist es aber vielleicht mit der Forderung nach •Wehrlosigkeit" besser bestellt? 
Zunächst sollte man eher von •Gewaltlosigkeit" sprechen. Und auch die Rede 
von der •Gewaltlosigkeit" kann sich in äußerst sentimentale Seitenwege und Sack- 
gassen verirren und zu einer falschen •Religion" werden, die dem Elend der Welt 
gegenüber wie Hohn wirkt; dann nämlich, wenn die •Gewaltlosigkeit" sich auf 
das reduziert, was streng genommen ihr Name bedeutet. Sehr viele Dinge sind 
da zu bedenken, damit wirklich ihr positiver Inhalt zur Geltung kommt: Der 
Glaube, daß die Wahrheit die Kraft in sich hat, durch sich selbst über die Unge- 
rechtigkeit zu triumphieren. Darf die Enthaltung von Gewalt zum eigentlichen 
Ziel werden? Ist nicht das Ziel vielmehr das Wohl der Menschen, denen man 
dienen will? Wird die Kirche ihre Weisen, die Botschaft des Evangeliums in die 
Zeit und ihre Anliegen hineinzusagen, nicht jeweils aufs neue anpassen müssen, 
infolge unterschiedlicher Gegebenheiten nach je anderem Maß und in anderer 
Form? Auf jeden Fall darf •Gewaltlosigkeit" nicht einfach auf ein schweigendes 
Warten bis zum Ende hinauslaufen, da ja Gott die Welterneuerung durchführe. 
Im Neuen Testament jedenfalls ist das Verhältnis von Kirche und Staat nicht so 



Im Spiegel der Zeit 305 

besdirieben. Jene absolute •Wehrlosigkeit", von der die extreme Kritik träumt, 
scheint jedoch genau das zu propagieren. 

Zuviel Vergebung - zuwenig Rache 

Während bestimmte Gruppen eine radikale •Wehrlosigkeit" als genuines Chri- 
stentum ansehen, tendieren andere Kritiker der Kirche geradezu in das entgegen- 
gesetzte Extrem. Ihnen ist die Christenheit zu wenig politisch und verabreicht 
eine Sozialtherapie, die lediglich dazu dient, gesellschaftlich verursachte Leiden 
und Frustrationen zu kompensieren, ohne ihre Ursachen zu bekämpfen und zu 
beseitigen. Nicht gemeint sind hier diejenigen, die eine neue Chance des Glau- 
bens in seiner Politisierung sehen und andere Autoritäts- und Öffentlichkeits- 
strukturen für die Kirche wünschen. Gemeint ist vielmehr eine Einstellung, die 
auf kirchliche Gemeinschaftsbildungen überhaupt verzichten möchte, weil man 
die Erfahrung gemacht zu haben glaubt, daß Christentum und Kirche den Men- 
schen um den besseren Teil des Lebens betrüge. Man kämpft deshalb berufsmäßig 
gegen kirchliche Organisationen und macht sogar kein Hehl daraus, daß man 
Rache für die erlittenen Schäden nehmen will. 

Die Gedankenwelt dieser Kritiker-Gruppe ist beherrscht von der Vorstellung, 
daß die Kirche dem spätkapitalistischen Herrschaftssystem Zubringerdienste 
leiste. Auch moderne Theologien verfallen ihrer Zensur - weder Moltmann noch 
Metz vermögen ihren Ansprüchen zu genügen. Diese bleiben entweder •ideali- 
stisch befangen" oder entbehren •konkreter Bestimmungen", behalten gegenüber 
den faktischen Verhältnissen •etwas Zufälliges" und müssen durch konträre Poli- 
tik ersetzt werden. K. Rahner vermöge nur •einen paradoxalen Glauben" an das 
Wesen der Kirche zu liefern, nicht aber das Handwerkszeug zum Umbruch zu 
bieten. Die •Theologie der Revolution" sei deshalb nicht imstande, im Vollzug 
der Revolution eine dialektische Einheit von Theorie und Praxis herzustellen, 
weil sie die richtige Theorie schon zu haben glaube. 

Der Quellgrund, aus dem die so geartete Kritik hervorbricht und fortwährend 
gespeist wird, scheint - abgesehen von der gegenwärtigen Sensibilität gegenüber 
•religiös-bürokratischer Reglementierung", •Autorität", •Ungleichheit", •Unge- 
rechtigkeit", •Ausbeutung" - die Erwartung zu sein, daß die allgemeine Erlö- 
sung, das vollkommene Paradies - oder wie auch immer man den Zustand des 
fehlerlosen Glückes nennen mag - durch perfekte Planung herstellbar sei. Die 
Verbissenheit des Maschinenmenschen wird hier sichtbar. Eigentlich erlösende 
oder erlöste Worte kommen nicht mehr über die Lippen. Die christliche Botschaft 
vom Kreuz stehe weitgehend unter dem Vorurteil der •Schmerzverherrlichung", 
durch die der Verelendete therapeutisch an seine Situation angepaßt wird. Kirch- 
liche Anstrengungen - sie mögen so intensiv und gezielt sein, wie sie wollen - 
bleiben dem Vorwurf ausgesetzt, lediglich zu kompensieren und nichts zu beseiti- 
gen. Selbst Entwicklungshilfe sei nur ein neuer Name für Ausbeutung, was schon 
das zwiespältige Gesicht zum Marxismus hin zeige: Die Kirche verhalte sich hier 
•wie eine Dirne", die allen alles sein wolle; in Europa pflege sie mit dem Marxis- 
mus heuchlerisch einen Dialog, den revolutionären Marxismus in Lateinamerika 
hingegen diffamiere und bekämpfe sie. 



Im Spiegel der Zeit 306 

Versucht man den Ursachen solcher Kritik auf den Grund zu gehen, so stößt 
man schließlich auf ein Verlangen nach Freiheit um jeden Preis, d. h. nach einer 
Freiheit, bei der alles nur der eigenen Selbstverwirklichung zu dienen hat. Das zeigt 
sich besonders deutlich in der Art und Weise, wie man die Fragen der Sexual- 
moral angeht. Das Vorurteil, die Kirche verteufele die Sexualität, um die Men- 
schen in politischer Abhängigkeit zu halten, führt nicht selten zu regelrechter Ver- 
drehung von einschlägigen Anweisungen. So wird zum Beispiel aus 1 Kor 7, 1 (Es 
ist gut für einen Mann, keine Frau zu berühren) ohne weiteres: •Es ist dem Men- 
schen nicht gut, daß er ein Weib berühre". Aus der kirchlichen Hochschätzung 
unauflöslicher Ehe als heiliges Sakrament christlicher Liebe wird ein •Schon- 
raum", in dem angestaute Aggressionen sich entladen können, ohne den Produk- 
tionsprozeß des Kapitalisten zu stören. 

Auch in diesen kritischen Tendenzen lassen sich Anliegen erkennen, die durchaus 
berechtigt sind und für deren leidenschaftliche Betonung man grundsätzlich dank- 
bar sein kann. Daß sich Trägheit, Feigheit, Mangel an Vitalität, Fatalismus, ja 
sogar •Schmerzverherrlichung" unter dem Deckmantel christlicher Predigt vom 
Kreuz verstecken können, darf nicht bestritten werden. Es gibt die Gefahr, daß 
Erlösung - Heil - Liebe - Leben unvermittelt und todesstarr neben schreiender 
Ungleichheit • Ungerechtigkeit • Ausbeutung stehen. Und wer in einer solchen 
Gefahr nicht eingreift, hat eigentlich schon Partei ergriffen für Ungleichheit - 
Ungerechtigkeit - Ausbeutung. Wo zum Beispiel in einer christlichen Gemeinde 
das sogenannte liturgische Leben einseitig und exklusiv auf Kosten alltäglicher 
Nächstenliebe und Sozialarbeit gefördert wird, da dürfte diese Gefahr nicht allzu- 
fern sein. Und man wird wahrhaftig im Namen genuinen Christentums und neu- 
testamentlicher Botschaft seine warnende Stimme erheben müssen: •Nicht jeder, 
der zu mir sagt ,Herr, Herr', wird in das Himmelreich eingehen, sondern wer den 
Willen meines Vaters im Himmel tut" (Mt 7, 21). 

Aber heißt das alles schon, daß Kirche und Christentum mit ihrer Kreuzweg- 
verkündigung nichts anderes anstreben und erreichen als Fatalismus und Resigna- 
tion? Werden hier Pauschal-Urteile gefällt, die ohne Sinn für Tragik und 
Schicksal sind (so Vilma Sturm in: FAZ), oder fehlt es an theologischem Gespür 
für das, was der Christenheit durch die Predigt vom Kreuz und der Auferstehung 
des Christus zu verkündigen aufgegeben ist? Wahrscheinlich verlangt man tatsäch- 
lich eine Heilslehre ohne Kreuz. Diesem Verlangen aber kann das Christentum 
nicht nachgeben. Und noch jeder Humanismus ist hier gescheitert und - das geben 
die ehrlichen Humanisten im Marxismus und Existentialismus zu - wird auch wei- 
terhin scheitern. Wer es nicht fertig bringt, auch die Erfahrung des Schmerzes aus 
Gottes Hand anzunehmen, verfehlt das Grund-Geheimnis des Glaubens an ent- 
scheidender Stelle. Er wird notwendig ein Opfer des Prestigewahnes und des 
Daseinskampfes und muß das Leid und den Schmerz immer wieder auf einen 
bösen anderen projizieren, auf eine feindliche Gruppe, eine Partei, eine Kirche. 

Natürlich darf Abwarten nicht das letzte Wort bleiben. Aber das Dogma von 
der totalen Machbarkeit aller Dinge ist zurückzuweisen, denn der Sprung in die 
Torheit des •paradoxalen Glaubens" bleibt keinem erspart, der trotz metaphysi- 



Im Spiegel der Zeit 307 

scher Unruhe ein menschliches Maß an Zufriedenheit gewinnen will. Wer offene 
Augen hat, sieht, wie die These von der Machbarkeit aller Dinge umschlägt in 
die Manipulierbarkeit des Menschen und seine Versklavung durch Terror oder 
Technokratie. Das gilt es festzuhalten und zu klären. Dann wird man auch wieder 
verstehen, daß Gott es erlaubt, die Eucharistie, die Danksagung, zu feiern, obwohl 
•die Revolution" noch nicht völlig verwirklicht wurde. 

Schon die Wurzel ist faul 

Während die bisher skizzierten kritischen Tendenzen sich wenigstens primär 
gegen die faktische Kirche oder gegen das herrschende kirchliche Establishment 
richteten, läßt sich nun außerdem eine Bewegung beobachten, bei der die anti- 
kirchliche Kritik offensichtlich und sehr betont in eine antichristliche umschlägt, 
das heißt, diese Kritik wendet sich gegen das Neue Testament. Die Vorstellung 
vom allgemeinen Verfall des Christentums im Laufe seiner Geschichte wird ent- 
schieden zurückgewiesen. Das Übel liege an der Wurzel. Die Geschichte des Chri- 
stentums sei kein Verfall des ursprünglich Guten, sondern eine Eskalation des von 
Anfang an Schlechten. Man versucht also das Elend des Christentums von den 
neutestamentlichen Wurzeln her bloßzustellen und zu zeigen, daß alles, was die 
Christen im Laufe der Jahrhunderte an Verbrechen verübten, im Neuen Testa- 
ment bereits keimhaft angelegt sei. Die Kirche habe sich stets als Sklavenhalterin 
gezeigt. Darin sei sie getreu dem Neuen Testament. Dieses wende sich zwar in 
scharfen Worten gegen kurze Haare bei Frauen, Homosexualität und Beischlaf 
ohne Lizenz, zweifle hingegen in gar keiner Weise an der Rechtmäßigkeit der Skla- 
verei. Diese werde in den Gleichnissen Jesu geradezu zum Modell des menschlichen 
Verhältnisses zu Gott (•Das Reich der Himmel gleicht einem König, der mit seinen 
Sklaven abrechnen wollte"). Paulus nehme sie nicht nur als selbstverständlich hin, 
sondern begründe sie theologisch. Zynisch schreibe er an die Korinther: •Jeder 
bleibe in dem Stand, in dem er berufen worden ist". Die theologische Erklärung 
(•Denn wer im Herrn als Sklave berufen worden ist, der ist ein Freigelassener 
des Herrn; desgleichen, wer als Freier berufen worden ist, der ist ein Sklave 
Christi"; vgl. 1 Kor 7, 20-24) sei ein •Roßtäuschertrick", durch den schon das Ur- 
christentum als Agentur der repressiven Gesellschaft überführt werde. Das Kreuz 
Christi diene als Alibi - ein illusionärer Trost! 

Hat sich der Gedanke an die Sklaverei, in der die Menschen vom Christentum 
gehalten werden, erst einmal festgesetzt, versteht man auch die weiteren •Ver- 
brechen", die dem Neuen Testament angelastet werden. Das Evangelium Christi 
sei von maßloser Aggressivität gegen alles, was von der biblischen Norm abwei- 
che. So heiße es etwa in der Bergpredigt, daß, wer seinem Bruder auch nur sage 
•du Narr", dem Feuer der Hölle verfalle (Mt 5, 22). Oder: Das Gleichnis vom 
Endgericht (Mt 25,31-46) unterscheide rigoros zwischen •Schafen" auf der rech- 
ten und den •Böcken" auf der linken Seite. Die Toleranz dagegen sei etwas für 
die •Lauen", die Gott aus seinem Munde ausspeit. Dabei wisse niemand, wann 
das Endgericht stattfindet. Die Opfer sollen vielmehr •hinterlistig" überrumpelt 
werden. Ist das nicht abgefeimt sadistisch? denkt diese extreme Kritik. Das heißt, 
eigentlich fragt sie gar nicht, sondern behauptet nur. 



Im Spiegel der Zeit 308 

So behauptet sie weiter, daß die allgemeine Aggressivität und die erfahrungs- 
unfähige Mentalität der urchristlichen Autoren sich auch an dem antisemitischen 
Geist zeige, mit dem das Neue Testament durchtränkt sei. Schon die Synoptiker 
bemühten sich, die Schuld am Tode Jesu von den römischen Behörden ganz auf 
die Juden abzuwälzen (Mk 15, 10; Lk 23, 4; Mt 27, 24). Die bekannte Selbstver- 
fluchung (•Sein Blut komme über uns und unsere Kinder!") habe Matthäus •in- 
fam erfunden". Auch in 1 Thess 2, 15 f., bei Paulus (!) also, finde man einen anti- 
semitisch zugespitzten Vorwurf des Christusmordes, der nur zu gut zum sonstigen 
Wesen paulinischer Theologie (•Kollektivverurteilungen") passe. Den unüber- 
bietbaren Gipfel neutestamentlichen Antisemitismus freilich stelle das Johan- 
nesevangelium dar, das einem totalen Dualismus huldige und die Juden für Kin- 
der des Teufels halte. Diese theologischen Schemata apologetisch als stilisierte 
Typen zu verteidigen, sei zumindest bestürzend naiv, wenn nicht schlimmer. Der 
Schritt in die Gegenwart ist leicht: Ob die Juden als Teufelskinder diffamiert oder 
zur minderwertigen Rasse gestempelt werden: das eine ist in den Augen dieser 
Art von Kritik so mythologisch wie das andere und erwächst aus einem Feind- 
bedürfnis, in dem sich die unterdrückten Aggressivitäten austoben dürfen. 

Dieses Bedürfnis habe die Christen schließlich zur blutigen Verfolgung unter- 
einander geführt. Schon Paulus spreche im Brief an die Galater von •Falsch- 
brüdern" (2, 4) oder nenne im zweiten Brief an die Korinther seine Gegner •fal- 
sche Apostel" und •betrügerische Arbeiter" (11,13) - dunkelste Zeit der Glau- 
benskriege schon im NT! Wenn die Christen sich während der ersten vier Jahr- 
hunderte zunächst nur mit Worten gegenseitig in die Hölle befördert hätten, dann 
habe das lediglich an den fehlenden Machtmitteln gelegen. Doch schon mit Kon- 
stantin sei das anders geworden! 

Das Lieblingsthema darf nicht fehlen: Die repressive Haltung des Christen- 
tums manifestiert sich natürlich zuerst in der neutestamentlichen Sexualmoral und 
in der Diffamierung der Frauen. Sowohl Paulus als auch die Synoptiker disquali- 
fizieren die sexuelle Sphäre, indem sie das Scheidungsverbot aussprechen (Mk 
10, 11 ff.), schon den begehrlichen Blick als Ehebruch bezeichnen (Mt 5, 28 f.), be- 
haupten, daß es für den Menschen gut sei, keine Frau zu berühren (1 Kor 7, 1). 
Der überkommene jüdische Patriarchalismus lasse Paulus sagen, daß nicht Adam, 
sondern Eva verführt wurde (2 Kor 11, 3) und die Frau um des Mannes willen 
und nicht der Mann um der Frau willen geschaffen sei (1 Kor 11, 9). 

Mit einem Satz: Das Neue Testament sei durch und durch ein Manifest der Un- 
menschlichkeit und Produkt neurotischer Spießer; die Menschen werden ver- 
dummt, statt über ihre objektiven Interessen aufgeklärt. 

Auf den ersten Blick ist bei so radikaler Kritik überhaupt kein Gesichtspunkt zu 
erkennen, der sich irgendwie positiv aufgreifen ließe. Die Verdrehungen, Unter- 
schlagungen, Mißverständnisse, die sie sich zuschulden kommen läßt, sind so offen- 
sichtlich, daß sie zunächst ganz und gar als exegetische Vergewaltigung gröbster 
und übelster Sorte erscheint. 

Warum unterschlägt man zum Beispiel die Botschaft von der Freiheit, die in 
den paulinischen Briefen bekanntlich einen besonders kraftvollen Ausdruck ge- 



Im Spiegel der Zeit 309 

funden hat, aber auch in anderen Partien des Neuen Testaments nicht zu kurz 
kommt? Offenbar, um die Stellen hervortreten zu lassen, die von irgendeiner 
•Sklaverei" sprechen. Wie vieldeutig aber ist dieser Begriff, je nach dem Zusam- 
menhang, in dem er steht. Wird er verwendet, um das Gottes- oder Christusver- 
hältnis eines Menschen zu zeichnen, dann hat er doch gerade den Sinn, dem Men- 
schen die Freiheit zu sichern, die er als Geschöpf nur in der Anerkennung seines 
Schöpfers und Erlösers finden kann. Behandelt er hingegen das Verhältnis von 
Menschen untereinander, so ist eine gesellschaftliche Struktur gemeint, die zwar 
überholt ist, aber keine totale Unfreiheit bedeutet, weil die christliche Botschaft 
dem Sklaven eine Freiheit schenken will, die aus einer Tiefe der Wirklichkeit ent- 
springt, die der Unglaube nicht zu sehen vermag. Daß vom Neuen Testament ge- 
nau das Gegenteil sklavischer Unterdrückung gelehrt wird, beweist Eph 6, 5 ff. 
Dort heißt es zwar zunächst: •Ihr Sklaven, seid euren irdischen Herren gehorsam 
in Furcht und Zittern, in der Einfalt eures Herzens als wie Christus, nicht in 
Augendienerei, um Menschen zu gefallen, sondern als Sklaven Christi, die den 
Willen Gottes von Herzen tun, die mit Freudigkeit dienen als dem Herrn und 
nicht Menschen, im Wissen, daß jeder, wenn er etwas Gutes schafft, es vom Herrn 
wiederbekommen wird, er sei Sklave oder Freier". Sogleich aber folgt die Mah- 
nung: •Und ihr Herren, handelt ebenso gegen jene! Laßt das Drohen, wisset, daß 
ihr und euer Herr im Himmel ist, und bei ihm kein Ansehen der Person gilt" - 
(vgl. Kol 4, 1). 

Es wäre müßig, auch die übrigen Vorwürfe im einzelnen zu widerlegen. Wer 
das Neue Testament kennt, weiß, wie unsinnig sie sind: nicht einmal der Versuch 
wird gemacht, den Geist der Aussagen zu erheben, sondern bestimmte Sätze wer- 
den herausgegriffen und ihnen ohne Rücksicht auf den Kontext der gesuchte Sinn 
gewaltsam unterstellt. So wäre z. B. zu fragen, ob es nicht eine Aggressivität gibt, 
die berechtigt ist, weil sie das Gute verteidigt und das Böse bekämpft; ob man im 
Ernst behaupten kann, daß der ein Antisemit ist, der wie Paulus schreibt: •Ich 
möchte persönlich ausgeschlossen sein, fern von Christus - für meine Brüder, 
meine Stammesgenossen dem Fleische nach" (Rom 9,3); ob der Begriff •Israelit" 
oder •Jude" im Neuen Testament überall den gleichen Sinn hat; ob man den neu- 
testamentlichen Ordnungsvorstellungen von Ehe und ehelicher Partnerschaft auch 
nur mit einem Anschein von Berechtigung als •Verteufelung der Sexualität" an- 
sehen kann (vgl. 1 Kor 7, 5. 14; Eph 5, 28); in der Geschichte sind sie nach Ernst 
Bloch der Beginn der Emanzipation des freien Menschen und der freien Frau 
usw. Die Absurdität der unterstellten Behauptungen ist jedem offensichtlich, der 
sich auch nur einen Rest an gesundem Christenverstand bewahrt hat. 

Trotzdem läßt sich auch aus dieser •absurden" Kritik noch ein Anliegen oder 
besser eine Enttäuschung heraushören, aus der man lernen kann. Enttäuscht stellt 
man nämlich fest, es sei •unmöglich, inhaltlich eindeutig und verbindlich zu be- 
stimmen, was christlich ist". Unter Berufung auf Gott, Jesus Christus und die 
Bibel haben Menschen die verschiedensten, ja sich ausschließende Handlungen 
begründet und vollbracht. Was soll man diesem Einwand, auf dessen Hintergrund 
alle zuletzt getroffenen Vorwürfe gelesen werden müssen, entgegnen? Hier scheint 
eine zweistufige Antwort angebracht. 



Im Spiegel der Zeit 310 

Zuerst ist zurückzufragen, was denn eigentlich an dieser Feststellung so ver- 
wunderlich sei. Es mag eine unbequeme Wahrheit sein, ja, aber es ist eine Wahr- 
heit: gegen den Mißbrauch von Namen und Wörtern kann man sich nicht absolut 
und lückenlos schützen. Unterstellungen wie die behandelten beweisen das. 
•Wörter" sind nicht eindeutig, sind mißverständlich, lassen sich verdrehen, ins 
Gegenteil verkehren, stehen in jeweils unterschiedlichen Kontexten, haben ver- 
schiedene Tiefenschichten. Von daher gesehen ist es keineswegs verwunderlich, 
sondern bloß allgemein menschliche Situation, wenn •christliche" Begriffe miß- 
braucht werden; denn nur scheinbar gibt es eine abgesicherte christliche Sprach- 
regelung. Selbst so erhabene Begriffe wie Christus, Hoffnung, Liebe, Freiheit, 
Diesseits und Jenseits, Zeit und Ewigkeit, lassen sich mit verschiedenem Inhalt 
füllen, bleiben dem Geheimnis des Verstehens ausgesetzt. 

Wer sich diesem Verstehen nicht öffnen will, sollte ein Dokument wie das 
Neue Testament beiseite legen. Aber es ist ein Zeichen für die lebendige Kraft 
des Glaubens, daß auch diejenigen, die gar nicht verstehen wollen, die auf eine 
Auseinandersetzung sich nicht einlassen, sondern den Gegner meuchlings um- 
bringen wollen, sich an diesem Glauben aufreiben. Was bleibt ihnen anderes 
übrig als Verleumdung und Diffamierung? Man bastelt sich das Christentum nach 
seinem eigenen Gustus und kann ihm gefahrlos die Hiebe versetzen, die man zum 
Ausleben der eigenen Aggressivität braucht. 

Dahinter aber steht der Drang, alles rationalistisch zu verstehen, alles in ein 
überschaubares Begriffssystem zu bringen, auch die Botschaft Jesu Christi einzu- 
ordnen in die Fütterungsvorschriften für ein Elektronengehirn. Dem sperrt sich 
jeder wahre Humanismus, dem sperrt sich zuerst das Neue Testament. Wer es 
dennoch versucht, muß dort Sterben finden, wo der Gläubige Leben weiß. Die 
Botschaft Jesu gerät schließlich in den Geruch des Todes (vgl. 2 Kor 2, 16), sie 
wird zwar eindeutig, aber so, wie es der Tod ist. 

Am Ende dieses Berichtes kann deshalb nur eine eindringliche Warnung vor 
rationalistischen Systemen stehen. Aus ihnen erwächst nämlich die Kritik der Un- 
menschlichkeit, die sich nur noch aus Enttäuschung und Unzufriedenheit zusam- 
mensetzt: es geht nicht mehr um sachliches Gespräch, sondern nur noch um blin- 
den Schlagabtausch. Nahezu inhaltlos stehen Druck und Gegen-Druck einander 
gegenüber. Gläubige Kritik hingegen bleibt konkret, weiß sich menschlich zu be- 
scheiden und geht schrittweise voran, weil wirklicher Glaube stets Geduld mit sich 
bringt und auf das bedacht ist, was dem Frieden und der gegenseitigen Förderung 
dient (Rom 14, 19). 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

Symptomatisch für die hier dargestellten Tendenzen sind etwa folgende Publikationen 
(denen auch die wörtlichen Zitate entnommen sind): 
R. Hernegger, Ideologie und Glaube, Bd. I Volkskirche oder Kirche der Gläubigen? Als 
Manuskript veröffentlicht bei Glock & Lutz, Nürnberg o. J.; ders.: Macht ohne Auftrag. 
Die Entstehung der Staats- und Volkskirche, Olten/Freiburg 1963. 
Kritischer Katholizismus. Argumente gegen die Kirchengesellschaft. Hrsg. von Ben van 
Onna und Martin Stankowski, Frankfurt 1969. 
J. Kahl, Das Elend des Christentums oder Plädoyer für eine Humanität ohne Gott. 
Reinbek bei Hamburg 1968. 




