IMSPIEGEL DER ZEIT

Extreme Tendenzen antikirchlicher Kritik

Daf die christlichen Kirchen und iiberhaupt das gelebte Christentum gegenwartig
einer so intensiven Kritik ausgesetzt sind, und zwar aus den Reihen der Christen
selbst, mag von manchem beklagt werden, ist aber grundsitzlich begriifienswert:
Christsein heifit stindige Umkehr. Nicht davon soll hier die Rede sein, sondern
von einer Kritik, die zerstorerisch ist, weil sie aus der Enttduschung kommt und
bewuflt aggressiv ist. Eine Betrachtung dieser immer hiufiger begegnenden Kritik
empfiehlt sich aus zwei Griinden: einmal, weil die Kenntnis des Extrems und sei-
ner Ausweglosigkeit ohne Zweifel auch von Wert fiir die Gesunderhaltung des
kritischen Bewuftseins im christlichen Alltag ist; es ist zumindest wahrscheinlich,
daB der Blick auf extreme Positionen rechtzeitiger erkennen 1dfit, wann und wo
kritische Einstellung anfingt, ibers Ziel hinauszuschieflen. Zum anderen kann
gerade die Beschiftigung mit der auflersten Gegen-Stimme dazu beitragen, die
cigene Einstellung zu kliren und tiefer zu begriinden; denn nicht selten geschieht
es, dafl etwas nur deshalb beibehalten wird, weil man es in seiner wahren Bedeu-
tung noch kaum erfaflt hat. Der Gegner aber wurde vielleicht gerade dadurch in
seine Ablehnung hineingetrieben, weil er den Anspruch dieser wahren Bedeutung
erkannte. Drei Tendenzen antikirchlicher Kritik scheinen unter dieser doppelten
Riicksicht vor allem beachtenswert.

Abfall von der Wehrlosigkeit des Ursprungs

An sich ist das kein neuer Vorwurf. Der Gedanke, dafl die Kirche Jesu Christi im
Laufe ihrer Geschichte von ihrem heiligen Ursprung abgefallen sei, ist in zahl-
reichen Varianten immer wieder aufgetaucht. Er trieb die ersten Einsiedler aus
dem »Stadt«-Christentum in die Wiiste; er formierte die groflen Erneuerungs-
bewegungen in und auflerhalb der Kirche; er war ein Leitmotiv der Reformation
und wurde in den »Magdeburger Centurien« historisch belegt; er stand auf dem
Banner von Heiligen und Haretikern. In unserer Zeit artikuliert er sich u. a. unter
dem Stichwort , Volkskirche“; das heiflt, man macht der Kirche zum Vorwurf, sie
sei zu einer Gemeinschaft geworden, in der die (praktisch) Ungldubigen den
Grofiteil des Kirchenvolkes bilden. Im Urdhristentum hingegen, so meint man,
habe sich die Christenheit von der Welt als die Kirche der Heiligen noch deutlich
und klar abgehoben. Spiter aber — und hier denkt man besonders an das dritte
und vierte Jahrhundert, an die sogenannte konstantinische Wende — wurde sie
entsetzlich deformiert. Das urspriingliche Christentum sei bei der engen Verbin-
dung von Staat (Staatsvolk) und Kirche in seinen charakteristischen Impulsen auf
der Strecke geblieben; seine Botschaft sei verwissert worden und zu einer Aller-
weltsreligion geworden.

Die Kritiker scheuen dabei nicht vor konkreten Hinweisen zuriick. Paulus schon
hat man eine Rejudaisierung unterschoben. Justin wird verdichtigt, aus dem
Christentum eine blofl staatserhaltende Kraft gemacht zu haben. Clemens von



Im Spiegel der Zeil 303

Alexandrien und Origenes waren in dieser Hinsicht nicht weniger gefdhrlich.
Die eschatologische Haltung der Bergpredigt wurde durch stoische Naturrechts-
lehre abgeldst und romisches Rechtsdenken brach in die Kirche ein. Die so ent-
standene , Volkskirche“ wurde immer unfihiger, die Menschen wirklich zu chri-
stianisieren. Bei der Germanenmission zum Beispiel mit ihren kollektiven Uber-
tritten zur Kirche sei der Bekehrungsprozefl, den das Neue Testament verlangt,
in seinem eigentlichen Wesen zerstért und dem Erwerb einer politischen Staats-
biirgerschaft gleichgesetzt worden. Man diirfe sich zwar kein definitives Urteil
tiber das damalige Geschehen, iiber Heil oder Unheil der damaligen Menschen
erlauben; heute aber miisse man sich um der Selbsterkenntnis willen iiber den
vorhandenen oder fehlenden christlichen Glauben — auch von damals — klar wer-
den. Nur so kénne Christentum Christentum sein. Ohne Glauben an die Heilstat
Christi und ohne Glaubensgehorsam sei es Tauschung.

Fragt man, was denn vor allem jenes urspriingliche Christentum gekennzeich-
net habe und wohin man folglich zuriickfinden miisse, so verweist man z. B. auf
die von der Bergpredigt geforderte ,Wehrlosigkeit“, die von der Christenheit
und selbst von den offiziellen Kirchen weithin vergessen worden sei. Sie sei Kern-
stiik der evangelischen Botschaft und sei das Positivste, was die Kirche besitze:
das Zeichen, dafl Gott in ihr wirke. Nach dem Beispiel ihres Herrn miisse sie die
Michte der profanen Welt wehrlos ertragen, denn die Kirche sei als Heilsinstitu-
tion aus der Welt herausgerufen. Die christlichen Laien hdtten zwar das Recht
und die Pflicht, sich am Aufbau des Staates und an der Erhaltung weltlicher Struk-
turen zu beteiligen. Die Kirche als solche aber dirfe man nicht mehr als Biirgerin
dieser Welt ansehen; sie sei davon absolut und radikal zu trennen. Die lutheri-
sche Trennung der zwei Reiche, die die Lutheraner inzwischen aufzugeben (oder
neu zu interpretieren) bereit sind, taucht allem Anschein nach auf diese Weise nun
im katholischen Raum auf.

Die Konsequenz einer so klaren Scheidung der Kirche von Staat und Welt for-
dert logischerweise eine schirfere Kirchenzucht im Inneren: ,Entfernt den Ubel-
tater aus eurer Mitte!™ (1 Kor 5, 11-13). Dabei wehrt man sich gegen den Ver-
dacht, es solle lediglich die bekannte haretische Vorstellung einer ,Kirche der
Reinen“ zu neuem Leben erweckt werden. Nicht darum gehe es, sondern um eine
»Kirche der Glaubigen®, weil es einfach unmoglich sei, die , Volkskirche“ der Ver-
gangenheit wie der Gegenwart mit dem Neuen Testament zu rechtfertigen. Zwar
nicht der Esoterismus der moralischen Untadeligkeit, wohl aber der des Glaubens
wird postuliert — ganz im Gegensatz zu einigen Theologen, die meinen, sowohl
im Glaubensgut wie in der Gemeinschaft der Glaubigen gebe es Stufen, gebe es
flieBende Grenzen.

Durchaus gutzuheiflen ist zunichst der Versuch, Kirche und Christenheit an der
Bibel zu messen. Wenn das Zweite Vatikanum die Heilige Schrift als ,die hochste
Richtschnur® des christlichen Glaubens bezeichnet (Const. , Verbum Dei“ Art. 21)
und erklirt, daf sich an ihr die ganze Verkiindigung, Predigt und Katechese
orientieren miisse und in ihr die Theologie sichere Kraft gewinne und sich stindig
verjiinge, dann scheint damit dasselbe gesagt und gefordert zu sein. Gut und recht



Im Spiegel der Zeit 304

ist es ferner, wenn die ,Wehrlosigkeit” als zentrales Wort christlicher Botschaft
aus dem Dunkel geschichtlicher Vergeflichkeit ans Licht geholt und nen bedacht
wird, was gliiklicherweise zur Zeit nicht nur von extrem antikirchlicher Seite aus
geschieht. Aber der Gedanke christlicher Wehrlosigkeit als auch die Sorge um die
biblische ,Richtschnur“ werden ins Extrem getrieben, zum Selbstbetrug, der sich
selbst aufhebt, also tot und unfruchtbar bleibt. Wie noch zu zeigen ist, verurtei-
len modernere kritische Richtungen genau das, was die These von der Wehrlosig-
keit wiinscht: den Riickzug der Kirche aus dem politischen Leben. Aber bleiben wir
zunichst bei dem Vorwurf des ,,Abfalls von der Wehrlosigkeit des Ursprungs®.

Gefahrlich schon ist der Anspruch, iiber die Christlichkeit des andern definitiv
zu urteilen. Nichts gegen Kirchenzucht und grundsatzlich auch nichts gegen den
Gedanken, die Aufnahme in die Kirche strengeren Gesetzen zu unterzichen, als
sie an manchen Orten mafigebend sind. Wieso aber macht das Neue Testament
den Glauben ,feststellbar“? Wieso erlaubt die Bibel ein Pauschal-Urteil Gber
den Glauben weitrdumiger Geschichtsperioden und den Grofiteil der Mitglieder
in der ,Volkskirche“? Wird hier nicht ein richtiges Anliegen unserer Zeit — der
Aufbau einer Gemeindekirche — durch iibertriebene Forderungen in Mifkredit
gebracht? Gewifl bedarf die Kirche fortwidhrender Warnung vor Kleinglaubig-
keit und Riickfall in den Unglauben. Man wird auch stets vor unkritischer Ver-
schmelzung von Staat und Kirche auf der Hut sein miissen. Was aber jene Kritik,
zumindest hintergriindig, anstrebt, das unterscheidet sich — trotz ausdriicklicher
Ableugnung — kaum von der alten ,Kirche der Reinen“. Wer den Glauben fiir
Jfeststellbar® halt, der fithrt — obwohl er es bestreitet — doch nur eine neue Ideolo-
gie ein, deren ,Strukturen“ vermeflbar sind und zu sektiererischer Abkapselung
und Trennung verleiten. Im iibrigen ist es sehr zweifelhaft, ob die Mitglieder
jener reinen ,Kirche der Glaubigen“ weniger leicht der 1llusion verfallen, voll-
kommene Christen zu sein. Biblischer und kritischer ist cs, mit Augustinus das
Bewufitsein zu pflegen, dafl ,viele drinnen scheinen, aber noch draufien sind, und
manche drauflen scheinen, die drinnen sind“.

Ist es aber vielleicht mit der Forderung nach ,Wehrlosigkeit* besser bestellt?
Zunidhst sollte man eher von ,Gewaltlosigheit” sprechen. Und auch die Rede
von der ,Gewaltlosigkeit” kann sich in duflerst sentimentale Seitenwege und Sack-
gassen verirren und zu einer falschen ,Religion® werden, die dem Elend der Welt
gegeniiber wie Hohn wirkt; dann namlich, wenn die ,Gewaltlosigkeit® sich auf
das reduziert, was streng genommen ihr Name bedeutet. Sehr viele Dinge sind
da zu bedenken, damit wirklich ihr positiver Inhalt zur Geltung kommt: Der
Glaube, dafi die Wahrheit die Kraft in sich hat, durch sich selbst iiber die Unge-
rechtigkeit zu triumphieren. Darf die Enthaltung von Gewalt zum eigentlichen
Ziel werden? Ist nicht das Ziel vielmehr das Wohl der Menschen, denen man
dienen will? Wird die Kirche ihre Weisen, die Botschaft des Evangeliums in die
Zeit und ihre Anliegen hineinzusagen, nicht jeweils aufs neue anpassen miissen,
infolge unterschiedlicher Gegebenheiten nach je anderem Maf und in anderer
Form? Auf jeden Fall darf ,Gewaltlosigkeit* nicht einfach auf ein schweigendes
Warten bis zum Ende hinauslaufen, da ja Gott die Welterneuerung durchfiihre.
Im Neuen Testament jedenfalls ist das Verhaltnis von Kirche und Staat nicht so



Im Spiegel der Zeit 305

beschrieben. Jene absolute ,Wehrlosigkeit®, von der die extreme Kritik traumt,
scheint jedoch genau das zu propagieren.

Zuviel Vergebung — zuwenig Rache

Wihrend bestimmte Gruppen eine radikale , Wehrlosigkeit® als genuines Chri-
stentum ansehen, tendieren andere Kritiker der Kirche geradezu in das entgegen-
gesetzte Extrem. Thnen ist die Christenheit zu wenig politisch und verabreicht
cine Sozialtherapie, die lediglich dazu dient, gesellschafilich verursachte Leiden
und Frustrationen zu kompensieren, ohne ihre Ursachen zu bekimpfen und zu
beseitigen. Nicht gemeint sind hier diejenigen, die eine neue Chance des Glau-
bens in seiner Politisierung sehen und andere Autoritits- und Uffentlichkeits-
strukturen fiir die Kirche wiinschen. Gemeint ist vielmehr eine Einstellung, die
auf kirchliche Gemeinschaftsbildungen {iberhaupt verzichten mochte, weil man
die Erfahrung gemacht zu haben glaubt, dafl Christentum und Kirche den Men-
schen um den besseren Teil des Lebens betriige. Man kimpft deshalb berufsmifig
gegen kirchliche Organisationen und macht sogar kein Hehl daraus, dafl man
Rache fiir die erlittenen Schiden nehmen will.

Die Gedankenwelt dieser Kritiker-Gruppe ist beherrscht von der Vorstellung,
dafl die Kirche dem spitkapitalistischen Herrschaftssystem Zubringerdienste
leiste. Auch moderne Theologien verfallen ihrer Zensur — weder Moltmann noch
Metz vermogen ihren Anspriichen zu gentigen. Diese bleiben entweder ,ideali-
stisch befangen® oder entbehren ,konkreter Bestimmungen®, behalten gegeniiber
den faktischen Verhiltnissen ,etwas Zufilliges“ und miissen durch kontrdre Poli-
tik ersetzt werden. K. Rahner vermége nur ,einen paradoxalen Glauben® an das
Wesen der Kirche zu liefern, nicht aber das Handwerkszeug zum Umbruch zu
bieten. Die ,Theologie der Revolution® sei deshalb nicht imstande, im Vollzug
der Revolution eine dialektische Einheit von Theorie und Praxis herzustellen,
weil sie die richtige Theorie schon zu haben glaube.

Der Quellgrund, aus dem die so geartete Kritik hervorbricht und fortwahrend
gespeist wird, scheint — abgesehen von der gegenwirtigen Sensibilitit gegeniiber
,religids-biirokratischer Reglementierung®, ,Autoritit®, ,Ungleichheit®, ,Unge-
rechtigkeit®, ,Ausbeutung® — die Erwartung zu sein, dafl die allgemeine Erlo-
sung, das vollkommene Paradies — oder wie auch immer man den Zustand des
fehlerlosen Gliidkes nennen mag — durch perfekte Planung herstellbar sei. Die
Verbissenheit des Maschinenmenschen wird hier sichtbar. Eigentlich erlésende
oder erloste Worte kommen nicht mehr Gber die Lippen. Die christliche Botschaft
vom Kreuz stehe weitgehend unter dem Vorurteil der ,Schmerzverherrlichung®,
durch die der Verelendete therapeutisch an seine Situation angepafit wird. Kirch-
liche Anstrengungen — sie mdgen so intensiv und gezielt sein, wie sie wollen —
bleiben dem Vorwurf ausgesetzt, lediglich zu kompensieren und nichts zu beseiti-
gen. Selbst Entwicklungshilfe sei nur ein never Name fiir Ausbeutung, was schon
das zwiespiltige Gesicht zum Marxismus hin zeige: Die Kirche verhalte sich hier
,wie eine Dirne“, die allen alles sein wolle; in Europa pflege sie mit dem Marxis-
mus heudhlerisch einen Dialog, den revolutionaren Marxismus in Lateinamerika
hingegen diffamiere und bekampfe sie.



Im Spiegel der Zeit 306

Versucht man den Ursachen solcher Kritik auf den Grund zu gehen, so stofit
man schlieflich auf ein Verlangen nach Freiheit um jeden Preis, d. h. nach einer
Freiheit, bei der alles nur der eigenen Selbstverwirklichung zu dienen bat. Das zeigt
sich besonders deutlich in der Art und Weise, wie man die Fragen der Sexual-
moral angeht. Das Vorurteil, die Kirche verteufele die Sexualitit, um die Men-
schen in politischer Abhingigkeit zu halten, fithrt nicht selten zu regelrechter Ver-
drehung von einschligigen Anweisungen. So wird zum Beispiel aus 1 Kor 7,1 (Es
ist gut fir einen Mann, keine Frau zu berithren) ohne weiteres: ,Es ist dem Men-
schen nicht gut, dafl er ein Weib beriihre“. Aus der kirchlichen Hochschédtzung
unaufldslicher Ehe als heiliges Sakrament christlicher Liebe wird ein ,Schon-
raum“, in dem angestaute Aggressionen sich entladen konnen, ohne den Produk-
tionsprozefl des Kapitalisten zu stéren.

Auch in diesen kritischen Tendenzen lassen sich Anliegen erkennen, die durchaus
berechtigt sind und fiir deren leidenschaftliche Betonung man grundsitzlich dank-
bar sein kann. Dafl sich Trigheit, Feigheit, Mangel an Vitalitit, Fatalismus, ja'
sogar ,Schmerzverherrlichung® unter dem Deckmantel christlicher Predigt vom
Kreuz verstecken konnen, darf nicht bestritten werden, Es gibt die Gefahr, daf§
Erl6sung — Heil - Liebe — Leben unvermittelt und todesstarr neben schreiender
Ungleichheit — Ungerechtigkeit — Ausbeutung stehen. Und wer in ciner solchen
Gefahr nicht cingreift, hat eigentlich schon Partei ergriffen fir Ungleichheit —
Ungerechtigkeit — Ausbeutung. Wo zum Beispiel in einer christlichen Gemeinde
das sogenannte liturgische Leben einseitig und exklusiv auf Kosten alltaglicher
Néichstenliebe und Sozialarbeit gefordert wird, da diirfte diese Gefahr nicht allzu-
fern sein. Und man wird wahrhaftig im Namen genuinen Christentums und neu-
testamentlicher Botschaft seine warnende Stimme erheben miissen: ,Nicht jeder,
der zu mir sagt ,Herr, Herr", wird in das Himmelreich eingehen, sondern wer den
Willen meines Vaters im Himmel fut“ (Mt 7, 21).

Aber heifit das alles schon, dafl Kirche und Christentum mit ihrer Kreuzweg-
verkiindigung nichts anderes anstreben und erreichen als Fatalismus und Resigna-
tion? Werden hier Pauschal-Urteile gefillt, die ohne Sinn fir Tragik und
Schicksal sind (so Vilma Sturm in: FAZ), oder fehlt es an theologischem Gespiir
fiir das, was der Christenheit durch die Predigt vom Kreuz und der Auferstehung
des Christus zu verkiindigen aufgegeben ist? Wahrscheinlich verlangt man tatsich-
lich eine Heilslehre ohne Kreuz. Diesem Verlangen aber kann das Christentum
nicht nachgeben. Und noch jeder Humanismus ist hier gescheitert und - das geben
die ehrlichen Humanisten im Marxismus und Existentialismus zu — wird auch wei-
terhin scheitern. Wer es nicht fertig bringt, auch die Erfahrung des Schmerzes aus
Gottes Hand anzunehmen, verfehlt das Grund-Geheimnis des Glaubens an ent-
scheidender Stelle. Er wird notwendig ein Opfer des Prestigewahnes und des
Daseinskampfes und mufl das Leid und den Schmerz immer wieder auf einen
bésen anderen projizieren, auf eine feindliche Gruppe, eine Partei, eine Kirche.

Natiirlich darf Abwarten nicht das letzte Wort bleiben. Aber das Dogma von
der totalen Machbarkeit aller Dinge ist zuriickzuweisen, denn der Sprung in die
Torheit des ,paradoxalen Glaubens® bleibt keinem erspart, der trotz metaphysi-



Im Spiegel der Zeit 307

scher Unruhe ein menschliches Maf an Zufriedenheit gewinnen will. Wer offene
Augen hat, sieht, wie die These von der Machbarkeit aller Dinge umschligt in
die Manipulierbarkeit des Menschen und seine Versklavung durch Terror oder
Technokratie. Das gilt es festzuhalten und zu kliren. Dann wird man auch wieder
verstehen, dafl Gott es erlaubt, die Eucharistie, die Danksagung, zu feiern, obwohl
,die Revolution* noch nicht véllig verwirklicht wurde.

Schon die Wurzel ist faul

Wihrend die bisher skizzierten kritischen Tendenzen sich wenigstens primar
gegen die faktische Kirche oder gegen das herrschende kirchliche Establishment
richteten, 1ift sich nun auflerdem eine Bewegung beobachten, bei der die anti-
kirchliche Kritik offensichtlich und sehr betont in eine antichristliche umschligt,
das heifit, diese Kritik wendet sich gegen das Neue Testament. Die Vorstellung
vom allgemeinen Verfall des Christentums im Laufe seiner Geschichte wird ent-
schieden zuriickgewiesen. Das Ubel liege an der Wurzel. Die Geschichte des Chri-
stentums sei kein Verfall des urspriinglich Guten, sondern eine Eskalation des von
Anfang an Schlechten. Man versucht also das Elend des Christentums von den
peutestamentlichen Wurzeln her blofizustellen und zu zeigen, dafl alles, was die
Christen im Laufe der Jahrhunderte an Verbrechen veriibten, im Neuen Testa-
ment bereits keimhaft angelegt sei. Die Kirche habe sich stets als Sklavenhalterin
gezeigt. Darin sei sic getreu dem Neuen Testament. Dieses wende sich zwar in
scharfen Worten gegen kurze Haare bei Frauen, Homosexualitit und Beischlaf
ohne Lizenz, zweifle hingegen in gar keiner Weise an der Rechtmafigkeit der Skla-
verei. Diese werde in den Gleichnissen Jesu geradezu zum Modell des menschlichen
Verhiltnisses zu Gott (,Das Reich der Himmel gleicht einem Kénig, der mit seinen
Sklaven abrechnen wollte“). Paulus nehme sie nicht nur als selbstverstindlich hin,
sondern begriinde sie theologisch. Zynisch schreibe er an die Korinther: »Jeder
bleibe in dem Stand, in dem er berufen worden ist“. Die theologische Erklarung
(,Denn wer im Herrn als Sklave berufen worden ist, der ist ein Freigelassener
des Herrn; desgleichen, wer als Freier berufen worden ist, der ist ein Sklave
Christi®; vgl. 1 Kor 7, 20-24) sei ein ,RoBtiuschertrick®, durch den schon das Ut-
christentum als Agentur der repressiven Gesellschaft iiberfiihrt werde. Das Kreuz
Christi diene als Alibi — ein illusiondrer Trost!

Hat sich der Gedanke an die Sklaverei, in der die Menschen vom Christentum
gehalten werden, erst einmal festgesetzt, versteht man auch die weiteren , Ver-
brechen®, die dem Neuen Testament angelastet werden. Das Evangelium Christi
sei von maBloser Aggressivitit gegen alles, was von der biblischen Norm abwei-
che. So heifle es etwa in der Bergpredigt, daf, wer seinem Bruder auch nur sage
,du Narr, dem Feuer der Hélle verfalle (Mt 5,22). Oder: Das Gleichnis vom
Endgericht (Mt 25, 31-46) unterscheide rigoros zwischen ,Schafen® auf der rech-
ten und den ,Bécken® auf der linken Seite. Die Toleranz dagegen sei etwas fiir
die ,Lauen®, die Gott aus seinem Munde ausspeit. Dabei wisse niemand, wann
das Endgericht stattfindet. Die Opfer sollen vielmehr ,hinterlistig“ iberrumpelt
werden. Ist das nicht abgefeimt sadistisch? denkt diese extreme Kritik. Das heifit,
eigentlich fragt sie gar nicht, sondern behauptet nur.



Im Spiegel der Zeit 308

So behauptet sie weiter, dafl die allgemeine Aggressivitit und die erfahrungs-
unfihige Mentalitit der urchristlichen Autoren sich auch an dem antisemitischen
Geist zeige, mit dem das Neue Testament durchtrinkt sei. Schon die Synoptiker
bemithten sich, die Schuld am Tode Jesu von den romischen Behorden ganz auf
die Juden abzuwilzen (Mk 15, 10; Lk 23, 4; Mt 27, 24). Die bekannte Selbstver-
fluchung (,Sein Blut komme tiber uns und unsere Kinder!“) habe Matthaus ,in-
fam erfunden®. Auch in 1 Thess 2, 15 {., bei Paulus (!) also, finde man einen anti-
semitisch zugespitzten Vorwurf des Christusmordes, der nur zu gut zum sonstigen
Wesen paulinischer Theologie (,Kollektivverurteilungen®) passe. Den uniiber-
bietbaren Gipfel neutestamentlichen Antisemitismus freilich stelle das Johan-
nesevangelium dar, das einem totalen Dualismus huldige und die Juden fiir Kin-
der des Teufels halte. Diese theologischen Schemata apologetisch als stilisierte
Typen zu verteidigen, sei zumindest bestiirzend naiv, wenn nicht schlimmer. Der
Schritt in die Gegenwart ist leicht: Ob die Juden als Teufelskinder diffamiert oder
zur minderwertigen Rasse gestempelt werden: das eine ist in den Augen dieser
Art von Kritik so mythologisch wie das andere und erwichst aus einem Feind-
bediirfnis, in dem sich die unterdriickten Aggressivititen austoben diirfen.

Dieses Bediirfnis habe die Christen schliefilich zur blutigen Verfolgung unter-
einander gefithrt. Schon Paulus spreche im Brief an die Galater von ,Falsch-
briidern® (2, 4) oder nenne im zweiten Brief an die Korinther seine Gegner ,fal-
sche Apostel“ und ,betriigerische Arbeiter® (11, 18) — dunkelste Zeit der Glau-
benskriege schon im NT! Wenn die Christen sich wahrend der ersten vier Jahr-
hunderte zunédchst nur mit Worten gegenseitig in die Holle beférdert hatten, dann
habe das lediglich an den fehlenden Machtmitteln gelegen. Doch schon mit Kon-
stantin sei das anders geworden!

Das Lieblingsthema darf nicht fehlen: Die repressive Haltung des Christen-
tums manifestiert sich natiirlich zuerst in der neutestamentlichen Sexualmoral und
in der Diffamierung der Frauen. Sowohl Paulus als auch die Synoptiker disquali-
fizieren die sexuelle Sphire, indem sie das Scheidungsverbot aussprechen (Mk
10, 11 ff.), schon den begehrlichen Blick als Ehebruch bezeichnen (Mt 5, 281.), be-
haupten, dafl es fir den Menschen gut sei, keine Frau zu berthren (1 Kor 7, 1).
Der iiberkommene jiidische Patriarchalismus lasse Paulus sagen, daf nicht Adam,
sondern Eva verfihrt wurde (2 Kor 11, 3) und die Frau um des Mannes willen
und nicht der Mann um der Frau willen geschaffen sei (1 Kor 11, 9).

Mit einem Satz: Das Neue Testament sei durch und durch ein Manifest der Un-
menschlichkeit und Produkt neurotischer Spiefler; die Menschen werden ver-
dummt, statt iiber ihre objektiven Interessen aufgeklart.

Auf den ersten Blick ist bei so radikaler Kritik iiberhaupt kein Gesichtspunkt zu
erkennen, der sich irgendwie positiv aufgreifen liefle. Die Verdrehungen, Unter-
schlagungen, Mifiverstdndnisse, die sie sich zuschulden kommen 14f}t, sind so offen-
sichtlich, daf sie zunichst ganz und gar als exegetische Vergewaltigung grobster
und tibelster Sorte erscheint.

Warum unterschligt man zum Beispiel die Botschaft von der Freiheit, die in
den paulinischen Briefen bekanntlich einen besonders kraftvollen Ausdruck ge-



Im Spiegel der Zeit 309

funden hat, aber auch in anderen Partien des Neuen Testaments nicht zu kurz
kommt? Offenbar, um die Stellen hervortreten zu lassen, die von irgendeiner
»Sklaverei“ sprechen. Wie vieldeutig aber ist dieser Begriff, je nach dem Zusam-
menhang, in dem er steht. Wird er verwendet, um das Gottes- oder Christusver-
héltnis eines Menschen zu zeichnen, dann hat er doch gerade den Sinn, dem Men-
schen die Freiheit zu sichern, die er als Geschopf nur in der Anerkennung seines
Schopfers und Erlosers finden kann. Behandelt er hingegen das Verhiltnis von
Menschen untereinander, so ist eine gesellschaftliche Struktur gemeint, die zwar
tiberholt ist, aber keine totale Unfreiheit bedeutet, weil die christliche Botschaft
dem Sklaven eine Freiheit schenken will, die aus einer Tiefe der Wirklichkeit ent-
springt, die der Unglaube nicht zu sehen vermag. Dafl vom Neuen Testament ge-
nau das Gegenteil sklavischer Unterdriickung gelehrt wird, beweist Eph 6, 5 ff.
Dort heifit es zwar zunichst: ,Ihr Sklaven, seid euren irdischen Herren gehorsam
in Furcht und Zittern, in der Einfalt eures Herzens als wie Christus, nicht in
Augendienerei, um Menschen zu gefallen, sondern als Sklaven Christi, die den
Willen Gottes von Herzen tun, die mit Freudigkeit dienen als dem Herrn und
nicht Menschen, im Wissen, dafl jeder, wenn er etwas Gutes schafft, es vom Herrn
wiederbekommen wird, er sei Sklave oder Freier“. Sogleich aber folgt die Mah-
nung: ,Und ihr Herren, handelt ebenso gegen jene! Laf}t das Drohen, wisset, dafl
ihr und euer Herr im Himmel ist, und bei ihm kein Ansehen der Person gilt“ -
(vgl. Kol 4, 1).

Es wire miiflig, auch die Gbrigen Vorwiirfe im einzelnen zu widerlegen. Wer
das Neue Testament kennt, weifl, wie unsinnig sie sind: nicht einmal der Versuch
wird gemacht, den Geist der Aussagen zu erheben, sondern bestimmte Sitze wer-
den herausgegriffen und ihnen ohne Riicksicht auf den Kontext der gesuchte Sinn
gewaltsam unterstellt. So wiére z. B. zu fragen, ob es nicht eine Aggressivitat gibt,
die berechtigt ist, weil sie das Gute verteidigt und das Bose bekampft; ob man im
Ernst behaupten kann, daff der ein Antisemit ist, der wie Paulus schreibt: ,Ich
mochte personlich ausgeschlossen sein, fern von Christus — fiir meine Briider,
meine Stammesgenossen dem Fleische nach® (Rom 9, 3); ob der Begriff ,Israclit*
oder , Jude“ im Neuen Testament itberall den gleichen Sinn hat; ob man den neu-
testamentlichen Ordnungsvorstellungen von Ehe und ehelicher Partnerschaft auch
nur mit einem Anschein von Berechtigung als ,Verteufelung der Sexualitdt® an-
sehen kann (vgl. 1 Kor 7, 5. 14; Eph 5, 28); in der Geschichte sind sie nach Ernst
Bloch der Beginn der Emanzipation des freien Menschen und der freien Frau
usw. Die Absurditat der unterstellten Behauptungen ist jedem offensichtlich, der
sich auch nur einen Rest an gesundem Christenverstand bewahrt hat.

Trotzdem 1afit sich auch aus dieser ,absurden® Kritik noch ein Anliegen oder
besser eine Enttduschung heraushéren, aus der man lernen kann. Enttiuscht stellt
man namlich fest, es sei ,unmoglich, inhaltlich eindeutig und verbindlich zu be-
stimmen, was christlich ist*. Unter Berufung auf Gott, Jesus Christus und die
Bibel haben Menschen die verschiedensten, ja sich ausschlieBende Handlungen
begriindet und vollbracht. Was soll man diesem Einwand, auf dessen Hintergrund
alle zuletzt getroffenen Vorwiirfe gelesen werden miissen, entgegnen? Hier scheint
eine zweistufige Antwort angebracht.



Im Spiegel der Zeit 310

Zuerst ist zuriickzufragen, was denn eigentlich an dieser Feststellung so ver-
wunderlich sei. Es mag eine unbequeme Wahrheit sein, ja, aber es ist eine Wahr-
heit: gegen den Miflbrauch von Namen und Wértern kann man sich nicht absolut
und lickenlos schiitzen. Unterstellungen wie die behandelten beweisen das.
, Worter“ sind nicht eindeutig, sind mifiversténdlich, lassen sich verdrehen, ins
Gegenteil verkehren, stehen in jeweils unterschiedlichen Kontexten, haben ver-
schiedene Tiefenschichten. Von daher gesehen ist es keineswegs verwunderlich,
sondern blofl allgemein menschliche Situation, wenn ,christliche” Begriffe mifi-
braucht werden; denn nur scheinbar gibt es eine abgesicherte christliche Sprach-
regelung. Selbst so erhabene Begriffe wie Christus, Hoffnung, Liebe, Freiheit,
Diesseits und Jenseits, Zeit und Ewigkeit, lassen sich mit verschiedenem Inhalt
fillen, bleiben dem Geheimnis des Verstehens ausgesetzt.

Wer sich diesem Verstehen nicht offnen will, sollte ein Dokument wie das
Neue Testament beiseite legen. Aber es ist ein Zeichen fiir die lebendige Kraft
des Glaubens, daf auch diejenigen, die gar nicht verstehen wollen, die auf eine
Auseinandersetzung sich nicht einlassen, sondern den Gegner meuchlings um-
bringen wollen, sich an diesem Glauben aufreiben. Was bleibt ihnen anderes
iibrig als Verleumdung und Diffamierung? Man bastelt sich das Christentum nach
seinem eigenen Gustus und kann ihm gefahrlos die Hiebe versetzen, die man zum
Ausleben der eigenen Aggressivitdt braucht.

Dabhinter aber steht der Drang, alles rationalistisch zu verstehen, alles in ein
iberschaubares Begriffssystem zu bringen, auch die Botschaft Jesu Christi einzu-
ordnen in die Fiitterungsvorschriften fiir ein Elektronengehirn. Dem sperrt sich
jeder wahre Humanismus, dem sperrt sich zuerst das Neue Testament. Wer es
dennoch versucht, mufl dort Sterben finden, wo der Glaubige Leben weil. Die
Botschaft Jesu gerat schlieflich in den Geruch des Todes (vgl. 2 Kor 2, 16), sie
wird zwar eindeutig, aber so, wie es der Tod ist.

Am Ende dieses Berichtes kann deshalb nur eine eindringliche Warnung vor
rationalistischen Systemen stehen. Aus ihnen erwéchst ndmlich die Kritik der Un-
menschlichkeit, die sich nur noch aus Enttduschung und Unzufriedenheit zusam-
mensetzt: es geht nicht mehr um sachliches Gesprich, sondern nur noch um blin-
den Schlagabtausch. Nahezu inhaltlos stehen Druck und Gegen-Druck einander
gegeniiber. Glaubige Kritik hingegen bleibt konkret, weifl sich menschlich zu be-
scheiden und geht schrittweise voran, weil wirklicher Glaube stets Geduld mit sich
bringt und auf das bedacht ist, was dem Frieden und der gegenseitigen Forderung
dient (Rom 14, 19).

Franz-Josef Steinmetz S]

Symptomatisch fiir die hier dargestellten Tendenzen sind etwa folgende Publikationen
(denen auch die wértlichen Zitate entnommen sind):

R. Hernegger, Ideologie und Glaube, Bd.1 Volkskirche oder Kirche der Gliubigen? Als
Manuskript veréffentlicht bei Glock & Lutz, Niirnberg o. J.; ders.: Madht ohne Auftrag.
Die Entstehung der Staats- und Volkskirdie, Olten/Freiburg 1963.

Kritischer Katholizismus. Argumente gegen die Kirchengesellschafl. Hrsg. von Ben van
Onna und Martin Stankowski, Frankfurt 1969.

J. Kahl, Das Elend des Christentums oder Plidoyer fiir eine Humanitit ohne Goll.
Reinbek bei Hamburg 1968.





