EINUBUNG UND WEISUNG

Einssein und Uneinssein: mit Gott — und mit den Mitmenschen
Meditationen iiber einige Schrifttexte

Wer mit Gott eins oder uneins ist, ist es auch mit den Mitmenschen, und umge-
kehrt. Eines hiingt mit dem anderen zusammen. Am deutlichsten hat das der erste
Johannesbrief ausgesprochen: Wenn wir Gemeinschaft mit Gott haben, so haben
wir sie auch untereinander (1 Jo 1, 6-7); ,wenn wir einander lieben, dann bleibt
Gott in uns, und seine Liebe ist in uns vollkommen® (ebd. 4, 11). Wie sieht diese
Wahrheit konkret aus, wie duflert sic sich im Leben? Wir befragen daraufhin
cinige Schrifttexte.

Da brachte man ihm einen, der taub war und nur lallen konnte, und bat ihn
(Jesus), daf er ihm die Hand auflege. Und er nahm ihn beiseite, von der
Menge weg, steckte die Finger in seine Ohren und netzte mit Speichel seine
Zunge. Und schaute auf zum Himmel, seufzte und sprach: Ephpheta, das ist:
Sei aufgetan! Da ward gedffnet sein Gehér und gelost das Band seiner Zunge,
und er sprach richtig. MFE7,32-85

Die Heilungswunder der Evangelien sind eschatologische Zeichen. Sie kiinden
das Ende der Zeit an, das mit Christus gekommen ist, die Vollendung, die er am
létzten Tag, in der Stunde seines Todes, wirkt, die ,neue Schopfung®, den
heilen Menschen in einer heilen Welt. Der Schlufisatz unserer Perikope greift
darum auf ein Wort aus dem ersten Schopfungsbericht (Gen 1, 4. 10 u. 6.) zuriick
und erinnert an ein Prophetenwort (Is 35, 5), das die Erlosung verheifit: ,Alles
hat er gut gemacht: die Tauben macht er horen und dic Stummen reden” (Mk
7,87).

Die leibliche Heilung steht nur zeichenhaft fiir ein viel tieferes und umfassen-
deres Heilwerden des Menschen; sie weist auf das von Gott verheiflene und durch
seinen Sohn gewirkte endzeitliche Heil, das nicht nur die Vollendung der gan-
zen menschlichen Existenz bedeutet, sondern liebende Gemeinschaft mit Gott, An-
teil an seiner Herrlichkeit.

Fiir dieses Heil, fiir die personale Begegnung mit Gott zur Lebensgemeinschaft
mit ihm, ist der Mensch von sich aus nicht fahig, ist er taub und stumm; aus Eige-
nem heraus vermag er weder Gottes Anruf zu vernehmen noch ihm zu antwor-
ten, mit ihm zu sprechen. Man braucht sich darum gar nicht dariiber verwundern,
wenn einem Gott fern und das Gebet fragwiirdig zu sein scheint. Erst Christus
hat die reale, erfahrbare Begegnung mit dem personalen Gott erméglicht (vgl.
Hebr 10, 19-20). Seit seinem Kreuzestod und seiner Auferweckung ist allen Men-
schen die Gnade des Vernehmenkénnens von Gottes Stimme und des Redenkén-
nens mit ihm angeboten. Wo diese Gnade angenommen wird, da wiederholt sich,
was in der Perikope von der Heilung des Taubstummen geschildert wird: Chri-
stus 6ffnet einem Menschen die Ohren und 18st seine Zunge, so dafl es auch von



Einiibung und Weisung 312

ihm heiflen kann: ,Er spricht (mit Gott) richtig”, d. h. sein Gebet ist in aller
Wabhrheit und Wirklichkeit ein Sprechen mit Gott, und er weif}, dafl es so ist, weil
er zuvor Gottes Stimme vernommen hat.

Ein solches Ereignis der Gnade mufl im Leben des Menschen, auch des Chri-
sten, oftmals geschehen. Denn auch dann, wenn einer schon mit Gott Gemeinschaft
hat, ist er doch fiir gewdhnlich noch so in sich befangen, dafl er von sich her im-
mer nur die Stimmen dieser Welt und seine eigene Stimme vernimmt. Seine
Taubheit und seine Stummbheit dem unsichtbaren und unverfiigbaren Geheimnis
Gottes gegeniiber wird erst allmihlich iberwunden, in dem Mafle er sich auf
den inneren Ruf des Geistes einldfit. Selbst in einem reifen Christenleben, und hier
erst recht, wird immer wieder die Erfahrung gemacht, wie sehr es je von neuem
der heilenden Tat des Herrn bedarf, um Gott gegenwartig zu wissen. Ohne sie
bliebe der Mensch in einer letzten Einsamkeit.

Wenn heute viele daran zweifeln, dafl es iiberhaupt einen Sinn habe, im Ernst
von einem Horen der Stimme Gottes und einem Reden mit ihm und darum auch
von eciner Taubheit und Stummheit Gott gegeniber zu sprechen, so liegt das
wohl an falschen Vorstellungen von solchem Héren und Reden. Man darf die
Erfahrung Gottes nicht aufierhalb der Welterfahrung suchen; sic schwebt nicht
sozusagen iiber dem normalen, alltiglichen Leben, sondern ist aufs engste damit
verbunden.

Im Grunde erfahrt jeder Mensch diese Taubheit und Stummbheit. Greifbar und
unabweisbar, ja geradezu bedriangend werden sie fur ihn in jener Taubheit und
Stummbheit, die er so oft dem Mitmenschen gegeniiber empfindet. Beide Erschei-
nungen hingen miteinander zusammen; sie haben die gleiche Wurzel: die Selbst-
verschlossenheit des Menschen, die Unfahigkeit, sich zu lassen, von sich wegzu-
héren, das Andere und den Anderen in ithrem Anderssein aufzunehmen und an-
zuerkennen, zu ihnen gleichsam hiniliberzugehen, bei ihnen zu wohnen, von ihnen
verwandelt zu werden.

Mifl-verstindnisse unter Menschen, selbst unter Freunden, sind nichts Zufal-
liges. Sie zeigen deren realen Zustand an. Die besten Freunde verstehen sich im
tiefsten nicht. Sie reden und hoéren aneinander vorbei. Sie glauben sich vielleicht
zu lieben und sich ganz zu verstehen; aber immer wieder miissen sie die schmerz-
liche Erfahrung machen, dafl vieles zwischen ihnen liegt, was sie am Einssein hin-
dert. Das Eigentliche, ihr Personlichstes kénnen sie einander kaum deutlich ma-
chen. Gerade darin zeigt sich die Echtheit ihrer Liebe, dafl sie ihre gegenseitige
Taubheit und Stummheit ertragen.

Auch hier bedarf es der Gnade, der heilenden Tat Christi, ob der Mensch da-
von weif} oder nicht. Wo aber einem die Ohren dem Mitmenschen gegeniiber ge-
offnet worden sind, und er sich ihm mitzuteilen vermag, wo er dem anderen ge-
geniiber offen liegt und sich auf den anderen einlaft, da beginnt er auch ein Gehor
fiir Gottes Stimme und Anruf zu bekommen und filhlt sich gedringt, sich Gott
mitzuteilen, da weifl er um die Sinnhaftigkeit des Gebetes. Beten lernt man nicht
unabhingig vom Gesprach mit dem Mitmenschen.

Das alles kann man erfahren: die eigene Verschlossenheit, den stindigen Ver-
such, das Andere und den Anderen (selbst Gott) in sich hineinzuziehen, sich nutz-



Einiibung und Weisung 313

bar zu machen; das Sich-Uffnen, das Zugehen auf den Anderen, Unbekannten,
das Sich-ihm-Aussetzen, das liebende Bei-ihm-Verweilen; die schmerzliche
Grenze, das Unvermégen, sich radikal zu iiberschreiten. Und als tiefste Erfah-
rung: das gemeinsame Umfangensein von dem gréferen Geheimnis allen Lebens,
das iiberhaupt erst ein tieferes Verstehen schenkt. Wo solche Erfahrung gemacht
wird, ist Gott schon dabei, steht der Mensch schon im Gesprich mit Gott. Was
hier in Wirklichkeit im Menschen geschieht, macht erst die Perikope von der Hei-
lung des Taubstummen klar.

Sein dlterer Sohn aber war auf dem Feld. Als er nun heimkam und sich dem
Haus néherte, horte er Musik und Tanz. Er rief einen von den Knechten her-
bei und fragte ihn, was das bedeute. Der sagte zu ihm: Dein Bruder ist ge-
kommen, und dein Vater hat das Mastkalb schlachten lassen, weil er ihn ge-
sund wieder hat. Da wurde er zornig und wollte nicht hineingehen. Sein
Vater aber kam heraus und redete ihm zu. Er aber gab dem Vater zur Ant-
wort: Sieh, so viele Jahre diene ich dir, und niemals habe ich ein Gebot von
dir iibertreten, aber nie hast du mir ein Bocklein gegeben, damit ich mit mei-
nen Freunden ein Freudenfest feiere. Nun ist dein Sohn gekommen, der sein
Vermogen mit Dirnen durchgebracht hat, und du hast thm ein Mastkalb
schlachten lassen. Er aber sagte zu thm: Kind, du bist allezeit bei mir, und
mein ganzer Besitz ist dein. Du miifitest mitfeiern und dich freuen, denn die-
ser dein Bruder war tot und ist zum Leben gekommen, er war verloren und
wurde gefunden. Lk 15,25-32

Warum wird der dltere Sohn so zornig? Weil er sich von seinem Vater iibergan-
gen fiihlt, weil ihm in seinen Augen der jingere Bruder, der den Vater verlieff,
der sich um ihn, den Alteren, nicht kiimmerte und der sein Vermégen mit Dirnen
durchbrachte, vorgezogen wird. Sein Zorn ist spontan und heftig, er kommt aus
einer groflen Enttiuschung und Verletztheit. Pl6tzlich und unvorbereitet wird er
vor eine Tatsache gestellt, die er nie fiir mdglich gehalten hitte. Das lafit auf
seine innere Verfassung schlieflen.

Hier ist ein Mensch, der sich fir gerecht hilt und seine Rechtschaffenheit ganz
und gar dem eigenen Bemithen zuschreibt. Er identifiziert sich sozusagen mit sei-
nem Gutsein, seiner Gerechtigkeit, weil er sie sich selbst zu verdanken meint. Er
glaubt darum auch ein Recht zu haben auf Dank und Belohnung. In diesem Hori-
zont bewegten sich alle seine Vorstellungen. Daher die grofie Enttduschung, der
heftige Zorn, die Bitterkeit. Seine Welt ist erschiittert.

Wer so denkt wie dieser dltere Sohn, lebt in einem Geféingnis, im Gefingnis
seiner selbstgerechten und selbstsiichtigen Gedanken. Er entwirft von sich aus
seine Welt, und alles, was in dieser Welt vorkommt, ist auf ihn bezogen. Ein
solcher Mensch kann im Grund gar nicht lieben, weil er das Geliebt- und Be-
schenktwerden nicht kennt, weil er sich niemandem verdanken will. Dem Sohn
des Gleichnisses war das Geschenk, immer bei seinem Vater sein zu diurfen und
alles mit ihm gemeinsam zu haben, mit ihm zu teilen, gar nicht zum Bewufltsein
gekommen, er hatte es als selbstverstdndlich hingenommen, als sein Recht ange-
sehen. Um wieviel weniger war der jiingere Bruder noch in seinem Gedachtnis,



Einiibung und Weisung 314

in seinem Herzen, hochstens als der, der seine Rechte gefordert, erhalten und ver-
schleudert hatte, der kein Recht mehr besaf, und mit dem er darum nichts mehr
zu tun haben wollte. So konnte er den Vater nicht verstehen. Das Uneinssein mit
seinem Bruder offenbart, dafl er auch mit seinem Vater schon langst uneins war,
obwohl er es nicht wufite, ja obwohl er glaubte, der beste und treneste Sohn seines
Vaters zu sein. Wihrend der Vater seinen jiingeren Sohn nicht vergessen konnte
— er wartete auf ihn, und als er ihn kommen sah, lief er ihm entgegen —, hatte der
altere nur ein bioses Wort fiir ihn.

Der Vater des Gleichnisses ist Gott, der in Christus allen Menschen Vater ge-
worden ist. Er hat sehr verschiedene S6hne, die ihm beide Kummer machen, nicht
nur derjenige, der offen Siinde treibt, sondern auch der rechtschaffene, ja dieser
sogar noch mehr, Mag einer ein noch so frommes Leben fithren, mit Gott gleich-
sam Tiir an Tiir wohnen, alle Gebote erfiillen und kein Unrecht tun, wenn er nicht
sich und alles, was er hat und tut, Gott als seinem Vater verdankt, hat er keine
Gemeinschaft mit ihm, ist er mit ihm uneins. Wo ihn das eigene Gewissen nicht
seiner TAuschung iiberfithrt, bringen es die mitmenschlichen Beziehungen an den
Tag. Hier fithrt alle Selbstgerechtigkeit, alle vermeintliche Rechtschaffenheit bald
zum Konflikt; sie wirkt zerstérerisch und setzt Feindschaft zwischen den Menschen.
Wo das geschicht, zerbricht auch alle Selbstgerechtigkeit vor Gott. Aber auch das
andere gilt: Wo Menschen wieder zueinander finden, da finden sie auch in tieferer
Weise zu Gott hin.

Es begab sich, dafi Kain von den Ackerfriichten dem Herin ein Opfer dar-
brachte. Aber auch Abel opferte von den Erstlingen seiner Herde und ilhrem
Fett. Der Herr blickte auf Abel und seine Gabe, auf Kain und sein Opfer
aber sah er nicht. Da entbrannte Kain im Zorn, und sein Angesicht verfin-
sterte sich. Er sprach zu seinem Bruder Abel: ,Komm, wir wollen aufs Feld
gehen!“ Als sie auf dem Feld waren, stiirzte sich Kain auf seinen Bruder und
erschlug ihn. Gen 4, 3-5; 8.
Was hier geschildert wird, ist kein historischer Bericht im heutigen Verstindnis,
sondern eine Antwort auf die Frage: Woher kommt der Bruderzwist, der die
menschliche Gemeinschaft, das Verhiltnis von Mensch zu Mensch, von Familie zu
Familie, von Volk zu Volk so schwer belastet? Wie ist er in die Welt gekommen?
Das Offenbarungswort sagt: er findet sich schon in den Anfingen der Mensch-
heitsgeschichte vor. Schon die gesellschaftlichen Verhiltnisse der Urzeit, wie sie
sich aus dem biblischen Text ergeben, deuten darauf hin: Einheit und Gemein-
schaft, Zeichen der Liebe und des Friedens, Traum und Sehnsucht aller Zeiten
(vgl. Apg 2,43; 4, 82: ,siec hatten alles gemeinsam®), sind verlorengegangen;
Kain und Abel, Prototypen des Anfangs, leben getrennt: sie haben verschiedene
Berufe, ihr gesondertes Eigentum, und nicht einmal vor Gott treten sie gemein-
sam hin: jeder baut seinen eigenen Altar. Diese Isolierung der Menschen, ihr
Alleingang, 1afit eine tiefere Storung ahnen.
Wie kam es zum Streit der Briider, der zum Totschlag fithrte? Der biblische
Autor gibt darauf keine psychologische, sondern eine theologische Antwort. Sein
Ursprung, sagt er, lag in der Siinde gegen Gott. Weil Kain sich in seinem Her-



Buchbesprechungen 315

zen von Gott abgewandt und den Geschopfen zugewandt hatte, darum verfehlte
er sich gegen den Nachsten. Sein Opfer war nur duflerlich, weshalb Gott ihn und
seine Gabe nicht anschaute (Gen 4, 5). Es mangelte thm an Glaube, wie der He-
braerbrief (11, 4) verdeutlicht; so konnte die Begierde in ihm Platz greifen und
das Herz vergiften, verfiel er dem Bésen (Habgier, Neid, verletzter Stolz) und tat
Béses (1 Jo 3,12). Aus einem gottabgewandten, bésen Herzen heraus erschlug
er seinen Bruder.

So sehr die Bibel theozentrisch denkt und den Ursprung aller Siinde, die es
zwischen Menschen gibt, der Lieblosigkeit, des Streites, des Hasses, aller Grau-
samkeit, bis zum Mord, in der Siinde gegen Gott, im Mangel an Glaube oder in
der Glaubensverweigerung sieht, so 148t sich doch eins vom anderen nicht tren-
nen: die Abwendung von Gott hat zwangslaufig die begehrliche Zuwendung zu
den Geschpfen zur Folge. Und diese hinwiederum lifit den Menschen nur noch
schwer zu Gott zuriickfinden, in dem Mafle er der Begierde verfillt und sein Herz
bose ist. Der Weg der Umkehr fithrt leider meist nur iiber die Katastrophe. Die
Erde ist fir den Mérder Kain unfruchtbar geworden, sie kann ihm keine Heimat
mehr sein (Gen 4,12). Was er selbstsiichtig geliebt und miflbraucht hatte, schlagt
zuriick. Es bleibt thm nur noch ein Weg offen: der Weg zu Gott.

Friedrich Wulf §]

BUCHBESPRECHUNGEN

Glaube und Verkiindigung heute

Die abschlieBenden fiinf Glaubensgebete
,eines Menschen unserer Zeit* sind als
Meditationen gedacht und atmen eine tiefe
Frommigkeit, die wertvollste Elemente der
Uberlieferung aufnimmt. Der Leser wird
selbst beurteilen miissen, ob die Frage nach
dem Glauben, wie unsere Zeit und somit

Auer, Johann: Glauben — Gewinn, Ri-
siko? Eine Antwort auf die aktuelle
Frage ,Was heifit glauben?* (Kreuz-
ring-Biicherei. 50.). Trier, Zimmer
1968. 116 S. 2,50 DM.

In dem vorliegenden kleinen Biichlein des

Regensburger Dogmatikers geht es weniger
um die wissenschaftlich-methodische Frage
nach der Struktur des Glaubensaktes als
um die ,urspriingliche Frage nach dem
Glauben* (5), wie sie sich jedem Chri-
sten heute dringend stellt. Ein kurzer,
dennoch duferst lehrreicher Abriff der Ge-
schichte der Glaubenstheologie zeigt in kla-
rer Darstellung die Akzentverschiebungen
bis zum Ersten Vatikanum. Unter Berfick-
sichtigung der Aussagen des Zweiten Vati-
kanums und der neuen Fragestellungen
stellt der V{. dann die Frage, welche Ziige
im Glaubensverstandnis der Kirche neu ein-
gezeichnet und akzentuiert werden mifiten.

auch er selbst sie stellt, radikal genug ge-
sehen ist — unbeschadet der vielen wertvol-
len Anregungen. K. H.Crumbach

Rabut, Olivier A.: Redlichkeit im Glau-
ben. Auf der Suche nach einer neuen
Spiritualitit fiir die Zeit der Ungewifi-
heit. Freiburg, Basel [u. a.]: Herder
1968. 96 S. Kart. 7,80 DM.

0. A. Rabut, in Deutschland bekannt durch
sein Buch ,Gesprich mit Teilhard de Char-
din“, wendet sich in dem vorliegenden Ver-
such vor allem an den Nichtglaubigen. Zu-
nichst geht es ihm darum, den Suchenden





