
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Einssein und Uneinssein: mit Gott • und mit den Mitmenschen 
Meditationen über einige Schrifttexte 

Wer mit Gott eins oder uneins ist, ist es auch mit den Mitmenschen, und umge- 
kehrt. Eines hängt mit dem anderen zusammen. Am deutlichsten hat das der erste 
Johannesbrief ausgesprochen: Wenn wir Gemeinschaft mit Gott haben, so haben 
wir sie auch untereinander (1 Jo 1, 6-7); •wenn wir einander lieben, dann bleibt 
Gott in uns, und seine Liebe ist in uns vollkommen" (ebd. 4, 11). Wie sieht diese 
Wahrheit konkret aus, wie äußert sie sich im Leben? Wir befragen daraufhin 

einige Schrifttexte. 

Da brachte man ihm einen, der taub war und nur lallen konnte, und bat ihn 
(Jesus), daß er ihm die Hand auflege. Und er nahm ihn beiseite, von der 
Menge weg, steckte die Finger in seine Ohren und netzte mit Speichel seine 
Zunge. Und schaute auf zum Himmel, seufzte und sprach: Ephpheta, das ist: 
Sei auf getan! Da ward geöffnet sein Gehör und gelöst das Band seiner Zunge, 
und er sprach richtig. Mk 7,32-35 

Die Heilungswunder der Evangelien sind eschatologische Zeichen. Sie künden 
das Ende der Zeit an, das mit Christus gekommen ist, die Vollendung, die er am 
•letzten Tag", in der Stunde seines Todes, wirkt, die •neue Schöpfung", den 
heilen Menschen in einer heilen Welt. Der Schlußsatz unserer Perikope greift 
darum auf ein Wort aus dem ersten Schöpfungsbericht (Gen 1, 4. 10 u. ö.) zurück 
und erinnert an ein Prophetenwort (Is 35, 5), das die Erlösung verheißt: •Alles 
hat er gut gemacht: die Tauben macht er hören und die Stummen reden" (Mk 

7,37). 
Die leibliche Heilung steht nur zeichenhaft für ein viel tieferes und umfassen- 

deres Heilwerden des Menschen; sie weist auf das von Gott verheißene und durch 
seinen Sohn gewirkte endzeitliche Heil, das nicht nur die Vollendung der gan- 
zen menschlichen Existenz bedeutet, sondern liebende Gemeinschaft mit Gott, An- 
teil an seiner Herrlichkeit. 

Für dieses Heil, für die personale Begegnung mit Gott zur Lebensgemeinschaft 
mit ihm, ist der Mensch von sich aus nicht fähig, ist er taub und stumm; aus Eige- 
nem heraus vermag er weder Gottes Anruf zu vernehmen noch ihm zu antwor- 
ten, mit ihm zu sprechen. Man braucht sich darum gar nicht darüber verwundern, 
wenn einem Gott fern und das Gebet fragwürdig zu sein scheint. Erst Christus 
hat die reale, erfahrbare Begegnung mit dem personalen Gott ermöglicht (vgl. 
Hebr 10, 19-20). Seit seinem Kreuzestod und seiner Auf erweckung ist allen Men- 
schen die Gnade des Vernehmenkönnens von Gottes Stimme und des Redenkön- 
nens mit ihm angeboten. Wo diese Gnade angenommen wird, da wiederholt sich, 
was in der Perikope von der Heilung des Taubstummen geschildert wird: Chri- 
stus öffnet einem Menschen die Ohren und löst seine Zunge, so daß es auch von 



Einübung und Weisung 312 

ihm heißen kann: •Er spricht (mit Gott) richtig", d. h. sein Gebet ist in aller 
Wahrheit und Wirklichkeit ein Sprechen mit Gott, und er weiß, daß es so ist, weil 
er zuvor Gottes Stimme vernommen hat. 

Ein solches Ereignis der Gnade muß im Leben des Menschen, auch des Chri- 
sten, oftmals geschehen. Denn auch dann, wenn einer schon mit Gott Gemeinschaft 
hat, ist er doch für gewöhnlich noch so in sich befangen, daß er von sich her im- 
mer nur die Stimmen dieser Welt und seine eigene Stimme vernimmt. Seine 
Taubheit und seine Stummheit dem unsichtbaren und unverfügbaren Geheimnis 
Gottes gegenüber wird erst allmählich überwunden, in dem Maße er sich auf 
den inneren Ruf des Geistes einläßt. Selbst in einem reifen Christenleben, und hier 
erst recht, wird immer wieder die Erfahrung gemacht, wie sehr es je von neuem 
der heilenden Tat des Herrn bedarf, um Gott gegenwärtig zu wissen. Ohne sie 
bliebe der Mensch in einer letzten Einsamkeit. 

Wenn heute viele daran zweifeln, daß es überhaupt einen Sinn habe, im Ernst 
von einem Hören der Stimme Gottes und einem Reden mit ihm und darum auch 
von einer Taubheit und Stummheit Gott gegenüber zu sprechen, so liegt das 
wohl an falschen Vorstellungen von solchem Hören und Reden. Man darf die 
Erfahrung Gottes nicht außerhalb der Welterfahrung suchen; sie schwebt nicht 
sozusagen über dem normalen, alltäglichen Leben, sondern ist aufs engste damit 
verbunden. 

Im Grunde erfährt jeder Mensch diese Taubheit und Stummheit. Greifbar und 
unabweisbar, ja geradezu bedrängend werden sie für ihn in jener Taubheit und 
Stummheit, die er so oft dem Mitmenschen gegenüber empfindet. Beide Erschei- 
nungen hängen miteinander zusammen; sie haben die gleiche Wurzel: die Selbst- 
verschlossenheit des Menschen, die Unfähigkeit, sich zu lassen, von sich wegzu- 
hören, das Andere und den Anderen in ihrem Anderssein aufzunehmen und an- 
zuerkennen, zu ihnen gleichsam hinüberzugehen, bei ihnen zu wohnen, von ihnen 
verwandelt zu werden. 

Miß-verständnisse unter Menschen, selbst unter Freunden, sind nichts Zufäl- 
liges. Sie zeigen deren realen Zustand an. Die besten Freunde verstehen sich im 
tiefsten nicht. Sie reden und hören aneinander vorbei. Sie glauben sich vielleicht 
zu lieben und sich ganz zu verstehen; aber immer wieder müssen sie die schmerz- 
liche Erfahrung machen, daß vieles zwischen ihnen liegt, was sie am Einssein hin- 
dert. Das Eigentliche, ihr Persönlichstes können sie einander kaum deutlich ma- 
chen. Gerade darin zeigt sich die Echtheit ihrer Liebe, daß sie ihre gegenseitige 
Taubheit und Stummheit ertragen. 

Auch hier bedarf es der Gnade, der heilenden Tat Christi, ob der Mensch da- 
von weiß oder nicht. Wo aber einem die Ohren dem Mitmenschen gegenüber ge- 
öffnet worden sind, und er sich ihm mitzuteilen vermag, wo er dem anderen ge- 
genüber offen liegt und sich auf den anderen einläßt, da beginnt er auch ein Gehör 
für Gottes Stimme und Anruf zu bekommen und fühlt sich gedrängt, sich Gott 
mitzuteilen, da weiß er um die Sinnhaftigkeit des Gebetes. Beten lernt man nicht 
unabhängig vom Gespräch mit dem Mitmenschen. 

Das alles kann man erfahren: die eigene Verschlossenheit, den ständigen Ver- 
such, das Andere und den Anderen (selbst Gott) in sich hineinzuziehen, sich nutz- 



Einübung und Weisung 313 

bar zu machen; das Sich-Öffnen, das Zugehen auf den Anderen, Unbekannten, 
das Sich-ihm-Aussetzen, das liebende Bei-ihm-Verweilen; die schmerzliche 
Grenze, das Unvermögen, sich radikal zu überschreiten. Und als tiefste Erfah- 
rung: das gemeinsame Umfangensein von dem größeren Geheimnis allen Lebens, 
das überhaupt erst ein tieferes Verstehen schenkt. Wo solche Erfahrung gemacht 
wird, ist Gott schon dabei, steht der Mensch schon im Gespräch mit Gott. Was 
hier in Wirklichkeit im Menschen geschieht, macht erst die Perikope von der Hei- 
lung des Taubstummen klar. 

Sein älterer Sohn aber war auf dem Feld. Als er nun heimkam und sich dem 
Haus näherte, hörte er Musik und Tanz. Er rief einen von den Knechten her- 
bei und fragte ihn, was das bedeute. Der sagte zu ihm: Dein Bruder ist ge- 
kommen, und dein Vater hat das Mastkalb schlachten lassen, weil er ihn ge- 
sund wieder hat. Da wurde er zornig und wollte nicht hineingehen. Sein 
Vater aber kam heraus und redete ihm zu. Er aber gab dem Vater zur Ant- 
wort: Sieh, so viele Jahre diene ich dir, und niemals habe ich ein Gebot von 
dir übertreten, aber nie hast du mir ein Böcklein gegeben, damit ich mit mei- 
nen Freunden ein Freudenfest feiere. Nun ist dein Sohn gekommen, der sein 
Vermögen mit Dirnen durchgebracht hat, und du hast ihm ein Mastkalb 
schlachten lassen. Er aber sagte zu ihm: Kind, du bist allezeit bei mir, und 
mein ganzer Besitz ist dein. Du müßtest mitfeiern und dich freuen, denn die- 
ser dein Bruder war tot und ist zum Leben gekommen, er war verloren und 
wurde gefunden. Lk 15, 25-32 

Warum wird der ältere Sohn so zornig? Weil er sich von seinem Vater übergan- 
gen fühlt, weil ihm in seinen Augen der jüngere Bruder, der den Vater verließ, 
der sich um ihn, den Älteren, nicht kümmerte und der sein Vermögen mit Dirnen 
durchbrachte, vorgezogen wird. Sein Zorn ist spontan und heftig, er kommt aus 
einer großen Enttäuschung und Verletztheit. Plötzlich und unvorbereitet wird er 
vor eine Tatsache gestellt, die er nie für möglich gehalten hätte. Das läßt auf 
seine innere Verfassung schließen. 

Hier ist ein Mensch, der sich für gerecht hält und seine Rechtschaffenheit ganz 
und gar dem eigenen Bemühen zuschreibt. Er identifiziert sich sozusagen mit sei- 
nem Gutsein, seiner Gerechtigkeit, weil er sie sich selbst zu verdanken meint. Er 
glaubt darum auch ein Recht zu haben auf Dank und Belohnung. In diesem Hori- 
zont bewegten sich alle seine Vorstellungen. Daher die große Enttäuschung, der 
heftige Zorn, die Bitterkeit. Seine Welt ist erschüttert. 

Wer so denkt wie dieser ältere Sohn, lebt in einem Gefängnis, im Gefängnis 
seiner selbstgerechten und selbstsüchtigen Gedanken. Er entwirft von sich aus 
seine Welt, und alles, was in dieser Welt vorkommt, ist auf ihn bezogen. Ein 
solcher Mensch kann im Grund gar nicht lieben, weil er das Geliebt- und Be- 
schenktwerden nicht kennt, weil er sich niemandem verdanken will. Dem Sohn 
des Gleichnisses war das Geschenk, immer bei seinem Vater sein zu dürfen und 
alles mit ihm gemeinsam zu haben, mit ihm zu teilen, gar nicht zum Bewußtsein 
gekommen, er hatte es als selbstverständlich hingenommen, als sein Recht ange- 
sehen. Um wieviel weniger war der jüngere Bruder noch in seinem Gedächtnis, 



Einübung und Weisung 314 

in seinem Herzen, höchstens als der, der seine Rechte gefordert, erhalten und ver- 
schleudert hatte, der kein Recht mehr besaß, und mit dem er darum nichts mehr 
zu tun haben wollte. So konnte er den Vater nicht verstehen. Das Uneinssein mit 
seinem Bruder offenbart, daß er auch mit seinem Vater schon längst uneins war, 
obwohl er es nicht wußte, ja obwohl er glaubte, der beste und treueste Sohn seines 
Vaters zu sein. Während der Vater seinen jüngeren Sohn nicht vergessen konnte 
- er wartete auf ihn, und als er ihn kommen sah, lief er ihm entgegen -, hatte der 
ältere nur ein böses Wort für ihn. 

Der Vater des Gleichnisses ist Gott, der in Christus allen Menschen Vater ge- 
worden ist. Er hat sehr verschiedene Söhne, die ihm beide Kummer machen, nicht 
nur derjenige, der offen Sünde treibt, sondern auch der rechtschaffene, ja dieser 
sogar noch mehr. Mag einer ein noch so frommes Leben führen, mit Gott gleich- 
sam Tür an Tür wohnen, alle Gebote erfüllen und kein Unrecht tun, wenn er nicht 
sich und alles, was er hat und tut, Gott als seinem Vater verdankt, hat er keine 
Gemeinschaft mit ihm, ist er mit ihm uneins. Wo ihn das eigene Gewissen nicht 
seiner Täuschung überführt, bringen es die mitmenschlichen Beziehungen an den 
Tag. Hier führt alle Selbstgerechtigkeit, alle vermeintliche Rechtschaffenheit bald 
zum Konflikt; sie wirkt zerstörerisch und setzt Feindschaft zwischen den Menschen. 
Wo das geschieht, zerbricht auch alle Selbstgerechtigkeit vor Gott. Aber auch das 
andere gilt: Wo Menschen wieder zueinander finden, da finden sie auch in tieferer 

Weise zu Gott hin. 

Es begab sich, daß Kain von den Acker fruchten dem Herrn ein Opfer dar- 
brachte. Aber auch Abel opferte von den Erstlingen seiner Herde und ihrem 
Fett. Der Herr blickte auf Abel und seine Gabe, auf Kain und sein Opfer 
aber sah er nicht. Da entbrannte Kain im Zorn, und sein Angesicht verfin- 
sterte sich. Er sprach zu seinem Bruder Abel: •Komm, wir wollen aufs Feld 
gehen!" Als sie auf dem Feld waren, stürzte sidi Kain auf seinen Bruder und 
erschlug ihn. Gen 4, 3-5; 8. 

Was hier geschildert wird, ist kein historischer Bericht im heutigen Verständnis, 
sondern eine Antwort auf die Frage: Woher kommt der Bruderzwist, der die 
menschliche Gemeinschaft, das Verhältnis von Mensch zu Mensch, von Familie zu 
Familie, von Volk zu Volk so schwer belastet? Wie ist er in die Welt gekommen? 
Das Offenbarungswort sagt: er findet sich schon in den Anfängen der Mensch- 
heitsgeschichte vor. Schon die gesellschaftlichen Verhältnisse der Urzeit, wie sie 
sich aus dem biblischen Text ergeben, deuten darauf hin: Einheit und Gemein- 
schaft, Zeichen der Liebe und des Friedens, Traum und Sehnsucht aller Zeiten 
(vgl. Apg 2,43; 4,32: •sie hatten alles gemeinsam"), sind verlorengegangen; 
Kain und Abel, Prototypen des Anfangs, leben getrennt: sie haben verschiedene 
Berufe, ihr gesondertes Eigentum, und nicht einmal vor Gott treten sie gemein- 
sam hin: jeder baut seinen eigenen Altar. Diese Isolierung der Menschen, ihr 
Alleingang, läßt eine tiefere Störung ahnen. 

Wie kam es zum Streit der Brüder, der zum Totschlag führte? Der biblische 
Autor gibt darauf keine psychologische, sondern eine theologische Antwort. Sein 
Ursprung, sagt er, lag in der Sünde gegen Gott. Weil Kain sich in seinem Her- 



Buchbesprechungen 315 

zen von Gott abgewandt und den Geschöpfen zugewandt hatte, darum verfehlte 
er sich gegen den Nächsten. Sein Opfer war nur äußerlich, weshalb Gott ihn und 
seine Gabe nicht anschaute (Gen 4, 5). Es mangelte ihm an Glaube, wie der He- 
bräerbrief (11, 4) verdeutlicht; so konnte die Begierde in ihm Platz greifen und 
das Herz vergiften, verfiel er dem Bösen (Habgier, Neid, verletzter Stolz) und tat 
Böses (1 Jo 3, 12). Aus einem gottabgewandten, bösen Herzen heraus erschlug 

er seinen Bruder. 
So sehr die Bibel theozentrisch denkt und den Ursprung aller Sünde, die es 

zwischen Menschen gibt, der Lieblosigkeit, des Streites, des Hasses, aller Grau- 
samkeit, bis zum Mord, in der Sünde gegen Gott, im Mangel an Glaube oder in 
der Glaubensverweigerung sieht, so läßt sich doch eins vom anderen nicht tren- 
nen: die Abwendung von Gott hat zwangsläufig die begehrliche Zuwendung zu 
den Geschöpfen zur Folge. Und diese hinwiederum läßt den Menschen nur noch 
schwer zu Gott zurückfinden, in dem Maße er der Begierde verfällt und sein Herz 
böse ist. Der Weg der Umkehr führt leider meist nur über die Katastrophe. Die 
Erde ist für den Mörder Kain unfruchtbar geworden, sie kann ihm keine Heimat 
mehr sein (Gen 4,12). Was er selbstsüchtig geliebt und mißbraucht hatte, schlägt 
zurück. Es bleibt ihm nur noch ein Weg offen: der Weg zu Gott. 

Friedrich Wulf SJ 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Glaube und Verkündigung heute 

Auer, Johann: Glauben - Gewinn, Ri- 
siko? Eine Antwort auf die aktuelle 
Frage •Was heißt glauben?" (Kreuz- 
ring-Bücherei. 50.). Trier, Zimmer 
1968. 116 S. 2,50 DM. 

In dem vorliegenden kleinen Büchlein des 
Regensburger Dogmatikers geht es weniger 
um die wissenschaftlich-methodische Frage 
nach der Struktur des Glaubensaktes als 
um die •ursprüngliche Frage nach dem 
Glauben" (5), wie sie sich jedem Chri- 
sten heute dringend stellt. Ein kurzer, 
dennoch äußerst lehrreicher Abriß der Ge- 
schichte der Glaubenstheologie zeigt in kla- 
rer Darstellung die Akzentverschiebungen 
bis zum Ersten Vatikanum. Unter Berück- 
sichtigung der Aussagen des Zweiten Vati- 
kanums und der neuen Fragestellungen 
stellt der Vf. dann die Frage, welche Züge 
im Glaubensverständnis der Kirche neu ein- 
gezeichnet und akzentuiert werden müßten. 

Die abschließenden fünf Glaubensgebete 
•eines Menschen unserer Zeit" sind als 
Meditationen gedacht und atmen eine tiefe 
Frömmigkeit, die wertvollste Elemente der 
Überlieferung aufnimmt. Der Leser wird 
selbst beurteilen müssen, ob die Frage nach 
dem Glauben, wie unsere Zeit und somit 
auch er selbst sie stellt, radikal genug ge- 
sehen ist - unbeschadet der vielen wertvol- 
len Anregungen. K. H. Crumbach 

Rabut, Olivier A.: Redlichkeit im Glau- 
ben. Auf der Suche nach einer neuen 
Spiritualität für die Zeit der Ungewiß- 
heit. Freiburg, Basel [u. a.]: Herder 
1968. 96 S. Kart. 7,80 DM. 

O. A. Rabut, in Deutschland bekannt durch 
sein Buch •Gespräch mit Teilhard de Char- 
din", wendet sich in dem vorliegenden Ver- 
such vor allem an den Nichtgläubigen. Zu- 
nächst geht es ihm darum, den Suchenden 




