
Ein ignatianisches Wort als Frage an unseren Glauben 

Karl-Heinz Crumbach, Innsbruck/Aachen 

Der ungarische Jesuit Gabriel Hevenesi veröffentlichte im Jahre 1705 eine 
Sammlung ignatianischer Maximen für jeden Tag des Jahres, die •Scin- 
tillae Ignatianae". Eine der tiefgründigsten dieser •Tagesdevisen" lautet 
in wörtlicher Übersetzung: •Vertraue so auf Gott, als ob der Erfolg der 
Dinge ganz von dir, nicht von Gott abhinge; wende dennoch dabei alle 
Mühe so an, als ob du nichts, Gott allein alles tun werde"1. Vertrauen auf 
Gott und menschliches Tun durchdringen sich gegenseitig: gerade das 
größte Vertrauen auf die Tat Gottes hat zur inneren Bedingung die äußer- 
ste Anstrengung von seiten des Menschen, und diese wieder geht auf ihrem 
Höhepunkt über in das unerschütterliche Vertrauen und Wissen, daß •du 
nichts, Gott allein alles tun werde". Schon von seinem inneren Aufbau her 
ist der Satz bis zum Zerreißen gespannt. Ein solcher Satz stößt das Denken 
an, das dazu neigt, ihn ausgleichend zu entschärfen und in eine •erträg- 
liche" Form zu bringen. Die abenteuerliche Geschichte des Verses bildete 
mehrere Versionen aus, die dies vorzüglich leisteten. Die wichtigste lautet: 
•Vertraue so auf Gott, als ob du nichts, Gott allein alles tun werde; wende 
dennoch dabei alle Mühe so an, als ob der Erfolg der Dinge ganz von dir, 
nicht von Gott abhinge"2. Nur diese Form, so sagte man, sei einem so nüch- 
ternen und vernünftigen Christen wie Ignatius zuzutrauen. Hugo Rahner 
führt die Skala der Bedenken der ersten Formel gegenüber an: •Man hat 
das kühn, gedrechselt, barock, wirr und gekünstelt genannt"3. Im Jahre 
1928 schrieb in dieser Zeitschrift C. A. Kneller auf eine Leseranfrage hin, 
daß auch die Formel von Hevenesi in keiner Weise dogmatisch zu beanstan- 
den sei, aber sie gehe ganz auf dessen Rechnung und könne in dieser Form 
nicht von Ignatius stammen. Der Grund: •Die Fassung bei Hevenesi war 
eben zu merkwürdig verschränkt und verschraubt, man goß also denselben 
Gedanken in eine einfachere Form"4. Ganz anders G. Fessard. Er geht in 
seinem Buch über die Dialektik der ignatianischen Exerzitien in genauen 

1 Der lateinische Text: Sic Deo fide, quasi rerum successus omnis a te, nihil a Deo pende- 
ret; ita tarnen iis operam omnem admove, quasi tu nihil, Deus omnia solus sit facturus. 
Vgl. G. Fessard, La dialectique des Exercices spiritueh de Saint Ignace de Loyola, Paris 
1956, 305-363. 
2 Sic Deo fide, quasi tu nihil, Deus omnia solus sit facturus; ita tarnen iis operam omnem 
admove, quasi rerum successus omnis a te, nihil a Deo penderet. 
3 Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, Freiburg 1964, 231. 
4 ZAM 3 (1928) 253-256. 



Karl-Heinz Crumbach 322 

Analysen auf die Quellen zurück, aus denen Hevenesi die Formel gebildet 
hat, und weist nach, daß die •verschränkte" und •verschraubte" Form trotz 
allem am besten den ignatianischen Quellen entspricht, ja, daß sie in ihrer 
Dichte die ganzen Exerzitien in sich konzentriert5. H. Rahner stimmt die- 
sem Urteil zu, fügt ihm nur die Beobachtung an, daß Hevenesi selbst die 
Formel schon 1714 geglättet habe6. Es kann hier nicht darum gehen, das 
Ergebnis der bisherigen historischen Forschung überholen zu wollen. Uns 
genügt die Feststellung, daß es wohl die •schwierigere" Formel ist, die am 
ehesten der Theologie und dem geistlichen Ringen des Ignatius entspricht 
und so eine Frage an uns stellt, die unser geistliches Bemühen in Bewe- 
gung zu bringen vermag. Zuerst aber wollen wir noch einen Blick auf den 
sachlichen Gehalt der abgeänderten Formel, die so vernünftig scheint, 
werfen. 

Hier ist sowohl die Aktivität des Menschen wie auch das Vertrauen auf 
Gott radikal zu Ende gedacht: Vertrauen, als ob alles von Gott abhinge - 
Handeln, als ob alles vom Menschen abhinge. Doch beide stehen unver- 
bunden nebeneinander in einer Art •Stockwerkstheologie" des •koordi- 
nierten .Zusammenspiels'"7 von Gott und Mensch. Das Vertrauen auf Gott 
genügt ganz sich selbst, will sich im ersten Ansatz vollenden in absolutem 
Vertrauen. Auch die menschliche Tat ist letztlich ganz sich selbst über- 
lassen, versteht sich aus sich selbst, •als ob alles nur von ihr abhinge". 
Nebensatz und Hauptsatz katapultieren sich gegenseitig ins Grenzenlose 
und verlieren sich im unendlichen Maß von Glauben und Vertrauen einer- 
seits und menschlicher Tat anderseits. Die absolute Selbst-Behauptung des 
Glaubens wie die des menschlichen Tuns schweben in der Luft, sind ohne 
Verbindung: hier der absolute Glaube - dort die radikale menschliche 
Aktivität, hier Begegnung mit Gott, dort der in sich gesehene Bereich 
menschlicher Möglichkeiten, hier Sonntag - dort Werktag. Beide Sätze 
bleiben ohne Anspruch, weil sie den Menschen aus seiner endlichen Erfah- 
rung herausführen. Das Problem ist aufgelöst und stillschweigend verlas- 
sen: Vertrauen auf Gott und Freiheit des Menschen stehen in verschiedenen 
Ordnungen wie zwei Länder, die die diplomatischen Beziehungen abge- 
brochen haben. Wird im ersten Satz (•Vertraue, als ob alles von Gott 
abhinge") der Primat des absoluten Glaubens feierlich proklamiert, ohne 
wirksam zu werden für die menschliche Tat, kann die menschliche Freiheit 
(•Mühe dich, als ob alles von dir abhinge") in ihrem Bereich eine totale 
Autonomie beanspruchen, die nicht mehr gebunden ist an ihren gläubigen 
Ursprung. Man wird nicht leugnen können, daß eine solche Nebenordnung 

5 Fessard, a.a.O. 305-317. 
6 A.a.O. 231 und Ardiivum Historicum SI 27 (1958) 138-141. 
7 H. Rahner, 231. 



Frage an unseren Glauben 323 

von •Natur und Gnade" bis heute, wenn auch nicht mehr so sehr die 
Theologie, so doch heimlich und kaum bemerkt die Mentalität und Praxis 
vieler Christen beeinflußt. 

Hier zeigt sich der ungeheure Wert der ersten Formel: Das Verhältnis 
von Gnade und Freiheit, göttlicher und menschlicher Tat, erweist sich 
lebendig nur als Frage, nicht aber als glatte Formel. Diese Frage muß 
gelebt werden. Wir verstehen, wie bedeutsam es ist, daß nach dem Urteil 
des Historikers nur die erste Form im Blick auf die Quellen das besagt, 
•was einen der tiefsten Grundzüge der ignatianischen Gnadentheologie 
darstellt"8. 

•Vertraue so auf Gott, als ob der Erfolg der Dinge ganz von dir, nicht von 
Gott abhinge" 

Christsein und Glaube sind identisch. Wo von Christsein die Rede ist, 
erhebt sich sofort die Forderung des Glaubens. Der Glaube an Gott legt 
sich für den Christen aus im Vertrauen auf jene Verheißung, die in Jesus 
Christus alle Zeiten und Räume der Welt für Gott beansprucht hat. 
Welche Gestalt hat dieser Glaube? In welcher konkreten Lebensweise wird 
er wahr? 

Die erste Hälfte unseres Spruches kann uns die Richtung anweisen. 
Glaube lebt nicht, indem er bei sich bleibt. Eine ähnliche Haltung charak- 
terisiert E. Bloch äußerst scharfsinnig: •Da geht einer in sich. Das bessert 
ihn, wie er meint. Doch das merkt niemand, bleibt er darin zu lange. Er 
tritt dann oft nur auf sich selbst herum"9. •Vertraue so auf Gott, als ob alles 
von dir abhinge". Glaube weist über sich hinaus. Nur so kann er sich 
bewahren, nur so kann er sich auch bewahrheiten, verifizieren. Der Glaube 
wird leibhaftig in Erwartungen, die die Wirklichkeit betreffen. Im •als ob 
alles von dir abhinge" sollen die Erwartungen des Glaubens in die Wirk- 
lichkeit des Lebens eingreifen •und müssen ihre Bedeutung in Lebens- 
formen ausbuchstabieren"10. Der Glaube muß sich vor einer Welt verant- 
worten, in der verständliches Verhalten nur möglich ist durch Praxis. •Der 
christliche Glaube insistiert darauf, daß in der Botschaft Jesu mehr Fragen 
gestellt waren, als die urchristlichen Zeugen beantwortet haben. Ihre 
Wirkung entlud sich zwar unter den historischen Bedingungen des ersten 
Jahrhunderts, ging aber darin nicht auf. Der christliche Glaube erwartet, 
daß die Botschaft Jesu auch in den Lebensformen des 20. Jahrhunderts 

s Ebd. 
9 E. Bloch, Atheismus im Christentum, Frankfurt 1968, 29. 
10 H. D. Bastian, Theologie der Frage, München 1969,238. 



Karl-Heinz Crumbadi 324 

wirkt, funktioniert, sich in Anwendungen bewährt"11. Bedeutet Glauben 
nun etwa einfach: Sieh zu, alles hängt von dir ab? Dann würde sich der 
Glaube auflösen in eine Beschäftigungstherapie, die sich, dispensiert vom 
Glauben, selbst genügte. Wenn wir unseren Satz genauer ansehen, wird 
deutlich, daß wir das •Als ob" beachten müssen. Das •Als ob" zeigt sich als 
Entwurf des Glaubens selbst, der Glaube entwirft ein Verhältnis zur Welt, 
•als ob" alles von mir abhinge. Wir erkennen hier die Denkform der 
Hypothese12. Eine Hypothese muß ihre Bewährung offenlassen, da sie zum 
Teil wahr und zum Teil falsch sein kann. Indem sie sich einläßt auf das 
Abenteuer ihrer Bewährung, ermöglicht sie den Vorgriff auf neue Erfah- 
rungen. Der Glaube steht also nicht neben oder jenseits unserer Erfahrung, 
er bringt sie auch nicht zum Abschluß, sondern ermöglicht dem Menschen 
Erfahrung und eröffnet in ihr den Raum, in dem er zur Bewährung kommt. 
Der Glaube hält uns offen auf immer neue Erfahrungen und verweigert 
entschieden, daß unser Suchen und Mühen zur Ruhe gelangt. Erst so ist er 
auch offen für die überraschende und unverfügbare Erfahrung Gottes. 
Kraft meines Glaubens ist mein Wille aufgerufen, sein Äußerstes zu tun, 
•als ob alles von mir, nicht von Gott abhinge". Die Hypothese setzt aller- 
dings voraus, daß der Erfolg der Dinge •zum Teil" von Gott abhängt, sie ist 
eindringliche Mahnung, in meinem Tun meine realen, endlich bleibenden 
Möglichkeiten nicht zu überschätzen. Doch kann man den •Anteil" Gottes 
und den des Menschen am Erfolg der Dinge nicht verrechnend aufteilen. 
Das Verhältnis von göttlicher Tat und menschlichem Handeln ist keine 
starre Formel, die mein Handeln überfremdet, sondern wird selbst erst 
durch die Geschichte, auf die sich der Glaube einläßt, an den Tag gebracht. 
Wir können nicht sagen: Bis hierher gehen die menschlichen Kräfte, und 
dann muß Gott eingreifen, sondern der Mensch muß seine letzten Mög- 
lichkeiten ausschöpfen, und nur so kann er der Tat Gottes begegnen. Darin 
liegt die Wahrheit der Hypothese, daß sie mich von der Illusion befreit zu 
glauben, ich könne mich im Vertrauen total Gott in die Arme werfen, ohne 
daß ich vorher alles mir Mögliche tue, um die Welt zu verändern. Doch 
eines bleibt: Der Glaube läßt im •Als ob" die Zukunft der göttlichen All- 
macht offen, weist sie nicht aus dem Bereich unserer Erfahrung aus. Das 
Sicheinlassen auf unsere menschlichen Möglichkeiten kann sich am Ende 
erweisen als Sicheinlassen auf die überraschenden Möglichkeiten des gött- 
lichen Handelns, auf seine Zukunft zur Welt. 

Eines steht also fest: Der Glaube fordert unser Eingehen auf die Pro- 
bleme unserer Welt und unsere äußerste Anstrengung, sie zu bewältigen, 

» Ebd. 
12 Fessard verwendet diesen Begriff zur Deutung. 



Frage an unseren Glauben 325 

ohne aber die Abhängigkeit unseres Tuns vom Glauben an die Macht der 
göttlichen Gnade zu lockern. Gott ist in Jesus Christus Mensch geworden. 
Deshalb macht sich der Glaube an Gott zu nichts im •als ob alles von dir, 
nicht von Gott abhinge". •Christliche Hoffnung ist dann nicht Vertröstung 
auf ein Jenseits, sondern stellt den Betroffenen an die Front des aposto- 
lischen Geschehens hier, in den Schmerz der Liebe hinein ... Die Hoff- 
nung führt aus dem Lager hinaus in die Schmach hinein, und die Erwar- 
tung der göttlichen Zukunft macht bereit, das ,Kreuz der Gegenwart' 
(Hegel) auf sich zu nehmen"18. Wenn wir nüchtern unser Tun betrachten, 
stellt sich dann nicht notgedrungen die Frage: Was bringt unser Einsatz 
schon ein auf dem Hintergrund der Geschichte, die Gott mit dem Menschen 
treibt und die nur er vollenden kann? Soll man sich da nicht von vorn- 
herein auf Gott verlassen, sich auf ihn werfen, weil unser Beitrag so 
unwesentlich, so unbedeutend und so fragmentarisch ist? Aber der Glaube 
lehrt uns, daß gerade das Vertrauen auf Gott uns einweist in die Endlich- 
keit unseres Tuns, in die scheinbare Vergeblichkeit unserer Arbeit, in die 
Unbedeutendheit des Alltäglichen. Der Glaube schärft uns ein, daß der 
Christ •zu eigentlichem Engagement dem Geschichtlichen gegenüber 
ermächtigt und verpflichtet ist, auch dort noch, wo er die Kontingenz und 
somit die Relativität des Geschichtlichen erkennt und leidend erfährt"14. Er 
muß seine Geschichte absolut ernst nehmen, weil Gott selbst ihr •den Ernst 
der Situation verleiht, in der ein ewiges Geschick vor Gott geschieht"15. 
Glaube verlangt das selbstvergessene Mühen an der alltäglichen Pflicht 
und verleiht als Vertrauen auf Gott die Gewißheit, daß in der Verwirk- 
lichung dessen, was unserer endlichen Kraft möglich ist, Absolutes 
geschieht, daß es in meiner endlichen Tat um alles geht und daß nichts 
anderes meinem Leben Sinn und Heil vermitteln kann als die Leidenschaft 
meines Einsatzes in nie zu enttäuschender Liebe zum Nächsten. Die Hoff- 
nung auf die Allmacht Gottes braucht die Armut unseres Mühens. Glaube 
und Vertrauen können sich nicht in sich selber vollenden. •Der Glaube 
meint vielmehr, daß durch die Christusgeschichte und die Verheißungen 
des Evangeliums Gott dem Menschen seine Zukunft eröffnet und ihm damit 
Freiheit eingeräumt habe. Die christliche Hoffnung wird also ihre Erfül- 
lung nicht als ein Fatum nur abwarten, sondern im Ergreifen dessen, was 
geschichtlich möglich ist, nach dieser Erfüllung auch suchen"18. Kirche und 
Christenheit dürfen ihre Mitte niemals in sich selbst haben. Die Pastoral- 
konstitution über •Die Kirche in der Welt von heute" setzt sich ein sehr 

13 J. Moltmann, Perspektiven der Theologie, München 1968, 228 f. 
14 K. Rahner, Schriften zur Theologie VI, Einsiedeln 1965, 70. 
15 Ebd. 72. 
w Moltmann, a.a.O. 255. 



Karl-Heinz Crumbach 326 

mutiges und in vielem zukunftsweisendes Programm: •Freude und Hoff- 
nung, Trauer und Angst der Menschen von heute, besonders der Armen 
und Bedrängten aller Art, sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und 
Angst der Jünger Christi"17. 

•Wende dennoch dabei alle Mühe so an, als ob du nichts, Gott allein alles 
tun werde" 

In der Verwirklichung des Menschenmöglichen macht der Glaube seine 
Erfahrungen. Dort muß er sich bewähren und ausweisen. Dort ist er aber 
nicht nur mit dem Gelingen, sondern auch mit dem Scheitern seiner Be- 
mühungen konfrontiert. Diese Erfahrung wegzudisputieren wäre eine 
dumme Illusion, wäre die naive Sicherheit, die Welt würde mit jeder 
unserer Taten besser, unsere Gesellschaft gerechter, die Menschheit mensch- 
licher, als gingen wir schnurstracks der besten aller Welten entgegen. Dem 
Scharfsichtigen ist der größte Schmerz die Enttäuschung der Geschichte und 
die bittere, aber schlichte menschliche Tatsache, daß nicht einfach der 
Friede und das Glück auf der Erde wachsen, sondern immer wieder ersticken 
in der giftigen Atmosphäre menschlicher Eigensucht und Kleinheit und 
belastet bleiben von dem Schwergewicht politischer Interessen und •Rück- 
sichten". Je ehrgeiziger die Pläne waren, die Welt zu verändern, um so 
enttäuschender scheinen die •Erfolge" und die immer neu auftauchenden 
Hindernisse. Auch mein bestes Bemühen erfahre ich immer schon als über- 
fordert, überfordert aber nicht durch eine fremde Norm, sondern von 
meinen eigenen Möglichkeiten radikalerer Liebe und entschiedeneren Ein- 
satzes, die Gott uns schenkte. •Setze so dein Bemühen ein, als ob du nichts, 
Gott allein alles tun werde". Gibt dieser Satz nicht der Erfahrung recht? 
Weshalb soll ich mich in Enttäuschung und unnützem Leid verbrauchen? 
Besser ein Leben, das sich schont und die Stunde Gottes erwartet, •als ob 
Gott alles allein tun werde". Diese Deutung wäre glatt und bequem, zu 
glatt, weil sie das •Als ob" unterschlägt18. Ich kann niemals, enttäuscht von 
meiner Arbeit, hingehen und diesen Spruch als alleinseligmachendes Motto 
anwenden und mich dispensiert glauben davon, weiterzumachen und nicht 
zu erlahmen, auch wenn dies noch so gläubig und vertrauensvoll, noch so 
realistisch erscheint. Der wahre Sinn des •Als-ob"-Satzes ist es, die 
Souveränität des göttlichen Wirkens bewußt zu halten und mich vor Stolz 
zu bewahren. Als Hypothese kann der Satz jedoch mein Handeln nicht 
lähmen wie ein Beruhigungsmittel, denn der Keil des •Als ob" ist getrie- 
ben zwischen mir und der Resignation und Verzweiflung, ja noch mehr: 

17 Nr. 1. 
18 Vgl. Fessard, a.a.O. 



Frage an unseren Glauben 327 

Er fordert mein Bemühen neu heraus, sich hineinzustellen in die unerhörte 
Über-Forderung, die darin liegt, daß •Gott allein alles tun werde". Dar- 
auf stützt sich alle Mühe des Neubeginns und der alltäglichen Kleinarbeit. 

Die Vorstellung der göttlichen Macht, die ohne den Menschen wirkt (•du 
nichts, Gott allein alles") scheint zunächst jede Anstrengung sinnlos zu 
machen. In Wirklichkeit zeigt sie, daß alles Ringen und Sorgen des Men- 
schen das Unmaß göttlicher Ziele vor sich hat und sich niemals weder 
aufhalten lassen darf von Enttäuschung noch verbissen suchen darf nach 
einer illusorischen Perfektion dessen, was immer vorläufig bleibt auf das 
•Gott allein alles", das alles menschliche Tun über sich hinaustreibt und 
die Unruhe der Unzufriedenen stimuliert. Vermessenheit und Verzweif- 
lung sind beide in gleicher Weise die Weigerung des Menschen, sich von 
Gott ergreifen und von sich wegreißen zu lassen19. J. Moltmann schreibt 
den erstaunlichen Satz: •Das soziale und politische Engagement der Chri- 
sten ginge in die Irre, stünde dahinter und darin nicht die Erwartung der 
Gegenwart Gottes selbst... Gäbe es keine Hoffnung gegen die Schuld 
und das leer ausgehende Leben, das heißt keine Hoffnung auf das Kom- 
men Gottes selbst, so wäre alles andere nur eine Renovierung des Gefäng- 
nisses, aber kein wirklicher Ausbruch aus dem Gefängnis in das Land der 
Freiheit"20. Nur die Hoffnung, daß Gott selbst zu uns kommt, •Gott allein 
alles tun werde", und wir nur darin auf Gott zugehen können mit allem 
uns möglichen Einsatz, kann die Anstrengung unseres täglichen Mühens 
vor Langeweile, Resignation und Verdruß bewahren. In Jesus ist Gott zu 
den Menschen gekommen und hat sich in letzter Leidenschaft hinein- 
gegeben in die Mühen und Leiden menschlicher Geschichte. Unerschütter- 
lichen Elan erhält die menschliche Aktivität nur dadurch, daß in Jesus 
Christus das Leiden an den Zuständen der Gegenwart Gottes eigenes 
Leiden geworden ist, daß mein Scheitern und das dauernde Zurückbleiben 
der Welt hinter ihren Möglichkeiten Gott selbst bewegt und ihn nicht nur 
warten läßt, bis er angesichts restlosen Versagens das Wunder endgültiger 
Verwandlung der Wirklichkeit wirkt. Darum wird aber umgekehrt •das 
Leiden der Christen zum Gestaltwerden Christi in der Welt"21. In diesem 
Ausharren wird das •Gott allein alles" verstehbar als Auferstehungsver- 
heißung22. Im Maße, wie ich in der Kraft dieser Verheißung das •Kreuz der 
Gegenwart" annehme, vereine ich meinen Willen und meine Freiheit mit 
dem Willen Gottes, des Herrn der Geschichte: Mein Handeln vollendet 
sich nicht in sich selbst, sondern im Vertrauen auf den Sieg Gottes über 

>• K. Rahner, Schriften zur Theologie VIII, Einsiedeln 1968, 570. 
20 Moltmann, a.a.O. 145. 
21 Ebd. 229. 
22 Fessard, a.a.O. 326. 



Karl-Heinz Crumbach 328 

jede Widerwärtigkeit, und wäre es der Tod. Der Elan des Christen, der 
durch nichts zu enttäuschen ist, weist jede Illusion von sich weg. Gerade so 
vermittelt er der Menschheit •den Geist, der inmitten der Anfechtungen, 
der Zerrissenheit, der Schmerzen und der Absurditäten das Wunder des 
Durchhaltens und Bestehens schenkt; den Geist der Hoffnung, wo sichtbar 
nichts mehr zu hoffen ist; den Geist dessen, der aus dem Tode Leben schafft 
und das, was nichts ist, ins Dasein ruft (Rom 4,17 f.)"23. •Vertraue so auf 
Gott, als ob der Erfolg der Dinge ganz von dir, nicht von Gott abhinge; 
wende dennoch dabei alle Mühe so an, als ob du nichts, Gott allein alles 
tun werde". 

Der unschätzbare Wert unserer ignatianischen Formel liegt darin, daß 
sie eine Deutung unserer Erfahrung bietet, aber auch darin, daß sie diese in 
Unruhe versetzt und Fragen an sie stellt. Der Glaube an Gott fordert das 
Mühen und Ringen um die Beseitigung aller Nöte, das sich in der eigenen 
Dynamik vollendet im absoluten Vertrauen auf den Herrn der Welt und 
so dem Gesetz begegnet, nach dem es angetreten war. Sowohl H. Rahner 
wie auch G. Fessard sehen in dem Spruch eine Kurzformel der ignatiani- 
schen Spiritualität und der Exerzitien24. Man mag hier denken an die 
Spannung von •Fundament" und •Betrachtung zur Erlangung der Liebe" 
in den Exerzitien. Auch das •Fundament" leitet uns an, aus dem Glauben 
heraus im Gebrauch unserer natürlichen Fähigkeiten ein Maximum zur 
Ehre Gottes zu erreichen. Die •Betrachtung zur Erlangung der Liebe" 
läßt alle menschliche Aktivität wieder übergehen in das •Suscipe", das 
Gebet des absoluten Vertrauens auf Gott, in das Geständnis, daß ich nichts, 
•Gott allein alles tun werde". In diese Spannung eingelassen ist aber das 
•Mehr", das den Rhythmus der Exerzitien beherrscht. Das •Mehr" erweist 
sich für unsere Frage als •Grundwort des von Gott, dem ,immer Größeren' 
ergriffenen Menschen"25, der sich immer wieder überfordern läßt in der 
Annahme des Kreuzes alltäglicher Mühen. Der Spruch aus ignatianischem 
Geist, den Hevenesi in so einmaliger Weise formulierte, kann für den 
Christen ebenso wie das •Magis" gelten als •das von Christus selbst auf- 
gedeckte Axiom seines Lebens"26, das ihm Elan und Richtung verleihen 
kann. 

23 Moltmann, a.a.O. 231. 
24 H. Rahner, 230-232 und Fessard, 317 und 320. 
25 H. Rahner, a.a.O. 253. 
28 Ebd. 




