Ein ignatianisches Wort als Frage an unseren Glauben
Karl-Heinz Crumbach, Innsbruck/Aachen

Der ungarische Jesuit Gabriel Hevenesi veroffentlichte im Jahre 1705 eine
Sammlung ignatianischer Maximen fiir jeden Tag des Jahres, die ,Scin-
tillae Ignatianae“. Eine der tiefgriindigsten dieser ,Tagesdevisen® lautet
in wortlicher Ubersetzung: ,Vertraue so auf Gott, als ob der Erfolg der
Dinge ganz von dir, nicht von Gott abhinge; wende dennoch dabei alle
Miihe so an, als ob du nichts, Gott allein alles tun werde“!. Vertrauen auf
Gott und menschliches Tun durchdringen sich gegenseitig: gerade das
grofite Vertrauen auf die Tat Gottes hat zur inneren Bedingung die dufler-
ste Anstrengung von seiten des Menschen, und diese wieder geht auf ihrem
Hohepunkt iiber in das unerschitterliche Vertrauen und Wissen, daf} ,du
nichts, Gott allein alles tun werde“. Schon von seinem inneren Aufbau her
ist der Satz bis zum Zerreifien gespannt. Ein solcher Satz stofit das Denken
an, das dazu neigt, ihn ausgleichend zu entschirfen und in eine Jertrag-
liche Form zu bringen. Die abenteuerliche Geschichte des Verses bildete
mehrere Versionen aus, die dies vorziglich leisteten. Die wichtigste lautet:
,Vertraue so auf Gott, als ob du nichts, Gott allein alles tun werde; wende
dennoch dabei alle Miihe so an, als ob der Erfolg der Dinge ganz von dir,
nicht von Gott abhinge“2. Nur diese Form, so sagte man, sei einem so niich-
ternen und verniinftigen Christen wie Ignatius zuzutrauen. Hugo Rahner
fiihrt die Skala der Bedenken der ersten Formel gegeniiber an: ,Man hat
das kithn, gedrechselt, barock, wirr und gekiinstelt genannt“s. Im Jahre
1928 schrieb in dieser Zeitschrift C. A. Kneller auf eine Leseranfrage hin,
dafl auch die Formel von Hevenesi in keiner Weise dogmatisch zu beanstan-
den sei, aber sie gehe ganz auf dessen Rechnung und kénne in dieser Form
nicht von Ignatius stammen. Der Grund: ,Die Fassung bei Hevenesi war
eben zu merkwiirdig verschrankt und verschraubt, man gof§ also denselben
Gedanken in eine einfachere Form“4. Ganz anders G. Fessard. Er geht in
seinem Buch iiber die Dialektik der ignatianischen Exerzitien in genauen

1 Der lateinische Text: Sic Deo fide, quasi rerum successus omnis a te, nihil a Deo pende-
ret; ita tamen iis operam omnem admove, quasi tu nihil, Deus omnia solus sit facturus.
Vgl. G. Fessard, La dialectique des Exercices spirituels de Saint Ignace de Loyola, Paris
1956, 305-363.

2 Sic Deo fide, quasi tu nihil, Deus omnia solus sit facturus; ita tamen iis operam omnem
admove, quasi rerum successus omnis a te, nihil 2 Deo penderet.

3 Jgnatius von Loyola als Mensch und Theologe, Freiburg 1964, 231.

4 ZAM 3 (1928) 258-256.



Karl-Heinz Crumbach 322

Analysen auf die Quellen zuriick, aus denen Hevenesi die Formel gebildet
hat, und weist nach, dafl die , verschrankte® und , verschraubte® Form trotz
allem am besten den ignatianischen Quellen entspricht, ja, dafl sie in ihrer
Dichte die ganzen Exerzitien in sich konzentriert®. H. Rahner stimmt die-
sem Urteil zu, figt thm nur die Beobachtung an, dafl Hevenesi selbst die
Formel schon 1714 geglittet habe®. Es kann hier nicht darum gehen, das
Ergebnis der bisherigen historischen Forschung iiberholen zu wollen. Uns
geniigt die Feststellung, dafl es wohl die ,schwierigere® Formel ist, die am
ehesten der Theologie und dem geistlichen Ringen des Ignatius entspricht
und so eine Frage an uns stellt, die unser geistliches Bemiihen in Bewe-
gung zu bringen vermag. Zuerst aber wollen wir noch einen Blick auf den
sachlichen Gehalt der abgeinderten Formel, die so verninftig scheint,
werfen.

Hier ist sowohl die Aktivitdt des Menschen wie auch das Vertrauen auf
Gott radikal zu Ende gedacht: Vertrauen, als ob alles von Gott abhinge —
Handeln, als ob alles vom Menschen abhinge. Doch beide stehen unver-
bunden nebeneinander in einer Art ,Stockwerkstheologie“ des ,koordi-
nierten .Zusammenspiels “? von Gott und Mensch. Das Vertrauen auf Gott
geniigt ganz sich selbst, will sich im ersten Ansatz vollenden in absolutem
Vertrauen. Auch die menschliche Tat ist letztlich ganz sich selbst iiber-
lassen, versteht sich aus sich selbst, ,als ob alles nur von ihr abhinge®.
Nebensatz und Hauptsatz katapultieren sich gegenseitig ins Grenzenlose
und verlieren sich im unendlichen Maf} von Glauben und Vertrauen einer-
seits und menschlicher Tat anderseits. Die absolute Selbst-Behauptung des
Glaubens wie die des menschlichen Tuns schweben in der Luft, sind ohne
Verbindung: hier der absolute Glaube — dort die radikale menschliche
Aktivitit, hier Begegnung mit Gott, dort der in sich gesehene Bereich
menschlicher Moglichkeiten, hier Sonntag — dort Werktag. Beide Sitze
bleiben ohne Anspruch, weil sie den Menschen aus seiner endlichen Erfah-
rung herausfithren. Das Problem ist aufgeldst und stillschweigend verlas-
sen: Vertrauen auf Gott und Freiheit des Menschen stehen in verschiedenen
Ordnungen wie zwei Lander, die die diplomatischen Beziehungen abge-
brochen haben. Wird im ersten Satz (,Vertraue, als ob alles von Gott
abhinge“) der Primat des absoluten Glaubens feierlich proklamiert, ohne
wirksam zu werden fur die menschliche Tat, kann die menschliche Freiheit
(,Miihe dich, als ob alles von dir abhinge®) in ihrem Bereich eine totale
Autonomie beanspruchen, die nicht mehr gebunden ist an ihren glaubigen
Ursprung. Man wird nicht leugnen konnen, daf eine solche Nebenordnung

5 Fessard, a.a.0. 305-317.
¢ A.a.0. 231 und Archivum Historicum SI 27 (1958) 138-141.
7 H. Rahner, 231.



Frage an unseren Glauben 323

von ,Natur und Gnade“ bis heute, wenn auch nicht mehr so sehr die
Theologie, so doch heimlich und kaum bemerkt die Mentalitit und Praxis
vieler Christen beeinflufit.

Hier zeigt sich der ungeheure Wert der ersten Formel: Das Verhiltnis
von Gnade und Freiheit, gottlicher und menschlicher Tat, erweist sich
lebendig nur als Frage, nicht aber als glatte Formel. Diese Frage muf}
gelebt werden. Wir verstehen, wie bedeutsam es ist, dal nach dem Urteil
des Historikers nur die erste Form im Blick auf die Quellen das besagt,
,was einen der tiefsten Grundziige der ignatianischen Gnadentheologie
darstellt“s,

, Vertraue so auf Gott, als ob der Erfolg der Dinge ganz von dir, nicht von
Gott abhinge”

Christsein und Glaube sind identisch. Wo von Christsein die Rede ist,
erhebt sich sofort die Forderung des Glaubens. Der Glaube an Gott legt
sich fiir den Christen aus im Vertrauen auf jene Verheiflung, die in Jesus
Christus alle Zeiten und Ridume der Welt fiir Gott beansprucht hat.
Welche Gestalt hat dieser Glaube? In welcher konkreten Lebensweise wird
er wahr?

Die erste Hilfte unseres Spruches kann uns die Richtung anweisen.
Glaube lebt nicht, indem er bei sich bleibt. Eine dhnliche Haltung charak-
terisiert E. Bloch duferst scharfsinnig: ,Da geht einer in sich. Das bessert
ihn, wie er meint. Doch das merkt niemand, bleibt er darin zu lange. Er
tritt dann oft nur auf sich selbst herum*?. , Vertraue so auf Gott, als ob alles
von dir abhinge®. Glaube weist iiber sich hinaus. Nur so kann er sich
bewahren, nur so kann er sich auch bewahrheiten, verifizieren. Der Glaube
wird leibhaftig in Erwartungen, die die Wirklichkeit betreffen. Im ,als ob
alles von dir abhinge“ sollen die Erwartungen des Glaubens in die Wirk-
lichkeit des Lebens eingreifen ,und miissen ihre Bedeutung in Lebens-
formen ausbuchstabieren“®, Der Glaube muf sich vor einer Welt verant-
worten, in der verstindliches Verhalten nur moglich ist durch Praxis. ,Der
christliche Glaube insistiert darauf, daf in der Botschaft Jesu mehr Fragen
gestellt waren, als die urchristlichen Zeugen beantwortet haben. Ihre
Wirkung entlud sich zwar unter den historischen Bedingungen des ersten
Jahrhunderts, ging aber darin nicht auf. Der christliche Glaube erwartet,
daf die Botschaft Jesu auch in den Lebensformen des 20. Jahrhunderts

8 Ebd.
9 E. Bloch, Atheismus im Christentum, Frankfurt 1968, 29.
10 H. D. Bastian, Theologie der Frage, Munchen 1969, 238.



Karl-Heinz Crumbach 324

wirkt, funktioniert, sich in Anwendungen bewihrt“!!. Bedeutet Glauben
nun etwa einfach: Sieh zu, alles hingt von dir ab? Dann wiirde sich der
Glaube auflésen in eine Beschiftigungstherapie, die sich, dispensiert vom
Glauben, selbst geniigte. Wenn wir unseren Satz genauer ansehen, wird
deutlich, daf wir das , Als ob“ beachten miissen. Das ,Als ob“ zeigt sich als
Entwurf des Glaubens selbst, der Glaube entwirft ein Verhiltnis zur Welt,
,als ob“ alles von mir abhinge. Wir erkennen hier die Denkform der
Hypothese?®, Eine Hypothese muf} ihre Bewihrung offenlassen, da sie zum
Teil wahr und zum Teil falsch sein kann. Indem sie sich einldfit auf das
Abenteuer ihrer Bewihrung, erméglicht sie den Vorgriff auf neue Erfah-
rungen. Der Glaube steht also nicht neben oder jenseits unserer Erfahrung,
er bringt sie auch nicht zum Abschluff, sondern erméglicht dem Menschen
Erfahrung und eréffnet in ihr den Raum, in dem er zur Bewdhrung kommt.
Der Glaube hilt uns offen auf immer neue Erfahrungen und verweigert
entschieden, dafl unser Suchen und Mihen zur Ruhe gelangt. Erst so ist er
auch offen fiir die iiberraschende und unverfiigbare Erfahrung Gottes.
Kraft meines Glaubens ist mein Wille aufgerufen, sein Auflerstes zu tun,
,als ob alles von mir, nicht von Gott abhinge*. Die Hypothese setzt aller-
dings voraus, dafl der Erfolg der Dinge ,,zum Teil“ von Gott abhéngt, sie ist
eindringliche Mahnung, in meinem Tun meine realen, endlich bleibenden
Moglichkeiten nicht zu tiberschitzen. Doch kann man den ,Anteil” Gottes
und den des Menschen am Erfolg der Dinge nicht verrechnend aufteilen.
Das Verhiltnis von géttlicher Tat und menschlichem Handeln ist keine
starre Formel, die mein Handeln iiberfremdet, sondern wird selbst erst
durch die Geschichte, auf die sich der Glaube einldfit, an den Tag gebracht.
Wir kénnen nicht sagen: Bis hierher gehen die menschlichen Krifte, und
dann mufl Gott eingreifen, sondern der Mensch muff seine letzten Maog-
lichkeiten ausschopfen, und nur so kann er der Tat Gottes begegnen. Darin
liegt die Wahrheit der Hypothese, daf sie mich von der Illusion befreit zu
glauben, ich kénne mich im Vertrauen total Gott in die Arme werfen, ohne
daf ich vorher alles mir Mogliche tue, um die Welt zu verdndern. Doch
eines bleibt: Der Glaube 148t im , Als ob“ die Zukunft der gottlichen All-
macht offen, weist sie nicht aus dem Bereich unserer Erfahrung aus. Das
Sicheinlassen auf unsere menschlichen Moglichkeiten kann sich am Ende
erweisen als Sicheinlassen auf die tiberraschenden Moglichkeiten des gott-
lichen Handelns, auf seine Zukunft zur Welt.

Eines steht also fest: Der Glaube fordert unser Eingehen auf die Pro-
bleme unserer Welt und unsere duflerste Anstrengung, sie zu bewdltigen,

1 Ebd.
12 Fessard verwendet diesen Begriff zur Deutung.



Frage an unseren Glauben 325

ohne aber die Abhingigkeit unseres Tuns vom Glauben an die Macht der
gottlichen Gnade zu lockern. Gott ist in Jesus Christus Mensch geworden.
Deshalb madht sich der Glaube an Gott zu nichts im ,als ob alles von dir,
nicht von Gott abhinge*. ,,Christliche Hoffnung ist dann nicht Vertrostung
auf ein Jenseits, sondern stellt den Betroffenen an die Front des aposto-
lischen Geschehens hier, in den Schmerz der Liebe hinein ... Die Hoff-
nung fithrt aus dem Lager hinaus in die Schmach hinein, und die Erwar-
tung der gottlichen Zukunft macht bereit, das ,Kreuz der Gegenwart’
(Hegel) auf sich zu nehmen“®*, Wenn wir niichtern unser Tun betrachten,
stellt sich dann nicht notgedrungen die Frage: Was bringt unser Einsatz
schon ein auf dem Hintergrund der Geschichte, die Gott mit dem Menschen
treibt und die nur er vollenden kann? Soll man sich da nicht von vorn-
herein auf Gott verlassen, sich auf ihn werfen, weil unser Beitrag so
unwesentlich, so unbedeutend und so fragmentarisch ist? Aber der Glaube
lehrt uns, dafl gerade das Vertrauen auf Gott uns einweist in die Endlich-
keit unseres Tuns, in die scheinbare Vergeblichkeit unserer Arbeit, in die
Unbedeutendheit des Alltdglichen. Der Glaube schirft uns ein, dafl der
Christ ,zu eigentlichem Engagement dem Geschichtlichen gegeniiber
ermichtigt und verpflichtet ist, auch dort noch, wo er die Kontingenz und
somit die Relativitit des Geschichtlichen erkennt und leidend erfahrt“*4. Er
muf seine Geschichte absolut ernst nehmen, weil Gott selbst ihr ,den Ernst
der Situation verleiht, in der ein ewiges Geschick vor Gott geschieht.
Glaube verlangt das selbstvergessene Mithen an der alltdglichen Pflicht
und verleiht als Vertrauen auf Gott die Gewiflheit, daf} in der Verwirk-
lichung dessen, was unserer endlichen Kraft méglich ist, Absolutes
geschieht, dafl es in meiner endlichen Tat um alles geht und dafl nichts
anderes meinem Leben Sinn und Heil vermitteln kann als die Leidenschaft
meines Einsatzes in nie zu enttduschender Liebe zum Nachsten. Die Hoff-
nung auf die Allmacht Gottes braucht die Armut unseres Mithens. Glaube
und Vertrauen konnen sich nicht in sich selber vollenden. ,Der Glaube
meint vielmehr, dafl durch die Christusgeschichte und die Verheiflungen
des Evangeliums Gott dem Menschen seine Zukunft eréffnet und ihm damit
Freiheit eingerdumt habe. Die christliche Hoffnung wird also ihre Erfiil-
lung nicht als ein Fatum nur abwarten, sondern im Ergreifen dessen, was
geschichtlich moglich ist, nach dieser Erfiillung auch suchen®. Kirche und
Christenheit diirfen ihre Mitte niemals in sich selbst haben. Die Pastoral-
konstitution iiber ,Die Kirche in der Welt von heute® setzt sich ein sehr

18 J. Moltmann, Perspekiiven der Theologie, Miinchen 1968, 228 f.
14 K. Rahner, Sdhrifien zur Theologie V1, Einsiedeln 1965, 70.

15 Ebd. 72.

16 Moltmann, a.a.0. 255.



Karl-Heinz Crumbach 326

mutiges und in vielem zukunftsweisendes Programm: ,Freude und Hoff-
nung, Trauer und Angst der Menschen von heute, besonders der Armen
und Bedringten aller Art, sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und
Angst der Jinger Christi*.

. Wende dennoch dabei alle Miihe so an, als ob du nichts, Gott allein alles

tun werde“

In der Verwirklichung des Menschenmoglichen macht der Glaube seine
Erfahrungen. Dort muf er sich bewahren und ausweisen. Dort ist er aber
nicht nur mit dem Gelingen, sondern auch mit dem Scheitern seiner Be-
mithungen konfrontiert. Diese Erfahrung wegzudisputieren wire eine
dumme Illusion, wire die naive Sicherheit, die Welt wiirde mit jeder
unserer Taten besser, unsere Gesellschaft gerechter, die Menschheit mensch-
licher, als gingen wir schnurstracks der besten aller Welten entgegen. Dem
Scharfsichtigen ist der grofite Schmerz die Enttduschung der Geschichte und
die bittere, aber schlichte menschliche Tatsache, dafl nicht einfach der
Friede und das Gliick auf der Erde wachsen, sondern immer wieder ersticken
in der giftigen Atmosphire menschlicher Eigensucht und Kleinheit und
belastet bleiben von dem Schwergewicht politischer Interessen und , Riick-
sichten”. Je ehrgeiziger die Pldne waren, die Welt zu verdndern, um so
enttiuschender scheinen die ,Erfolge“ und die immer neu auftauchenden
Hindernisse. Auch mein bestes Bemithen erfahre ich immer schon als iiber-
fordert, iberfordert aber nicht durch eine fremde Norm, sondern von
meinen eigenen Méglichkeiten radikalerer Liebe und entschiedeneren Ein-
satzes, die Gott uns schenkte. ,Setze so dein Bemiihen ein, als ob du nichts,
Gott allein alles tun werde“. Gibt dieser Satz nicht der Erfahrung recht?
Weshalb soll ich mich in Enttduschung und unniitzem Leid verbrauchen?
Besser ein Leben, das sich schont und die Stunde Gottes erwartet, ,als ob
Gott alles allein tun werde“. Diese Deutung ware glatt und bequem, zu
glatt, weil sie das ,,Als ob“ unterschldgt!®. Ich kann niemals, enttauscht von
meiner Arbeit, hingehen und diesen Spruch als alleinseligmachendes Motto
anwenden und mich dispensiert glauben davon, weiterzumachen und nicht
zu erlahmen, auch wenn dies noch so glaubig und vertrauensvoll, noch so
realistisch erscheint. Der wahre Sinn des ,Als-ob“-Satzes ist es, die
Souverinitit des gottlichen Wirkens bewuf8t zu halten und mich vor Stolz
zu bewahren. Als Hypothese kann der Satz jedoch mein Handeln nicht
lihmen wie ein Beruhigungsmittel, denn der Keil des ,Als ob® ist getrie-
ben zwischen mir und der Resignation und Verzweiflung, ja noch mehr:

17 Nr. 1.
18 Vgl. Fessard, a.a.0.



Frage an unseren Glauben 327

Fr fordert mein Bemiihen neu heraus, sich hineinzustellen in die unerhorte
Uber-Forderung, die darin liegt, daf§ ,Gott allein alles tun werde“. Dar-
auf stiitzt sich alle Mithe des Neubeginns und der alltaglichen Kleinarbeit.

Die Vorstellung der gottlichen Macht, die ohne den Menschen wirkt (,du
nichts, Gott allein alles“) scheint zunichst jede Anstrengung sinnlos zu
machen. In Wirklichkeit zeigt sie, daff alles Ringen und Sorgen des Men-
schen das Unmaf gottlicher Ziele vor sich hat und sich niemals weder
aufhalten lassen darf von Enttiuschung noch verbissen suchen darf nach
einer illusorischen Perfektion dessen, was immer vorlaufig bleibt auf das
,Gott allein alles*, das alles menschliche Tun iiber sich hinaustreibt und
die Unruhe der Unzufriedenen stimuliert. Vermessenheit und Verzweif-
lung sind beide in gleicher Weise die Weigerung des Menschen, sich von
Gott ergreifen und von sich wegreifien zu lassen®. J. Moltmann schreibt
den erstaunlichen Satz: ,Das soziale und politische Engagement der Chri-
sten ginge in die Irre, stiinde dahinter und darin nicht die Erwartung der
Gegenwart Gottes selbst. .. Gibe es keine Hoffnung gegen die Schuld
und das leer ausgehende Leben, das heifit keine Hoffnung auf das Kom-
men Gottes selbst, so wire alles andere nur eine Renovierung des Geféng-
nisses, aber kein wirklicher Ausbruch aus dem Geféngnis in das Land der
Freiheit“?. Nur die Hoffnung, dafl Gott selbst zu uns kommt, ,Gott allein
alles tun werde“, und wir nur darin auf Gott zugehen kénnen mit allem
uns moglichen Einsatz, kann die Anstrengung unseres tédglichen Mithens
vor Langeweile, Resignation und Verdrufl bewahren. In Jesus ist Gott zu
den Menschen gekommen und hat sich in letzter Leidenschaft hinein-
gegeben in die Mithen und Leiden menschlicher Geschichte. Unerschiitter-
lichen Elan erhilt die menschliche Aktivitit nur dadurch, dafl in Jesus
Christus das Leiden an den Zustinden der Gegenwart Gottes eigenes
Leiden geworden ist, dafl mein Scheitern und das dauernde Zuriickbleiben
der Welt hinter ihren Moglichkeiten Gott selbst bewegt und ihn nicht nur
warten 148t, bis er angesichts restlosen Versagens das Wunder endgiiltiger
Verwandlung der Wirklichkeit wirkt. Darum wird aber umgekehrt ,das
Leiden der Christen zum Gestaltwerden Christi in der Welt*?.. In diesem
Ausharren wird das ,Gott allein alles“ verstehbar als Auferstehungsver-
heifung?. Im Mafle, wie ich in der Kraft dieser Verheiflung das ,Kreuz der
Gegenwart“ annehme, vereine ich meinen Willen und meine Freiheit mit
dem Willen Gottes, des Herrn der Geschichte: Mein Handeln vollendet
sich nicht in sich selbst, sondern im Vertrauen auf den Sieg Gottes iber

10 X Rahner, Sdhriflen zur Theologie VIII, Einsiedeln 1968, 570,
20 Moltmann, a.a.0. 145.

21 Ebd. 229.

22 Fessard, a.a.0. 326.



Karl-Heinz Crumbach 328

jede Widerwirtigkeit, und wire es der Tod. Der Elan des Christen, der
durch nichts zu enttduschen ist, weist jede Illusion von sich weg. Gerade so
vermittelt er der Menschheit ,,den Geist, der inmitten der Anfechtungen,
der Zerrissenheit, der Schmerzen und der Absurdititen das Wunder des
Durchhaltens und Bestehens schenkt; den Geist der Hoffnung, wo sichtbar
nichts mehr zu hoffen ist; den Geist dessen, der aus dem Tode Leben schafft
und das, was nichts ist, ins Dasein ruft (R6m 4,17 £.)%.  Vertraue so auf
Gott, als ob der Erfolg der Dinge ganz von dir, nicht von Gott abhinge;
wende dennoch dabei alle Miihe so an, als ob du nichts, Gott allein alles
tun werde®.

Der unschitzbare Wert unserer ignatianischen Formel liegt darin, dafl
sie eine Deutung unserer Erfahrung bietet, aber auch darin, daf sie diese in
Unruhe versetzt und Fragen an sie stellt. Der Glaube an Gott fordert das
Miihen und Ringen um die Beseitigung aller Note, das sich in der eigenen
Dynamik vollendet im absoluten Vertrauen auf den Herrn der Welt und
so dem Gesetz begegnet, nach dem es angetreten war. Sowohl H. Rahner
wie auch G. Fessard sehen in dem Spruch eine Kurzformel der ignatiani-
schen Spiritualitat und der Exerzitien**. Man mag hier denken an die
Spannung von ,Fundament und ,Betrachtung zur Erlangung der Liebe*
in den Exerzitien. Auch das ,Fundament” leitet uns an, aus dem Glauben
heraus im Gebrauch unserer natiirlichen Fahigkeiten ein Maximum zur
Ehre Gottes zu erreichen. Die ,Betrachtung zur Erlangung der Liebe®
14t alle menschliche Aktivitidt wieder tibergehen in das ,Suscipe“, das
Gebet des absoluten Vertrauens auf Gott, in das Gestindnis, daf§ ich nichts,
,Gott allein alles tun werde“. In diese Spannung eingelassen ist aber das
-Mehr“, das den Rhythmus der Exerzitien beherrscht. Das ,Mehr“ erweist
sich fiir unsere Frage als ,,Grundwort des von Gott, dem ,immer Gréfleren’
ergriffenen Menschen“?, der sich immer wieder iiberfordern 1afit in der
Annahme des Kreuzes alltidglicher Mithen. Der Spruch aus ignatianischem
Geist, den Hevenesi in so einmaliger Weise formulierte, kann fir den
Christen ebenso wie das ,Magis“ gelten als ,das von Christus selbst auf-
gedeckte Axiom seines Lebens“?®®, das ihm Elan und Richtung verleihen
kann.

23 Moltmann, a.a.0. 231.

24 H, Rahner, 280-232 und Fessard, 317 und 320.
25 H. Rahner, a.a.0. 253,

26 Ebd,





