
Möglichkeiten der Gotteserfahrung heute 
Walter Kasper, Münster/Westf. 

I. Das Problem der Erfahrung in der gegenwärtigen Theologie 

Eine Reihe von pastoral-soziologischen Untersuchungen der letzten Zeit 
haben darauf aufmerksam gemacht, daß zwischen dem, was amtlich als 
Glaube der Kirche gelehrt und dem, was faktisch in der Kirche ge- 
glaubt wird, eine geradezu beängstigende Diskrepanz besteht. Es wäre 
sicher zu einfach und kurzschlüssig, diese Diskrepanz bloß auf mangel- 
hafte Glaubensinformation oder auf moralische Unzulänglichkeiten hin- 
sichtlich der konkreten Realisierung des Glaubens zurückführen zu wol- 
len. Erst recht macht man es sich zu leicht, wenn man zu rasch von einem 
Geist des sich auch in die Kirche einschleichenden Unglaubens, von laut- 
losem Abfall und Randchristentum spricht. Das gibt es zweifellos auch. 
Aber das eigentliche Problem liegt tiefer und ist umfassender. Es handelt 
sich um die nicht nur intellektuelle, sondern lebensmäßige Unfähigkeit, 
die amtliche Glaubenslehre mit der alltäglichen menschlichen Erfahrungs- 
wirklichkeit zu integrieren. Es handelt sich um ein existentielles Nicht- 
verstehen- und Nichtrealisierenkönnen dessen, was als •klerikales" Glau- 
bensverständnis verkündet wird. 

Es ist üblich geworden, diese Krise in der Kirche als Autoritätskrise zu 
bezeichnen. Doch mit dieser Charakterisierung bleibt man an den Ober- 
flächenphänomenen und an den Symptomen hängen, ohne zu der eigent- 
lichen Wurzel des Problems vorzudringen. Das hierarchische Verständnis 
der Kirche hat seine Wurzeln in einem hierarchischen Verständnis der 
Wirklichkeit insgesamt. Das zeigt sich besonders deutlich bei Dionysius 
Areopagita, der um die Wende vom 5./6. Jahrhundert den Begriff der 
Hierarchie aus der neuplatonischen Emanationenlehre in die Ekklesiolo- 
gie eingeführt hat. So konnte sich die kirchliche Hierarchie lange Zeit 
verstehen als Abbild und Vergegenwärtigung der hierarchischen Ordnung 
der Wirklichkeit, die letztlich in Gott aufgipfelt. Die Krise bzw. das Ende 
dieses hierarchisch gestuften Wirklichkeitsverständnisses mußte dann 
allerdings auch die Krise des hierarchischen Amtsverständnisses mit sich 
bringen. Das bedeutet, daß man der gegenwärtigen innerkirchlichen Krise 
weder durch Appelle an den kirchlichen Gehorsam noch durch Demokra- 
tisierungspostulate allein beikommen kann. Es geht letztlich um eine fun- 
damentale Neuorientierung des Glaubens innerhalb einer veränderten 



Walter Kasper 330 

Lebens- und Erfahrungswelt der Menschen. Das eigentliche Problem ist 
die Frage, in welcher Weise sich von unserer Erfahrungswirklichkeit her 
in neuer Weise ein Zugang zu einem menschlich realisierbaren, verständ- 
lichen und verantwortlichen Sprechen von Gott eröffnen läßt. Von dorther 
läßt sich dann auch in sinnvoller Weise kirchliche Autorität wieder neu 
begründen. 

In der Tat zeigt sich die angedeutete Diskrepanz zwischen Glaubens- 
lehre und Glaubenserfahrung angesichts des Gottesproblems am deutlich- 
sten und am dringlichsten. Es geht dabei gar nicht in erster Linie um die 
derzeit etwas Lärm verursachenden Formen einer sogenannten •radika- 
len" Theologie, die die Rede von Gott für eine weltbildhaft bedingte 
geschichtliche Vorgabe halten, die wir heute, wie manches andere auch, 
entschlossen zu entmythologisieren hätten, um dadurch erst das eigentlich 
und unterscheidend Christliche zurückzugewinnen. Diese theologische Pro- 
blematik ist im Grunde nur die Folge einer viel fundamentaleren Krise im 
Glaubensbewußtsein selbst. Das Wort Gott ist für viele heute zu einer 
nichtssagenden Vokabel geworden, welche die Wirklichkeit, in der sie 
leben, nicht mehr trifft und die in ihrem Erfahrungskontext keinen Ort 
mehr findet. Wir alle machen in der Gegenwart diese Erfahrung der Ab- 
wesenheit Gottes. Unser Sprechen von Gott und noch mehr unser versuch- 
tes Sprechen mit Gott scheint ins Leere hinein zu gehen. In dieser Erfah- 
rung sind heute Gläubige und Atheisten weitgehend einig und solidarisch; 
sie deuten sie nur verschieden. Es geht also gar nicht so sehr um den 
Atheismus der andern, um ein Grenzproblem zur modernen Philosophie 
oder Naturwissenschaft; es geht um eine Frage, die in der Kirche selbst 
aufgebrochen ist, es geht um den Atheismus des eigenen Herzens. Durch 
diesen Ausfall an Gotteserfahrung droht das Wort Gott zu einer blassen 
Abstraktion oder gar zu einem bloßen ideologischen Überbau zu werden 
und ideologischem Mißbrauch ausgeliefert zu werden. Die Frage nach dem 
Verhältnis von Glaube und Erfahrung ist deshalb heute ein äußerst drin- 
gendes Problem, an dem sich das wahre Heutigwerden der Kirche und 
ihres Glaubens entscheidet. 

Der Hintergrund dieser Krise besteht darin, daß wir uns heute einer 
Welt gegenüber sehen, die wir qualitativ anders erfahren als früher. 
Diese Welt ist für uns nicht mehr jene numinose Welt, die voll des Gött- 
lichen ist, in der Göttliches und Weltliches sich dämmernd ineinander ver- 
lieren. Sie ist auch nicht mehr jener wohlgeordnete Kosmos, wo alles, auch 
Gott seinen festen Platz hat, in dem alles, je nach den verschiedenen hier- 
archisch gestuften Ordnungen des Seins, diaphan ist für Gott. Sie ist auch 
nicht mehr eine von Urzeiten bestehende, göttliche sanktionierte Ordnung, 
die es nur zu bewahren gilt. Es ist vielmehr eine uns gegebene und auf- 



Möglichkeiten der Gotteserfahrung 331 

gegebene Welt; sie ist Bauplatz und Material für unser geschichtliches 
Werk, durch das wir erst eine menschliche Ordnung schaffen müssen. In 
dieser geschichtlich werdenden Welt begegnen wir deshalb nicht so sehr 
den Spuren Gottes als unseren eigenen Spuren. Wir betrachten sie nüch- 
tern und sachlich, je nach ihren immanenten naturwissenschaftlichen, poli- 
tisch-soziologischen und anthropologischen Sachgesetzlichkeiten. Mit einem 
Wort: Es handelt sich um eine ganz und gar weltliche Welt, nicht um einen 
harmonischen aber statischen Kosmos, sondern um werdende Geschichts- 
welt. In dieser Welt kommt Gott zunächst nicht vor. Weder in unserem 
wissenschaftlichen Welterkennen noch in unserer weltverändernden Pra- 
xis können wir uns unmittelbar auf ihn berufen. Beides wäre unehrlich 
und verdächtig. Damit wird jedoch Gott aus dem Bereich unserer mensch- 
lichen Erfahrung hinausgedrängt. Die Wirklichkeit Gottes hat sich da- 
durch für den Menschen immer mehr verflüchtigt. 

Auf diese Situation des Auseinanderfallens von menschlicher Erfahrung 
und Gottesglaube hat die Theologie bisher in verschiedener Weise geant- 
wortet. Teilweise hat sie zunächst apologetisch reagiert. Sie hat versucht, 
Gott in den jeweiligen Lücken und Grenzen unserer weltlichen Erkennt- 
nis und unseres praktischen Vermögens anzusiedeln. Auf diese Weise ist 
die Theologie im Verlauf der Neuzeit in ein nicht gerade rühmliches 
Rückzugsgefecht verwickelt worden, an dessen Ende sie erkennen mußte, 
daß ein solcher Lückenbüßergott im Grunde gar nicht Gott wäre, sondern 
ein ärmlicher Götze, eine Wunsch- und Ersatzbefriedigung des Menschen. 
Deshalb hat man diese apologetische Tendenz heute im allgemeinen wohl 
aufgegeben. Dafür sucht man heute meist biblisch und dogmatisch so zu 
antworten, daß die Wirklichkeit Gottes den Bereich menschlicher Erfah- 
rung grundsätzlich übersteige; Gott sei der ganz Andere, der Jenseitige, 
der Geheimnisvolle, der Verborgene; seine Erkenntnis bestehe in der per- 
sonalen Anerkenntnis, im existentiellen Getroffensein, in der persönlichen 
Entscheidung, sie sei kein Schluß, sondern ein Beschluß, sie sei letztlich 
das unableitbare übernatürliche Geschenk des Glaubens. Das ist theolo- 
gisch alles wahr, aber es ist nicht die ganze Wahrheit. Hier wird aus der 
faktischen Diskrepanz zwischen Glauben und Erfahrung eine grundsätz- 
liche Unterscheidung gemacht und das Auseinanderfallen von Glaubens- 
und Lebenswirklichkeit dogmatisch geradezu kanonisiert. Ein solcher 
Offenbarungspositivismus und solche fideistischen Tendenzen scheinen 
heute recht verbreitet zu sein. Sie lassen jedoch außer acht, daß der Glaube 
auch beansprucht, ein voll und ganz menschlicher Akt zu sein, der, soll er 
nicht geradezu unsittlich sein, menschlich verantwortet werden muß. 
Außerdem erhebt der Glaube einen universalen Anspruch; man kann ihn 
nicht auf die im Grunde beliebige und private personale Innerlichkeit 



Walter Kasper 332 

beschränken. Deshalb muß es vom Selbstverständnis des Glaubens her 
einen Zusammenhang zwischen unserer Daseinserfahrung und der Wirk- 
lichkeit des Glaubens geben. Andernfalls droht der Glaube zu einer 
Ideologie zu werden; er ist dann nur noch die Sanktionierung, die feier- 
liche Ergänzung, der Trost- und Rechtfertigungsgrund der jeweils beste- 
henden Welt. Wo man jedoch - wie in der Schultheologie - einen solchen 
letztlich konservativ-ideologischen Fideismus vermeidet und sich um 
sogenannte Gottesbeweise bemüht, verbleibt man gewöhnlich in einer 
erfahrungslosen begrifflichen Abstraktheit und produziert weitgehende 
Leerformeln. Begriffe ohne Anschauungen sind nach dem bekannten Wort 
Kants leer; ohne Erfahrungshintergrund fehlt ihnen die nötige Lebens- 
und Überzeugungskraft. 

Diese Einsicht hat sich eine dritte Weise theologischer Reaktion auf die 
aufgewiesene Situation einer zunehmenden Entfremdung von Glaubens- 
und Erfahrungswirklidikeit zu eigen gemacht: die sogenannte Theologie 
nach dem sogenannten Tod Gottes. Aber auch hier wird die phänomenale 
Ebene der Erfahrung der Abwesenheit Gottes überschritten zugunsten 
einer grundsätzlichen Interpretation und Schlußfolgerung, die mit der 
Erfahrung selbst nicht unmittelbar gegeben ist, nämlich der Behauptung, 
daß Gott tot sei. Damit wird jedoch unsere gegenwärtige gesellschaftliche 
Situation in anderer Weise ein zweites Mal ideologisiert. Die extremen 
Säkularisierungstheologien stellen im Grunde so etwas wie eine Natur- 
religion unserer modernen Gesellschaft dar. Wenn der Glaube in dieser 
unmittelbaren Weise in die gegenwärtige Erfahrungswirklichkeit nivellie- 
rend eingeordnet wird, wenn er nur noch mit etwas anderen Worten 
mystisch verbrämt dasselbe sagen darf, was alle anderen auch schon sagen, 
dann ist er im Grunde nicht aktuell, sondern höchst unaktuell und völlig 
überflüssig geworden. Wenn das Wort Gott überhaupt noch einen Sinn 
haben soll, dann muß es •etwas" besagen, was mit dem Menschsein, der 
Welt und der Geschichte nicht unmittelbar mitgesetzt ist. 

Alle drei Weisen der theologischen Reaktion auf die moderne Situation 
lassen eine grundsätzliche Reflexion auf das Verhältnis von Glaube und 
Erfahrung vermissen. Deshalb kommen sie entweder zu einer naiven 
Einordnung und Gleichstellung oder zu einer radikalen Gegenüberstel- 
lung beider Größen. Eine der entscheidenden Aufgaben der Theologie ist 
es heute, dieses Verhältnis prinzipiell zu klären und - bevor sie die eigent- 
lichen Aussagen von Schrift und Tradition über Gott interpretierend wie- 
derholt - zuerst die Erfahrungs-Dimension wieder freizulegen, in der es 
sinnvoll und verständlich ist, von Gott zu reden. Bei allem Bewußtsein, 
daß es sich dabei um theologische Vorfragen und noch nicht um den eige- 
nen inneren Gegenstandsbereich der Theologie handelt, müssen diese 



Möglichkeiten der Gotteserfahrung 333 

hermeneutischen und fundamental-theologischen Fragen heute doch im 
Vordergrund stehen. Theologiegeschichtlich formuliert heißt das, daß wir 
heute in kritischer Weise die Problemstellungen des 19. Jahrhunderts 
wieder aufgreifen müssen. Sowohl in der liberalen Theologie auf prote- 
stantischer Seite wie in der modernistischen Theologie auf katholischer 
Seite war das Problem der Erfahrung ja sehr zentral. Leider ist es dann 
in der ersten Hälfte unseres Jahrhunderts unerledigt liegengeblieben. 
Sowohl die dialektische Theologie wie die neuscholastische Schultheologie 
haben es zugunsten eines einseitigen dogmatisch-biblizistischen Positivis- 
mus und Supernaturalismus vernachlässigt. Selbstverständlich können wir 
heute nur kritisch und eigenständig-schöpferisch an der Problematik von 
damals anknüpfen. In erster Linie geht es uns um die Probleme von heute 
und nicht um die von damals. 

II. Begriff und Formen der Erfahrung 

Wenn wir also das Thema Glaube und Erfahrung bzw. hier konkret das 
Thema Gott und Erfahrung aufgreifen, dann scheint in dieser Doppel- 
aussage zunächst nur die eine Hälfte, nämlich Gott, die Unbekannte zu 
sein, während der Begriff Erfahrung mehr oder weniger geklärt zu sein 
scheint. Davon, daß dem nicht so ist, kann jedoch jeder oberflächliche Blick 
in ein philosophisches Wörterbuch überzeugen. Der Begriff Erfahrung 
gehört zu den allerdunkelsten philosophischen Begriffen überhaupt. Eine 
umfassende Klärung dieses Begriffs ist in diesem Zusammenhang selbst- 
verständlich nicht möglich; es sollen lediglich ein paar Elemente heraus- 
gegriffen werden, die für unser Thema von Bedeutung sind. 

Zunächst ist es wohl klärend, kurz anzudeuten, worum es alles nicht 
geht. Es geht nicht um eine erlebnishafte, gefühlsmäßige innere Gottes- 
erfahrung, auch nicht um mystische Erfahrungen oder gar um okkulte 
Erfahrungen. Es geht auch nicht um die religiöse Erfahrung, wie sie in 
der Religionspsychologie und -phänomenologie behandelt wird, also um 
die Erfahrung des Heiligen und Numinosen im Sinn eines Machtphäno- 
mens. Damit unterscheidet sich dieser Ansatz von der Art der Erfahrungs- 
theologie, wie sie im Gefolge Schleiermachers aufgekommen ist und wie 
sie auch den Modernismus beeinflußt hat. Schließlich geht es nicht unmit- 
telbar um das, was man die transzendentale und ontologische Erfahrung 
nennt. Daß es dies alles gibt, soll nicht geleugnet werden; es steht hier 
aber nicht zur Debatte. Es geht uns sehr schlicht und ganz allgemein um 
die Weise, wie wir heute unserer Wirklichkeit innewerden, wie wir heute 
in der Welt sind und wie die Welt bei uns ist. Es geht um die Frage, wie 
in dieser heutigen Welterfahrung wenigstens spurenhaft Gott erfahren 
werden kann. 



Walter Kasper 334 

Wir gehen damit aus von der etymologischen Grundbedeutung des 
Wortes Erfahrung: durch Fahren, d. h. durch Wandern eine Sache erkun- 
den und kennen lernen. Erfahrung meint damit nicht nur ein theoreti- 
sches, aus Büchern gewonnenes, sondern ein praktisches, aus konkretem 
Umgang mit Sachen und Personen erworbenes Wissen. Erfahren ist in 
diesem Sinn soviel wie Erproben. Dazu gibt es ein bezeichnendes Wort 
Martin Luthers: •Im deutschen Sprichwort sagt man von einem jungen 
Arzt, daß er einen neuen Kirchhof haben müsse; von einem jungen Juri- 
sten, daß er alles in Streitigkeiten verwickle; von einem jungen Theolo- 
gen, daß er die Hölle mit Seelen fülle. Denn sie wollen alles ohne die 
Erfahrung, die allein klug macht, nach ihren Gesetzen und Regeln fertig- 
bringen; darum laufen sie an und irren, sehr den Menschen zum Schaden 
wie der Sache". 

Dieser Erfahrungsbegriff ist philosophisch gar nicht so naiv, wie es 
zunächst scheinen möchte. Auch Aristoteles unterscheidet die Erfahrung 
von der bloßen sinnlichen Einzelwahrnehmung; sie ist ihm die Zusam- 
menfassung vieler Wahrnehmungen und Erinnerungen gleichartiger 
Fälle, in der das Gemeinsame in einem schematischen Bild festgehalten 
wird. Sie ist eine erste, noch nicht ausdrücklich reflektierte Synthese unse- 
rer Wahrnehmungen. Ihre innere Einheit ist dem reflektierenden Denken 
noch verborgen; der Empiriker kennt nur das Was, nicht das Warum; er 
hat noch keine Einsicht in die inneren Gründe. Aber eben weil er noch 
nicht •von des Gedankens Blässe" angehaucht ist, bedeutet das unmittel- 
bare Gegebensein und die unmittelbare Präsenz der Wirklichkeit in der 
Erfahrung eine Art höchster Gewißheit und unwiderstehlicher Evidenz, 
gegen die das kritisch verunsichernde Denken meist wenig ausrichtet. 

Neben dem objektiven Element schließt die Erfahrung aber auch einen 
subjektiven Faktor ein. Sie ist, wie besonders Kant wußte, eine Synthese, 
die der Mensch von seinem Umgang mit der Wirklichkeit macht. Die 
Erfahrung ist bereits ein menschliches Modell, die Wirklichkeit zu verste- 
hen. Sie ist also nicht nur ein Widerfahrnis, das der Mensch stumpf und 
passiv hinnimmt; sie schließt vielmehr ein subjektives und aktives Ele- 
ment ein. Wirkliche Erfahrung machen wir deshalb nur im praktischen 
Umgang mit der Wirklichkeit, wenn wir den Widerstand der Wirklich- 
keit spüren. Erfahrungen macht man, indem man •seine Hörner abstößt". 
In dieser Erfahrung verändern sich Welt und Mensch gegenseitig anein- 
ander. So gehören Erfahrung und Praxis wesentlich zusammen. Diese Er- 
fahrung machen wir aber nicht als einzelne; die Erfahrung hat eine 
wesentliche gesellschaftliche Dimension. Durch die Gesellschaft sind uns 
jeweils bestimmte Erfahrungsmodelle vorgegeben. Das geschieht beson- 
ders in der Sprache. Sie ist im Grunde das Gedächtnis einer Jahrtausende 



Möglichkeiten der Gotteserfaiming 335 

alten Erfahrung. Durch sie ordnen wir jede neue Erfahrung sofort in 
größere Zusammenhänge ein. Insofern ist Erfahrung niemals vorausset- 
zungslos, sondern nur im Raum von Tradition möglich. Wesentlich für die 
Erfahrung ist schließlich jedoch, daß sie stets offen bleibt. Sie kann immer 
wieder durch neue Erfahrungen durchkreuzt und in Frage gestellt werden. 
Erfahrung bewegt sich in der Bewegung von Entwurf, Erfahrung und 
Kritik des Entwurfs. Ein erfahrener Mann ist, wer um diese Nicht- 
abschließbarkeit und um die grundsätzliche Endlichkeit der Erfahrung 
weiß; nicht umsonst schwingt in der Aussage, daß man seine Erfahrungen 
gemacht habe, meist ein skeptischer, kritischer, wenn nicht gar resignier- 
ter Ton mit. Erfahrung hat immer ein negatives Element. Sie ist immer 
zugleich Enttäuschung von Erwartungen, die aus bisheriger Erfahrung 
resultieren. Als Aufhebung der Täuschung beinhalten sie aber zugleich 
die Wahrheit über die bisherige Erfahrung. Diese wird also nicht einfach 
als wertlos beiseite geschoben, sondern •aufgehoben" und mit eingebracht 
in die neue Erfahrung. Die Erfahrung, so können wir zusammenfassend 
sagen, ist der jeweilige vorreflexe Horizont und die Gesamtheit dessen, 
wie wir unmittelbar unserer Welt begegnen und wie sie uns begegnet. Sie 
ist die jeweilige geschichtliche Weise der praktischen Welthabe und des 
Wirklichkeitsverständnisses. 

Diese Weise, die Wirklichkeit zu erfahren, ist geschichtlich wandelbar. 
Wir begegnen heute der Welt in einer qualitativ anderen Weise als der 
mythische oder antike und der mittelalterliche Mensch. Die Weise, wie wir 
heute die Wirklichkeit erfahren, ist zutiefst von den Naturwissenschaften 
und der Technik bestimmt. Sie gelten nicht umsonst als die Erfahrungs- 
wissenschaften schlechthin. Von ihrer Weise der Welterfahrung sind die 
meisten Menschen so sehr fixiert und fasziniert, daß ihnen andere Erfah- 
rungsweisen, insbesondere die Erfahrung Gottes weitgehend verstellt 
sind. Wenn wir uns im Sinn unserer Problemstellung um die Möglichkeit 
heutiger Gotteserfahrung bemühen wollen, dann müssen wir also von die- 
ser naturwissenschaftlich-technischen Form der Wirklichkeitserfahrung 
ausgehen. Es genügt dann nicht, sich theologisch mit der banalen und im 
Grunde selbstverständlichen Feststellung zu begnügen, daß man Gott auf 
der Ebene der naturwissenschaftlichen Fakten nicht finden könne, weil Gott 
kein Faktum neben anderen Fakten ist, das man feststellen, beobachten 
und berechnen könne. Selbstverständlich kann man sagen: •Einen Gott, 
den ,es gibt', gibt es nicht", und alle apologetischen Versuche, Gott auf die- 
ser Ebene des •es gibt" finden und beweisen zu wollen, sind von vornher- 
ein zum Scheitern verurteilt. Darum kann es hier also nicht gehen. Um 
was es geht, ist aber, daß man es sich theologisch nicht so leicht machen 
und einen so wichtigen Wirklichkeits- und Erfahrungsbereich einfach 



Walter Kasper 336 

negativ beiseite schieben darf, wobei man Naturwissenschaft und Technik 
großzügigerweise heute für ihren Bereich ihr Recht und ihre Autonomie 
zuerkennt. Auf diese Weise kommt es dann erst recht zu der unerträg- 
lichen Diskrepanz von Glaube und Erfahrung. Man muß also in die inne- 
ren Voraussetzungen und die menschlichen Impulse dieser Art von Welt- 
erfahrung eindringen, um dann von ihnen her wenigstens ein Stück wei- 
terzukommen. Daß dies nicht nur ein sachlich aussichtsloses theologisches 
Wunschdenken ist, bezeugen viele Naturwissenschaftler, die sich über die 
Voraussetzungen ihrer Wissenschaft Rechenschaft geben, selbst. 

Die spezifisch naturwissenschaftliche Erfahrung besteht nun keineswegs 
darin, daß sie in dem Sinn rein objektiv ist, daß sie die Wirklichkeit so 
widerspiegelt, wie sie an sich ist. Im Gegenteil, der Naturwissenschaftler 
zwingt die Natur gleichsam, auf die Fragen zu antworten, die er stellt; im 
Experiment setzt er sie unter ganz bestimmte, von ihm ausgedachte und 
deshalb von ihm auch überschaubare Bedingungen, •zwar um von ihr 
belehrt zu werden, aber nicht in der Qualität eines Schülers, der sich alles 
vorsagen läßt, was der Lehrer will, sondern eines bestallten Richters, der 
die Zeugen nötigt, auf die Fragen zu antworten, die er ihnen vorlegt". Die 
Exaktheit und Nachprüfbarkeit naturwissenschaftlicher Erkenntnisse be- 
ruht demnach auf einer apriorischen Selbstfestlegung auf bestimmte 
Aspekte unter Abstraktion von anderen, weil •die Vernunft nur das ein- 
sieht, was sie selbst nach ihrem Entwürfe hervorbringt" (I.Kant). Diese 
Modellhaftigkeit naturwissenschaftlicher Erkenntnis wurde vor allem 
durch die Entdeckungen der Quantentheorie und deren Kopenhagener 
Interpretation deutlich. Daraus folgt, daß in alle naturwissenschaftliche 
Erkenntnis ein bestimmtes Erkenntnisinteresse des Menschen und der je- 
weiligen Gesellschaft mit eingeht. Erkenntnis und Interesse sind hier eng- 
stens verbunden. Der Positivismus erweist sich damit als eine Ideologie der 
jeweiligen gesellschaftlichen Interessen, als eine Ideologie der faktisch 
bestehenden Wirklichkeit. Wo er nicht bereit ist, sich selbstkritisch zu 
reflektieren und zu begründen, wird er zu einem positivistischen Köhler- 
glauben, wo er sich aber zu reflektieren und zu begründen versucht, da hat 
er seinen eigenen positivistischen Grundansatz bereits kritisch überschrit- 

ten. 
Dieser Überschritt ist zumal heute nicht nur von den Voraussetzungen, 

sondern auch von den Folgen des naturwissenschaftlich-technischen Den- 
kens her erforderlich. Diese Folgen stellen heute einen wichtigen Teil 
unserer Wirklichkeitserfahrung dar. Das naive Vertrauen, daß sich die 
Konsequenzen aufgrund der Sachgesetzlichkeiten gleichsam automatisch 
selbst regulieren und einspielen, können wir uns heute angesichts der Mög- 
lichkeiten wie Gefahren, die die Technik bringt, nicht mehr leisten. Man 



Möglichkeiten der Gotteserfahrung 337 

braucht dabei nicht nur an die Gefahren durch nukleare Waffen zu den- 
ken, man kann auch an die Möglichkeiten der Manipulation des Menschen 
denken. Hier stellen uns Naturwissenschaft und Technik von ihren eige- 
nen Konsequenzen her eminent ethische, weltanschauliche, oder besser 
gesagt, geistige Probleme, die sie mit ihren eigenen Methoden nicht selbst 
nochmals lösen können. Ihre Weise des Denkens und Verhaltens hat näm- 
lich nur dort ihren Platz, wo es um Zweck-Mittel-Relationen geht. Nun 
lassen sich aber die menschlichen und gesellschaftlichen Probleme nicht in 
reine Planungsprobleme auflösen. Diese Methode versagt dort, wo es um 
die Entscheidung über die Präferenzen der verschiedenen möglichen Ziele 
geht, wo es darum geht, die Interessen, die man mit technischen Mitteln 
anstrebt, kritisch zu bedenken. Die naturwissenschaftlich-technischen Er- 
fahrungen zwingen uns also, selbst weiterzufragen. An dieser Stelle, wo 
es um das Interesse des Menschen geht, ist der Ort, wo das theologische 
Gespräch sinnvoll einsetzen kann. Es kann nicht in die immanenten Pro- 
bleme der Naturwissenschaften selbst eingreifen; aber es ist angesprochen, 
wenn es um deren geistige und gesellschaftliche Voraussetzungen und Fol- 
gerungen geht. 

Bevor wir unmittelbar davon sprechen, müssen wir jedoch den zweiten 
Bereich der Erfahrung, den wir soeben erreicht haben, noch etwas genauer 
ins Auge fassen. Man nennt ihn nach dem Neukantianismus und vor allem 
seit W. Dilthey im Unterschied zu den Naturwissenschaften den Bereich 
der Geisteswissenschaften. Dieses Wort ist mißverständlich. Es meint zu- 
mindest im Verständnis Diltheys nicht eine rein geistige Geschichte, die 
neben der ökonomischen und politischen Geschichte verläuft. Es geht nicht 
um eine Dimension der Erfahrung, die separat neben der erstgenannten 
liegt, sondern um eine tiefere Dimension in diesem zuerst genannten 
Bereich. Es geht um die Sinn-Dimension, die dort unausdrücklich immer 
schon impliziert ist. Näherhin geht es den Geisteswissenschaften nicht mehr 
um das Erklären der Natur, sondern um das Verstehen der menschlich- 
geschichtlichen Lebensäußerungen, die sich dort zeigen. Sie sollen begrif- 
fen werden als Möglichkeiten, wie sich der Mensch in seiner Welt sinnvoll 
und verantwortlich verstehen und verhalten kann. Aus der reichen Tradi- 
tion bisheriger menschlicher Wirklichkeitserfahrung und ihrer kritisch- 
sichtenden Interpretation ergeben sich für uns Möglichkeiten und Krite- 
rien für eine menschenwürdige, freie, verantwortliche Weise, in unserer 
Welt zu leben und sie zu gestalten. 

In dieser Erfahrungstradition der Menschheit begegnet uns auch die 
Rede von Gott. Sie begegnet uns als eine vergangene und gegenwärtige 
Möglichkeit, sich und die Welt zu verstehen und sich darin zu bewähren. 
Das Sprechen von Gott ist also zunächst etwas, das wir geschichtlich in 



Walter Kasper 338 

unserer Tradition vorfinden als eine Möglichkeit menschlicher Erfahrung. 
Ob ein Mensch jemals von sich aus, gleichsam als einsamer auf eine Insel 
verschlagener Robinson Crusoe auf die Idee Gottes käme, ist eine völlig 
abstrakte und letztlich wohl auch unbeantwortbare Frage. Faktisch erfin- 
den wir das Sprechen von Gott nicht, wir finden es vor als Zeugnis einer 
Erfahrung. Dieses Zeugnis zwingt uns nicht, aber es fordert uns heraus. 
Da es Ursprung und Grundlage unserer gesamten Kultur ist und da es 
auch heute noch eine bedeutende gesellschaftliche Macht darstellt, kann 
sich niemand, der in dieser Gesellschaft verantwortlich tätig sein will, der 
Auseinandersetzung mit dieser Tradition entziehen. Es fragt sich also, 
welcher Art diese Erfahrung ist, auf die sich das Wort Gott bezieht, an die 
sie appelliert und die sie uns erschließen will. Welches ist der Erfahrungs- 
kontext, in dem das Wort Gott begegnet und in dem es sinnvoll und ver- 
ständlich ist? 

Indem wir uns auf diese Frage einlassen, betreten wir eine dritte und 
letzte Dimension der Erfahrung. Das Wort Gott begegnet uns nämlich, 
wenn es sinnvoll gebraucht wird, immer dort, wo es um den Sinn des Gan- 
zen, des menschlichen Daseins und der Welt geht. Von Gott kann man nur 
sprechen, wo das Ganze in Frage steht. Diese Erfahrungsdimension ist 
heute vielen Menschen fremd geworden. Sie sind entweder aufgrund einer 
Selbstgenügsamkeit in ihren geistigen Ansprüchen oder aufgrund einer 
Faszination durch die Technik so sehr auf das hier und heute gegebene 
Einzelne fixiert, daß sie, wenigstens bewußt, nach dem Sinn des Ganzen 
nicht mehr fragen. Doch bereits L. Wittgenstein hat erkannt, daß selbst 
wenn alle möglichen wissenschaftlichen Fragen beantwortet sind, unsere 
Lebensprobleme noch gar nicht berührt sind. Wenn es um diese Lebens- 
probleme geht, dann lebt und handelt auch der Mensch von heute nicht 
allein - wie er sich selbst mißverstehend oft vorgibt - aus einem objektiven 
Faktenwissen heraus. In den entscheidenden Situationen seines Lebens, im 
menschlichen Vertrauen, in der Freundschaft und Liebe, aber auch in 
Krankheit, im Scheitern und angesichts des Todes stellt sich ihm fast 
unausweichlich die Frage nach dem Sinn oder Unsinn des Ganzen des 
Lebens. Er kann dieser Frage vielleicht in seinem Denken zu entgehen 
versuchen; in seinem praktischen Handeln muß er sie so oder so beant- 
worten. In seinem praktischen Verhalten hat er sie auch schon irgendwie 
beantwortet und damit unreflektierte Sinnerfahrungen gemacht. Jeder 
Mensch lebt also faktisch aus irgendeinem umfassenden Sinnentwurf her- 
aus. In den entscheidenden Situationen seines Lebens geht es uns nicht 
mehr bloß um dieses oder jenes; da geht es uns um uns selbst, um das, was 
das Menschsein in und mit der Welt insgesamt wert ist. 

Der Sinn ist also das Modell, der Entwurf des Ganzen unseres Lebens, 



Möglichkeiten der Gotteserfahrung 339 

das aber sein Ganzsein nicht finden kann ohne die Welt, in der es lebt. 
Nach diesem Sinn fragen die Menschen im Grunde, indem sie nach Glück, 
Leben, Liebe, Hoffnung, Zuversicht, Erfolg, Macht usw. suchen und fra- 
gen. In all diesen Fragen geht es darum, daß das Leben als Ganzes glückt, 
rund wird, annehmbar und erfüllt wird. Ein Mensch, der diese Erfüllung 
nicht findet, wird leer und einsam; er wird krank bis hin zu schweren 
Neurosen. Vergnügungssucht, ehrgeiziges Erfolgsstreben oder alles zer- 
störende Revolten sind oft nichts anderes als verzweifelte Versuche, dieser 
Sinnleere zu entkommen. Nur wo der Mensch Sinn erfährt, kann er sich 
und die andern annehmen und sich mit der Wirklichkeit versöhnen. Nur 
in und durch Sinnerfahrungen kommt der Mensch zum Ganz- und Heil- 
sein seines Daseins. Der erfahrene und verwirklichte Sinn wäre letztlich 
das Heil des Menschen. Tatsächlich erfahren wir uns und die Welt frei- 
lich in vielfacher Weise im Unheil, im Zustand der Unversöhnlichkeit und 
Nichtannehmbarkeit. Welt und Mensch sind im Zustand der Entfrem- 
dung, der Dissoziation und der Desintegration. Ein lückenlos überschau- 
barer Universal- und Totalsinn des Ganzen ist für uns nirgends greifbar 
und erfahrbar. Aber wir machen einzelne Sinnerfahrungen. Wir machen 
sie etwa in einer guten Begegnung mit anderen Menschen, wir machen 
sie in unserem Gewissen nach einer selbstlosen guten Tat, wir machen sie 
in der Begegnung mit Werken der Kunst oder im Gelingen unseres eige- 
nen Werkes. In solchen Erfahrungen geht uns etwas auf, daß das Leben 
und die Welt nicht einfach sinnlos und wertlos sein können. Solche Erfah- 
rungen werden uns also zu Zeichen und Symbolen, wie es um die Wirk- 
lichkeit überhaupt steht. In solchen Situationen verdichtet sich das Ganze 
in eine konkrete Situation hinein. Solchen Ineinsfall des Ganzen und des 
Einzelnen, des Idealen und Realen, von Sein und Seiendem nennen wir 
Sinn. 

In der Erfahrung solcher Spuren und Zeichen eines universalen Sinns 
berühren wir eine Dimension der Erfahrung, die wir nicht in der Weise 
der Einzelwissenschaft fassen können. Hier versagt alles bloße Beweis- 
wissen. Hier erfährt der Mensch, daß er sich selbst um ein Unendliches 
überschreitet (B. Pascal), daß er über alles objektiv Erfaßbare je schon 
hinaus ist und in eine grenzenlose Offenheit hineinweist. Sinn kann nur 
erfahren werden, wenn ein Mensch bereit ist, sich auf diese Offenheit ein- 
zulassen und sich ihr anzuvertrauen. Sinn kann nur im Tun des Sinnvollen 
erfahren werden. Man muß den Sinn wagen, um ihn zu erfahren. Wenn 
es um den Sinn des Ganzen geht, •glaubt" auf seine Weise auch der Un- 
gläubige; auch der Unglaube fällt eine Entscheidung für einen ganz be- 
stimmten Sinn, die er niemals ganz durch objektives Beweiswissen ein- 
holen kann. Im Streit zwischen Glauben und Unglauben geht es also kei- 



Walter Kasper 340 

neswegs um den Gegensatz zwischen bloßem Wissen und einer •zusätz- 
lichen" Glaubensentscheidung; hier steht letztlich Entscheidung gegen 
Entscheidung, Glaube gegen Glaube. Wie immer aber diese Entscheidung 
ausfällt, nur durch dieses Wagnis auf ein Ganzes und Letztes hin kommt 
der Mensch zu sich selbst. Glaubt er in gar keiner Weise, dann verliert und 
verzettelt er sein Leben. Würde die Frage nach dem Ganzen ausfallen, 
dann hätte sich der Mensch zurückentwickelt zu einem findigen Tier. 

Beachtet man diesen Kontext des Sprechens von Gott, dann erkennt 
man, welch seltsame Vertauschung der Fronten sich heute zwischen einem 
engagierten Atheismus und dem Theismus zugetragen hat. Beiden ist 
nämlich die Frage nach dem Ganzsein des Menschseins und seiner Welt 
gemeinsam. Sie stehen heute gemeinsam auf einer Seite der Front gegen- 
über dem Positivismus, der eine gefährliche Bedrohung der Menschlich- 
keit des Menschen darstellt; sie verteidigen in einer •eindimensional" 
gewordenen Konsumgesellschaft gemeinsam die wahren Bedürfnisse des 
Menschen, wenn das Leben des Menschen nicht in einer Öde und Wüste 
des Gleichgültigen und Banalen enden soll. Angesichts der vielfachen 
Bedrohungen des Humanen werden Theisten und Atheisten, Christen und 
Marxisten unausweichlich zum Dialog und zur Kooperation gezwungen. 
Dialog und Kooperation kann jetzt aber gerade nicht mehr heißen, daß 
man die Gottesfrage als zweitrangig ausklammert. Denn gerade indem 
diese Frage von beiden zwar verschieden beantwortet, aber doch gemein- 
sam gestellt wird, leisten beide einen Dienst am Menschen und seiner 
Freiheit. Der bleibende Streit zwischen Theisten und Atheisten ist deshalb 
kein Streit um die Existenz oder Nichtexistenz tiefsinniger Über- und Hin- 
terwelten, sondern ein Streit um diese eine Welt des Menschen, um ihren 
Sinn und ihr Ziel, um ihr Ganzsein und Heilsein, um die Überwindung 
aller noch bestehenden Entfremdungen. Darüber zu diskutieren und zu 
streiten im Interesse des Menschen lohnt sich auf jeden Fall. 

Trotzdem machen wir die Erfahrung, daß von dem Wort Gott und dem 
Streit um Gott heute offenbar wenig faszinierende, sensibilisierende und 
provozierende Kraft ausgeht. Die Sinnerfahrung, die sich in der Über- 
lieferung mit diesem Wort verband, scheint heute weitgehend keiner 
ebenso vitalen Erfahrung mehr zu entsprechen. Die Rede von Gott hat 
ihre •Evidenz" verloren. Wir müssen damit rechnen, daß sich die Erfah- 
rung Gottes in der Sinnerfahrung des Menschen heute anders artikuliert 
als früher, daß sich in der Gegenwart eine epochale Verschiebung des 
Gesamthorizonts unseres Welt- und Daseinsverständnisses vollzieht. Die- 
sem Wandel müssen wir jetzt nachgehen. Damit kommen wir erst zu den 
Möglichkeiten, die heute bestehen, um in der menschlichen Sinnerfahrung 
und Sinnfrage Gott zu finden. 



Möglichkeiten der Gotteserfahrung 341 

III. Wandel und gegenwärtige Form der Gotteserfahrung 

Im Sinn eines heute weitgehend rezipierten Einteilungsschemas können 
wir die kosmologisch-ontologische, die anthropologisch-transzendentale 
und die geschichtliche Weise der Gotteserfahrung unterscheiden. Die bei- 
den ersten Möglichkeiten können hier nur sehr skizzenhaft angedeutet 
werden, während wir über die heutigen Möglichkeiten, Gott innerhalb 
eines geschichtlichen Weltverständnisses zu erfahren, ausführlicher spre- 
chen müssen. Es handelt sich bei diesen Gegenüberstellungen nicht eigent- 
lich um Gegensätze als um verschiedene Modelle, die zu je verschiedenen 
Zeiten geschichtliche Möglichkeiten der Gotteserfahrung darstellen. In 
keinem dieser Modelle haben wir Gott so, wie er •an und für sich" ist 
- wie sollte so etwas schon möglich sein -, wir begegnen ihm vielmehr je- 
weils so, wie er sich unter den Bedingungen einer bestimmten Wirklich- 
keitserfahrung zu erkennen gibt. 

Das kosmologisch bestimmte ontologische Denken erfährt etwas von 
Gott, indem es nach dem einheitsstiftenden Grund in aller Vielheit, nach 
dem Bleibenden und Wesenhaften in allem Wandel, nach dem Sein des 
Seienden fragt. Hier erfährt dieses Denken etwas von der Macht und 
Huld des Seins, das sich in allem Seienden entbirgt und gewährt und sich 
doch auch wieder entzieht und verbirgt. In dieser Tiefe, die überall prä- 
sent ist und doch auch wieder hoheitsvoll fern bleibt, erfährt die Wirklich- 
keit ihre Rechtfertigung und Versöhnung. Diese ontologische Erfahrung 
konnte zum Anknüpfungspunkt für die Gotteserfahrung werden, sie 
konnte im Licht der religiösen, besonders der christlichen Tradition auf 
Gott hin gedeutet werden. Von ihr kann im Sinn der fünf Wege des Tho- 
mas von Aquin gesagt werden •und das nennen alle Gott". Thomas 
beweist damit nicht eigentlich Gott, sondern er deutet eine ontologische 
Erfahrung mit Hilfe einer Gegebenheit der religiösen Überlieferung. 

Dieser Weg, der innerhalb der katholischen Tradition größtenteils bis 
heute beschatten wird, ist in der Neuzeit aus sehr vielen Gründen, die wir 
hier nicht alle im einzelnen darstellen können, fragwürdig geworden. 
Wichtiger als die philosophischen Einwände, wie sie etwa Kant formuliert 
hat, scheint mir die Erschütterung der bisherigen Welt- und Daseinserfah- 
rung gewesen zu sein. Das ist sehr deutlich bei zwei sonst so verschiedenen 
Denkern zu Beginn der Neuzeit wie Descartes und Pascal zu greifen. 
Beide erfahren den Zusammenbruch der bisher gültigen kosmischen Ord- 
nung. Im Zerbrechen aller Ordnungen und im Verlust allen Halts in der 
Welt erfährt sich der Mensch auf sich selbst zurückgeworfen. Er muß den 
Halt und die Gewißheit nunmehr in sich selbst finden. In seiner eigenen 
Subjektivität erfährt er eine unendliche Offenheit und Tiefe, aber auch 



Walter Kasper 342 

ein Licht, das alles erhellt. Der unendliche Horizont, die Unendlichkeit 
der eigenen Subjektivität wird zur Voraussetzung alles anderen Erken- 
nens. Diese transzendentale Erfahrung konnte wieder zum Ansatz für das 
Sprechen von Gott werden. Innerhalb der katholischen Theologie ist vor 
allem K. Rahner diesen Weg gegangen. W. Schulz hat den Weg der neu- 
zeitlichen Metaphysik und ihres Sprechens von Gott beschrieben und 
zugleich dessen immanente Gefahr offengelegt, die dann besonders bei 
L. Feuerbach akut wurde. Bei Feuerbach ist Gott nur noch die Chiffre für 
die eigene Unendlichkeit und Absolutheit des Menschen. Aus dem Deus 
absconditus wird der homo absconditus. Gott wird zu einem Moment im 
Selbstvollzug des Menschen; er wird mediatisiert und funktionalisiert. 

K. Marx hat an dieser Religionskritik Feuerbachs ausgesetzt, sie gehe 
von einem abstrakten Menschen aus. •Den" Menschen gibt es nicht; der 
Mensch, wie er konkret ist, ist der Mensch in seiner gesellschaftlichen 
geschichtlichen Welt, in seinem leibhaftigen Hineinverflochtensein in die 
Natur. Damit ist nach der kosmologischen und anthropologischen Epoche 
eine dritte Weise der Welterfahrung erreicht, die in unserer Gegenwart 
bestimmend ist. Welt wird jetzt als Geschichte erfahren. Sie ist keine prä- 
stabilierte Ordnung, sondern prozeßhafte Werde-Welt, die durch die 
gemeinsame kulturell-zivilisatorische Arbeit der Menschen erst entsteht. 
Der Mensch und seine Freiheit ist in die Welt einbezogen wie umgekehrt 
die jeweilige geschichtliche Situation eine wesentliche Dimension des Men- 
schen ist. Welt und Mensch vermitteln sich also gegenseitig. Das bedeutet, 
daß wir unserer Wirklichkeit nur innerhalb des intersubjektiven Bezugs 
inne werden. Das deutlichste Kennzeichen der geschichtlich-gesellschaftlichen 
Vermitteltheit unserer Welterfahrung ist die Sprache. Durch sie wird jede 
Erfahrung von vornherein in einen ganz bestimmten menschlichen Sinn- 
kontext eingeordnet. Jede Sprache birgt ja eine ganz bestimmte Sicht der 
Welt in sich; sie ist das Gedächtnis langer geschichtlicher Erfahrungen im 
Umgang mit der Welt. Vollends leben wir heute durch die Technik in 
einer geschichtlich-zivilisatorisch gewordenen Sekundär- und Tertiärwelt, 
die wir eingangs als die weltlich gewordene säkularisierte Welt beschrie- 
ben haben, in der Gott zunächst nicht vorkommt. Die Frage nach dem 
Sinn des Ganzen stellt sich uns heute darum als Frage nach dem Sinn der 
Geschichte. Die Frage nach der Möglichkeit, Gott zu erfahren, wird zur 
Frage, wie wir Gott als Sinn der Geschichte, biblisch gesprochen als Herrn 
der Geschichte erfahren können. 

Die Frage nach dem Sinn der Geschichte scheint zunächst unbeantwort- 
bar zu sein. Die Geschichte läuft ja nicht nach ehernen Gesetzen der Not- 
wendigkeit ab. Die Geschichte wird von Menschen gemacht; sie ist ent- 
scheidend von menschlicher Freiheit mitbestimmt. Deshalb gibt es in ihr 



Möglichkeiten der Gotteserfahrung 343 

keinen geradlinigen Fortschritt zum immer Besseren und Vollkommene- 
ren. Immer wieder werden wir enttäuscht; immer wieder werden beste 
Ansätze verdorben, beste Gelegenheiten verpaßt. Dummheit und Bosheit, 
Ungerechtigkeit und Haß waren schon immer die stärksten erfahrungs- 
mäßigen Einwände gegen die Annahme eines übergreifenden Sinns der 
Geschichte. Erst recht sind das Böse und das Leidvolle in der Welt noch 
immer die stärksten Hindernisse und Infragestellungen für den Glauben 
an Gott. Wer will schon in dem schrecklichen Geschehen, das sich in dem 
Namen Auschwitz ausdrückt, einen Sinn finden? Das wäre im Grunde nur 
neues Unrecht an den Opfern. Angesichts der Schrecken moderner Mas- 
senvernichtungskriege läßt sich nicht über Theodizeeprobleme sinnieren; 
sie sind einfach unlösbar. Hat also die Erfahrung der Sinnlosigkeit das 
letzte Wort? Man wird diesen Gedanken immer wieder erwägen, aber 
man wird ihn dann doch entschieden verneinen müssen. Wenn alles sinn- 
los wäre, dann könnten wir im Grunde keinen Augenblick mehr leben, 
denn in jedem Akt des Lebens bejahen wir zugleich, daß dieses Leben 
einen Sinn hat, daß Sein besser ist als Nichtsein. Es gibt ein •Dennoch des 
Vertrauens", das uns hindert, uns, die andern, die Welt einfach aufzuge- 
ben. Immer wieder lassen wir uns ein auf das Leben und halten auch in 
dunklen Stunden durch. Bei aller Enttäuschung, die wir von Seiten der 
Menschen erfahren, bei aller Erfahrung der Sinnlosigkeit, erfahren wir 
doch auch, daß der andere einen Sinn in sich hat, der unverfügbar ist, so 
daß wir ihn niemals als Mittel, sondern nur als Zweck behandeln dürfen. 
Wir können ihn nicht einfach disponieren, wir müssen ihn respektieren. 
Hier ist eine absolute moralische Grenze für unsere Freiheit. Hier begeg- 
net uns in allem Wandel der Geschichte ein absoluter Anspruch. Schließ- 
lich erfahren wir, daß wir trotz aller Fraglichkeit immer noch fragen, daß 
wir also immer noch eine Antwort erwarten. Wäre nur Fraglichkeit und 
keinerlei Gewißheit, dann könnten wir auch nicht mehr fragen, weil jede 
Frage die Gewißheit einer möglichen Antwort voraussetzt. 

Wir können also sagen, daß wir in unserem geschichtlichen Tun je 
schon darauf angewiesen sind, einen Sinn in der Geschichte zu bejahen. 
Der Sinn ist nicht nur das Ziel unseres geschichtlichen Tuns, er ist auch 
dessen Grund und Voraussetzung. Wir erfahren den Sinn nicht als •et- 
was", das bloß unsere Vorstellung und Projektion ist, sondern als •etwas", 
das uns je schon umgreift und unser Wünschen und Fragen nach Sinn erst 
ermöglicht. Hätten wir niemals Sinn erfahren, dann könnten wir auch 
nicht nach ihm fragen. Dann könnten wir aber auch die Sinnlosigkeit nicht 
als solche erfahren. Gerade in der Inter Subjektivität, in der sich Geschichte 
vollzieht, stiften wir nicht erst Sinn, sondern da drängt sich uns Sinn auf. 
Der Sinn des anderen Menschen ist nicht nur unsere Projektion; er ist 



Walter Kasper 344 

gerade dadurch ausgezeichnet, daß er nicht eine Funktion unseres Strebens 
ist und sein darf. Nicht wir sind es also, die den Sinn für sich in Anspruch 
nehmen, sondern die vom Sinn in Anspruch genommen werden. Zusam- 
menfassend können wir also sagen, daß sich Sinn uns aufdrängt und impo- 
niert, daß er sich uns zuspricht und uns in Dienst nimmt. Sinn ist in des 
Wortes doppelter Bedeutung eine Zu-mut-ung für den Menschen. 

Diese Art der Sinnerfahrung kann nun ein Schlüssel sein für die Got- 
teserfahrung. Sie schließt nämlich aus, den Sinn nur vom Menschen her 
zu erklären. Sie erfordert vielmehr eine Reflexion über das Woher dieser 
Sinnerfahrung, die unableitbar da ist, sich zuschickt und gewährt. Sie ist 
also nicht selbstverständlich, sondern unerwartet und überraschend. Sie 
ist - um in der Sprache der Philosophie zu sprechen - kontingent. Damit 
hat sie das Moment einer unableitbaren Positivität ebenso an sich, wie ein 
Moment der Negativität. Wir können den Sinn nicht festnageln, er ent- 
zieht sich sofort wieder. Er erweist sich als je anders und größer. Indem er 
sich entbirgt, verbirgt er sich sofort wieder. Diese Negativität nichtet aber 
nicht die positive Erfahrung, sondern bringt sie erst in ihre Wahrheit. Sie 
zeigt, daß jeder erfahrene Sinn in ein Geheimnis hineinweist, das sich uns 
spurenhaft und zeichenhaft zu erkennen gibt. Dieses Geheimnis ist nicht 
irgendwie jenseits der Welt; es ist die Wahrheit, die Tiefe, die Nicht- 
selbstverständlichkeit und die Geheimnishaftigkeit des erfahrenen Sinns 
selbst. Beides, Negativität und Positivität in eins setzend können wir 
sagen: Diese je sich entziehende und je sich eröffnende Tiefe des Sinns 
besitzt offenbar eine Vorbehaltenheit und Interiorität, die uns nicht ver- 
fügbar ist, die aber uns verfügt. Sie begegnet uns analog der Weise wie 
Personen sich begegnen. Wenn wir deshalb aus unserer übrigen Erfah- 
rung nach einem Modell suchen, wie wir sie benennen können, dann steht 
uns nur das Modell der Person zur Verfügung. Aber auch der Person- 
begriff versagt sofort; er entzieht sich, freilich nicht nach unten, sondern 
nach oben. Auf keinen Fall genügt ein unter- oder apersonales Modell. So 
dürfen wir diese Sinnerfahrung in der Sprache der religiösen Tradition 
als Gotteserfahrung bezeichnen. Der Atheist wäre auf jeden Fall zu fra- 
gen, wie er mit der Kontingenz der Sinnerfahrung, die sich uns aufdrängt 
und zugleich entzieht, die aber nicht einfach unser Werk ist, besser fertig 
werden kann. Die Kontingenz der Sinnerfahrung spricht eher für das 
theistische Modell des Wirklichkeitsverständnisses. 

Wir können diese Überlegungen nochmals ein Stück weiterführen. Der 
Mut zum Sinn in der Geschichte bedeutet auch Hoffnung für den Frieden, 
für die Freiheit, für die Gerechtigkeit unter den Menschen. Auch diese 
Hoffnung erfährt sich immer wieder bedroht und angefochten. Jede ver- 
wirklichte Möglichkeit verschließt andere Möglichkeiten und eröffnet zu- 



Möglichkeiten der Gotteserfahrung 345 

gleich wieder neue Möglichkeiten. Der Berg der Zukunft läßt sich also nie 
abtragen, das angestrebte Ziel läuft uns gleichsam immer wieder aufs 
neue davon. Dazu kommt: Jeder Fortschritt der Zivilisation birgt zugleich 
einen Rückschritt, eine Verarmung unserer menschlichen Möglichkeiten in 
sich. Bei jedem Schritt, den wir in Richtung auf mehr Gerechtigkeit und 
mehr Frieden unter den Menschen tun, stehen wir jeweils unter den Be- 
dingungen des gegenwärtigen Unfriedens und der gegenwärtigen Unge- 
rechtigkeit. Wir tragen also jeweils in jede angestrebte Ordnung den 
Keim neuer Unordnung hinein. Wenn wir trotzdem nicht ablassen kön- 
nen, immer wieder den Mut zur tätigen Hoffnung aufzubringen, dann 
meldet sich in diesem Mut die Zuversicht, daß einmal ein qualitativer 
neuer Anfang möglich ist, ein Anfang, der nicht mehr aus den Bedingun- 
gen des Alten ableitbar sein könnte, den wir also nicht selbst machen und 
setzen können, ein Anfang, den wir in der Sprache der christlichen Tradi- 
tion als Gnade bezeichnen würden. Als die letzte Bedingung eines Gelin- 
gens der Geschichte enthüllt sich uns, daß das ganz Neue, Unableitbare 
und Andere, das wir Gott nennen, in der Geschichte Ereignis wird. Gott 
erweist sich als der ermöglichende Friede unseres Friedens, als die Freiheit 
unserer Freiheit, als der Mut zum Tun und Sein in der Geschichte. 

Nochmals muß betont werden: solche Erfahrungen machen wir nie •an 
sich", losgelöst von einem bestimmten Traditionszusammenhang. Die 
Möglichkeit solcher Erfahrung wird uns geschichtlich bezeugt. Dieses 
Zeugnis ist nicht nur eine verbale Versicherung; es appelliert an unsere 
eigene Erfahrung und es eröffnet uns, wenn wir uns darauf einlassen, 
ähnliche Erfahrungen. Tradition und Erfahrung ermöglichen und bekräf- 
tigen sich also gegenseitig. In letzter Instanz, in letzter Eindeutigkeit und 
Klarheit begegnet uns diese Erfahrung bei Jesus Christus, der Gott seinen 
Vater nennt, der die Sünder, die Ausgestoßenen und Verachteten, die- 
jenigen also, die kein Zutrauen mehr zu sich haben, annimmt und bejaht. 
Jesus Christus hat diese Botschaft bis zur letzten Konsequenz zum Inhalt 
seines Lebens gemacht, indem er im Dienst •für die vielen" in den Tod 
gegangen ist. Damit hat er den neuen Anfang gebracht und endgültig für 
alle Zukunft erschlossen. Sein Zeugnis kann darum auch zum Kriterium 
werden, an dem wir andere Traditionen messen und unter das wir unsere 
eigene Erfahrung stellen. Dieses Zeugnis begegnet uns konkret in der 
Kirche und in den Erfahrungen, die andere Gläubige vor uns damit ge- 
macht haben. Es begegnet uns als Appell und Herausforderung, die 
andern, die Welt und uns selbst endgültig anzunehmen. An Gott als den 
Sinn und Herrn der Geschichte glauben bedeutet, zur tätigen Hoffnung 
für alle Menschen befreit zu sein, den andern und der Geschichte immer 
noch eine Chance geben zu können. 



Walter Kasper 346 

Diese Erfahrung kann niemand andemonstriert werden; man muß die 
Erfahrung machen, um sie zu •haben". Man kann den andern nur auf 
Zeichen hinweisen, die für den Gläubigen selbst bedeutsam sind. Wo aber 
Menschen niemals solche Zeichen der Liebe und der Hoffnung erfahren 
haben, da können sie auch nicht glauben. Da führt kein anderer Weg zum 
Glauben, als daß der Glaubende sich selbst zum Zeichen macht. Das Zeug- 
nis des Glaubens ist niemals ohne den Zeugen des Glaubens möglich. Der 
Unglaube der Welt ist darum nicht zuerst ein Gericht über die Ungläubi- 
gen, sondern über die Gläubigen, die den Glauben an Gott oft genug ver- 
dunkelt und entstellt haben. Die Frage einer neuen Gotteserfahrung heute 
ist darum zugleich die Frage einer neuen Praxis des Glaubens und einer 
neuen Erfahrung der Gemeinschaft der Glaubenden. 

IV. Geschichtliche Erfahrung Gottes 

Nachdem nun lange genug über den Weg geschichtlicher Gotteserfahrung 
gesprochen wurde, muß in einem letzten Teil noch über diese Erfahrung 
selbst, also gleichsam über ihren Inhalt etwas gesagt werden. Wieder 
kann es sich nur um ein paar Gesichtspunkte und längst nicht um alles 
handeln, was hier gesagt werden könnte und müßte. Wir suchen ledig- 
lich abschließend, unter drei Gesichtspunkten die geschichtliche Weise der 
Gotteserfahrung etwas abzuheben von dem Gottesverständnis, wie es 
gewöhnlich im Rahmen eines mehr kosmologisch-ontologischen Horizonts 
entwickelt wird. 

1. Das metaphysische Denken kennt einen hierarchischen Ordo des 
Seins, der - etwa in dem berühmten Spruch des Anaximander - auch als 
ewige Rechtsordnung verstanden werden kann. Hier hat alles seinen 
Platz, und je nachdem es diesen Platz einnimmt, steht es in der rechten 
Zuordnung zu Gott, der die Spitze und der umgreifende Grund dieser 
Ordnung ist. Das unableitbar Neue hat in diesem Denken keinen Platz; 
es ist von der Herkunft, aber nicht von der Zukunft bestimmt. Die Erfah- 
rung Gottes, wie wir sie andeutungsweise zu umschreiben suchten und wie 
sie uns in voller Eindeutigkeit in der Schrift bezeugt wird, ist nun aber 
gerade umgekehrt die Erfahrung eines Gottes, der Neues verheißt und 
Neues wirkt, der die Sünder rechtfertigend bejaht und den Ausgestoße- 
nen und Rechtlosen Zukunft gewährt. Er ist der Gott, der alle starren 
Ordnungsvorstellungen durchkreuzt, das Äquivalenzschema von Schuld 
und Strafe durchbricht und den Fluch des Schicksals aufhebt. Er ist nicht 
die von Ewigkeit her seiende Versöhnung aller Gegensätze, nicht der- 
jenige, in dem jetzt schon alles zur Harmonie kommt, nicht die Rechtfer- 
tigung und Sanktionierung des Bestehenden, sondern dessen Krisis, die 



Möglichkeiten der Gotteserfahrung 347 

Macht, die erst auf künftige Versöhnung hinwirkt und so Hoffnung auf 
Neues erweckt und begründet. Von ihm her kommen alle Dinge je neu in 
Bewegung, werden alle festgefahrenen Fronten und Verhärtungen auf- 
gebrochen. Wer an Gott glaubt, kann eigentlich - so sollte man meinen - 
nicht nur auf die Erhaltung des Status quo bedacht sein. Ein Gottesglaube, 
der sich selbst recht versteht, darf deshalb nie bloß die Sanktionierung der 
bestehenden Verhältnisse, nie bloß ein •Trostpflaster" und Asyl der Ge- 
borgenheit sein. Er hat auch die Funktion, kritisch zu verunsichern, nicht 
nur Fragen zu beantworten, sondern auch in Frage zu stellen. 

Trotzdem scheint es mir voreilig und einseitig zu sein, die Transzendenz 
nach oben einfach in eine Transzendenz nach vorne umzudeuten und aus- 
schließlich vom •Gott vor uns" zu sprechen. Man kann nicht im Sinne von 
E. Bloch den Deus spes gegen den Deus creator ausspielen. Gott kann nur 
deshalb die absolute Zukunft des Menschen sein, weil er der Anfang und 
der Grund aller Wirklichkeit ist. Nur weil Gott Alpha ist, kann er auch 
Omega sein. Aber er ist in dem radikalen Sinn Anfang, daß er immer neu 
Anfang ist und ständig neue Anfänge setzt. Bei ihm ist alles möglich 
(Mk 10,27). Vielleicht ließe sich diese Einsicht etwas weiterdenken mit 
Hilfe eines Gedankens von Nikolaus von Cues, der den actus purus zu- 
gleich als potentia pura, als je neue Möglichkeit und Mächtigkeit auf 
Zukunft hin zu deuten versuchte. 

2. Der Gott der Geschichte ist nicht der Ferne und Jenseitige, nicht ein nur 
mühsam erreichbarer und je sich entziehender Horizont; er ist deshalb 
auch nicht die Entfremdung des Menschen von sich und seiner Welt, son- 
dern der Nahe, - der Nächste. Er begegnet uns in dem geschichtlichen, 
aber unbedingten Anspruch, der uns vom anderen Menschen her trifft. In 
diesem Anspruch meldet sich auch eine Dimension der Unverfügbarkeit 
und der Selbst-Vorbehaltenheit; hier eröffnet sich mitten in der Immanenz 
Transzendenz. Dies geschieht in letzter Eindeutigkeit wieder in der Be- 
gegnung mit Jesus Christus. Dies geschieht in anderer Weise in der Ver- 
kündigung der Kirche. Hier wird Gott sehr konkret zugesprochen und 
angesagt; und trotzdem •haben" wir ihn nicht; •es gibt" Gott nicht einfach 
in der Kirche. Er ist nur da im Akt des Zuspruchs und des Zeugnisses. Akt 
und Sein sind hier auf geschichtlich konkrete Weise vermittelt. Will man 
diese Nähe, die zugleich Entzogenheit ist, begrifflich deuten, dann versagt 
die Kategorie der Jenseitigkeit; wir werden eher auf die biblische Aus- 
sage von der Verborgenheit Gottes zurückgreifen müssen (Is 45,15; vgl. 
Rom 11,33 f.). Verborgenes kann sehr nah und gegenwärtig sein, und 
doch ist es zugleich unverfügbar und entzogen. Der Glaube an Gott bedeu- 
tet damit keine Entfremdung von der Welt und keine Flucht aus der Ge- 
schichte, sondern Einweisung in die Geschichte, Hinweis auf den Nächsten. 



Walter Kasper 348 

Wieder müssen wir uns jedoch vor einem Kurzschluß hüten. Die Aus- 
sage, daß Gott uns nach der Art und in der Vermittlung von Mitmensch- 
lichkeit begegnet, heißt nicht, daß Gott eine Art Mitmenschlichkeit ist, so 
daß man die Gottesbeziehung in mitmenschliche Beziehungen auflösen 
könnte. Nur wenn der Zweck des Menschen im letztlich Zwecklosen liegt, 
kann er zwecklos bejaht und um seiner selbst willen angenommen wer- 
den; nur dann kann man der Verzwecklichung des Menschen wirksam 
widerstehen. Die Anerkenntnis Gottes bedeutet also zugleich den stärksten 
Widerstand gegen die Funktionalisierung des Menschen, sei es im Dienst 
von Sachinteressen, sei es im Dienst der Gesellschaft. Aus diesem Grund 
haben Gebet, Meditation, Liturgie gerade in ihrer gesellschaftlichen 
Zweckfreiheit indirekt eine unersetzliche Funktion für diese Gesellschaft. 
Wenn man dagegen die gesellschaftliche Dimension zur umfassendsten 
und letztzwecklichen Größe macht, dann muß das wohl oder übel, früher 
oder später in totalitäre Verhaltensformen umschlagen. Ein kleines, jedoch 
bezeichnendes Anzeichen dafür ist, daß man dort meist mit so tierischem 
Ernst, aber mit so wenig gelöstem Humor zu Werke geht. Die innere Frei- 
heit und Unabhängigkeit als wahrer Ausdruck der Menschlichkeit des 
Menschen sind hier in Vergessenheit geraten, weshalb man dann auch 
menschliche Kultur- und Taktlosigkeit mit geradezu penetranter Einbil- 
dung zur Schau stellt. 

3. Im Horizont der geschichtlichen Erfahrung Gottes ist die Geschichte 
nicht nur der äußere Ort und das Medium, in dem sich Gott zu erfahren 
gibt; sie ist nicht nur die Bühne seiner Artikulation und Gestikulation, 
eine vorübergehend überzogene Livree, während er selbst der Über- 
geschichtliche und der Uberseiende ist. Die Geschichte muß vielmehr für 
Gott selbst etwas bedeuten und etwas in Gott selbst sein. Nimmt man das 
ernst, dann ist Gott nicht nur All-macht über der Geschichte, sondern auch 
All-leid in der Geschichte; er ist es dann, der in den Unterdrüdcten und 
Gequälten geschunden, in den Verachteten beleidigt wird. So erhält aber 
auch unser geschichtlicher Einsatz seine Dringlichkeit und seine Endgül- 
tigkeit. Das Herrsein Gottes kommt geschichtlich nur dort zur Geltung, 
wo Menschen sich dieser Herrschaft erschließen, wo sie ihr in ihrem Leben 
und Tun Raum gewähren. Unser geschichtliches Tun kann so zur Daseins- 
weise Gottes in der Geschichte für die andern werden. In unserem Tun 
steht Gott selbst auf dem Spiel. Der Sinn der Geschichte ist uns deshalb 
auch nicht einfach vorgegeben, sondern aufgegeben. Unser menschliches 
Tun ist in den Sinn der Geschichte einbezogen. Der Sinn wird uns jedoch 
von Gott zugemutet und ermöglicht. 

Damit rühren wir an sehr schwierige Probleme. Aber wer die Mensch- 
werdung Gottes in Jesus Christus ernst nimmt und wer sie nicht insgeheim 



Möglichkeiten der Gotteserfahrung 349 

doch kryptodoketisch oder kryptomonophysitisch mißdeutet, der kann sich 
dieser Problemstellung nicht entziehen. Tatsächlich hat auch schon die bis- 
herige theologische Tradition in ihrer Trinitätsspekulation so etwas wie 
Geschehen und Geschichte in Gott selbst zu denken versucht, auch wenn 
sie damit sehr rasch an die Grenzen der metaphysischen Kategorien stieß. 
Gott geschichtlich denken heißt freilich nicht, von einem werdenden und 
sich entwickelnden Gott sprechen, von einem Gott, der sich in den Wehen 
der Geschichte selbst gebiert und durch das Dunkel der Geschichte zu sich 
selbst kommt. Damit wäre der absolute Anspruch, der von ihm ausgeht, 
nochmals funktionalisiert. Nicht von einem werdenden Gott kann man 
sprechen, wohl aber davon, daß •Gottes Sein im Werden" (E. Jüngel) 
ist, daß seine Absolutheit gerade darin besteht, daß er nie am Ende, son- 
dern immer am Anfang ist und auch die Geschichte nochmals umgreift. 
Von daher könnte der Sinn der Trinitätslehre in ihrer Bedeutung für die 
Geschichte neu erschlossen werden. Aber leider hat man in der theologi- 
schen Tradition über das An-sich-Sein Gottes meist so isoliert nachgedacht, 
daß man selten gefragt hat, was das für uns bedeutet. Die Gottlosigkeit 
der Welt, der wir gegenüberstehen, ist zu einem großen Teil nur die 
Folge der Weltlosigkeit, mit der man Gott verkündet hat. So gilt es, Gott 
und Welt, Gott und die Geschichte wieder zusammen zu denken. Damit 
ist freilich weniger eine Antwort gegeben, als für eine künftige Theologie 
eine Aufgabe gestellt, bei der fast noch alles erst zu tun ist. 

Mit den zuletzt gemachten Andeutungen haben wir unser Thema über- 
schritten. Wir müßten jetzt nochmals neu ansetzen und die beschriebene 
Erfahrungswirklichkeit ausdrücklich in die Reflexion erheben. Wie Be- 
griffe ohne Anschauungen leer sind, so sind Anschauungen ohne Begriffe 
blind. Wir müßten jetzt also die theologische Gotteslehre neu aufnehmen. 
Was wir hier versucht haben, sollte nur bis zu dem Punkt führen, wo dies 
sinnvoll und verständlich geschehen kann. Von theologischem Sprechen 
gilt nämlich, was von allem menschlichen Reden gilt: es wird falsch, wenn 
man es aus seinem Zusammenhang reißt. Dieser Zusammenhang ist in der 
biblischen Offenbarung die konkrete Geschichte der Menschen. Deshalb 
müßten wir in der Theologie nicht bloß aus der inneren Systematik unse- 
rer dogmatischen oder biblischen Formeln und Begriffe, sondern vielmehr 
von der konkreten Erfahrungswirklichkeit her denken. Der biblische Name 
für Gott, Jahwe, heißt ja nicht der Seiende oder gar der Überseiende, 
sondern der Da-Seiende. Christliche Verkündigung hat darum nicht ab- 
strakt die Existenz Gottes zu behaupten und zu beweisen, sondern sein 
konkretes Da-Sein aufzudecken, zuzusprechen, zu deuten und mit Phanta- 
sie die Möglichkeiten aufzuzeigen, die darin verborgen sind. Das hieße im 
rechten Sinn weltlich und geschichtlich von Gott sprechen. 




