GulL 42/5 (1969) 350-358

Merkmale christlicher Spiritualitit heute

Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Es gibt nur weniges in der heutigen Zeit, was nicht einer Wandlung unter-
worfen ist, auch in der Kirche. Vieles von dem, was wir in der Glaubens-
iberlieferung und in der Frommigkeit fir unwandelbar hielten, hat sich
als sehr wandelbar erwiesen. Nur das (in lebendiger Uberlieferung
iiberkommene) Evangelium ist uniiberholbar. An ihm muf} alles in der
Kirche gemessen werden (wobei die Messende die Kirche selbst ist). Aber
auch das Evangelium, als in die Geschichte hineingesprochenes Gottes-
wort, als Botschaft, Zuspruch, Verheiflung, Warnung und Gericht, mufl je
von nenem durch die Kirche ausgelegt und artikuliert werden, entspre-
chend der Entwicklungsstufe und dem Bewufitsein einer Zeit, eines Volkes,
einer Kultur. Es entspricht daher einer Notwendigkeit, wenn wir heute
versuchen, den alten und uniiberholbaren Glauben neu auszusagen, fir
das Empfinden und die Vorstellungswelt unserer Zeit besser verstindlich
zu machen. Dieser Vorgang spiegelt sich auch in einer sich wandelnden
Spiritualitit wider; denn christliche Spiritualitdt ist nichts anderes als
gelebter Glaube, gelebtes Evangelium.

Viele von uns hat diese Entwicklung unsicher, ja verwirrt gemacht,
zumal beileibe nicht alles, was heute als zeitgemafle Auslegung des christ-
lichen Glaubens, des Evangeliums angeboten wird, sich auf den Geist
berufen kann. In einer solchen Situation ist es gut, einmal innezuhalten,
den Weg, den Theologie und Verkiindigung heute gehen, zu tiberschauen,
sich zu fragen, von welchen Ideen und Impulsen dieser Weg bestimmt
wird. Wo einer Einsicht in das tiefere Geschehen gewinnt, da mag auf
manches Ungewohnte Licht fallen, und er erkennt vielleicht begliickt, wie
vieles im gegenwirtigen Ringen um eine Aneignung des alten Glaubens
seiner eigenen Erfahrung, seinem eigenen Verlangen und Suchen ent-
spricht.

Will man die vielen Versuche einer zeitgemifien Glaubensaussage ein-
mal auf einen gemeinsamen Nenner bringen, dann bietet sich dafir der
heute oft gebrauchte Begriff einer Theologie ,von unten“ an. Was er
besagt, zieht sich wie ein roter Faden durch alles zeitgendssische theolo-
gische Bemihen. Eine Theologie ,von unten® geht vom Menschen aus,
von der menschlichen Erfahrung, der Selbst- und Welterfahrung des Men-
schen. Sie steht einer Theologie ,von oben® gegeniiber, die direkt und
vor jeder anderen Riicksicht von Gott, vom vorgegebenen Offenbarungs-
wort des sich selbst mitteilenden Gottes ausgeht. Auch fiir die Theologie


Redaktion
Schreibmaschinentext
GuL 42/5 (1969) 350-358

Redaktion
Schreibmaschinentext


Merkmale christlicher Spiritualitit heute 351

,von unten” ist selbstverstindlich das Offenbarungswort, wie es in der
Heiligen Schrift vorgefunden und in der Uberlieferung weitergegeben
wird, letzte Norm aller Glaubenserkenntnis. Aber sie sucht dieses Wort
von der hiesigen, alltdglichen Daseinserkenntnis und -erfahrung her zu
erhellen, sich ihm gleichsam ,von unten® her zu nihern, in der richtigen
Annahme, dafl Gott sein Wort in eben den Erkenntnis- und Erfahrungs-
raum des suchenden Menschen hineinspreche und gar nicht anders konne,
wolle er sich den Menschen verstdndlich machen. Auf diesem Weg hofft sie,
zwar langsam, aber um so existentieller in die volle Glaubenswirklichkeit
einzudringen. Der heutige Christ hat bei ehrlicher Selbstbefragung den
nicht unrichtigen Eindruck, daf er viele Glaubensaussagen der Bibel oder
auch der kirchlichen Lehriberlieferung ihrem unmittelbaren Wortlaut
nach nicht mehr so leicht vollzichen konne. Selbst das Wort ,Gott“ ist
nicht wenigen unserer Zeitgenossen zur leeren, abgegriffenen Vokabel
geworden, noch mehr das Wort von Gott, der Mensch geworden ist, vom
Gottmenschen, der von einer Jungfrau geboren wurde, Wunder wirkte,
starb und zu neuem Leben erstand, oder auch das Wort von der Auf-
erstehung des Fleisches, vom Gericht und vom ewigen Leben. Die fort-
schreitende Erkenntnis der Welt und des Menschen scheint das alles Liigen
zu strafen und in den Bereich der Mythologie zu verweisen. Aber — und
das ist fiir eine Neubegrindung des Glaubens bedeutsam — eben diese
Erkenntnis deckt auch neue Tiefen und Dunkelheiten menschlicher Erfah-
rung auf, die in einer neuen Weise den Blick auf den Gott der Offen-
barung freigeben, ihn als die Erfiilllung innerster Sehnsucht und eines
unabweisbaren Verlangens erkennen lassen, gerade dort, wo er uns im
Menschen Jesus begegnet und eine neue, unzerstorbare Hoffnung auf-
richtet.

Angesichts dieser Entwicklung spricht man von einer anthropologischen
Wende in der neueren Theologie, einer Theologie, in der als erstes
gewissermafien nicht der Mensch Gott, sondern Gott dem Menschen und
seinem Heil zugewandt ist. Man sucht dementsprechend Gott nicht mehr
iiber dem Menschen und tiber der Welt, sondern im Menschen und in der
Welt, oder genauer: in dem, was er am Menschen tut und wie er sich ihm
in der Welt und ihren Anforderungen, in der mitmenschlichen Begeg-
nung, in der abenteuerlichen Geschichte des Lebens als letzter, alles um-
fassender Sinn, als tiefste Hoffnung und Erwartung zeigt. Die Horizontale,
nicht die Vertikale ist im Blickfang. Das ist zwar sehr einseitig und schliefit
die Gefahr einer Verkiirzung der theologischen Aussagen, einer unerlaub-
ten Anthropozentrik, in der der Mensch nur noch um sich selbst kreist, ein.
Aber angesichts der Glaubenskrise, in der sich viele aufgrund der heutigen
Welt- und Selbsterfahrung befinden, kénnen wir gar nicht anders. Es



Friedrich Wulf 352

entspricht einer Not und darum einer Notwendigkeit. Fritheren christ-
lichen Generationen mag der Weg einer Theologie ,von oben® als der
selbstverstandliche, einzig gangbare erschienen sein — sie wurden darin
vom Milieu, von der allgemeinen Uberzeugung in die Richtigkeit des
christlichen Glaubens unterstiitzt —, wir Heutigen miissen uns im Dunkeln
und in der Ungesichertheit des menschlichen Daseins den Weg in den
vollen Glauben erst suchen.

Eine solche Theologie ,von unten“ wirkt sich notwendig auch auf das
gelebte christliche Leben, anf die Spiritualitat, aus. Die Spiritualitdt des
heutigen Christen ist weithin ,,von unten®, von den Erfahrungen, die der
Mensch im Umgang mit der modernen Welt, mit dem Mitmenschen und
mit sich selbst macht, gepriagt. Will man sie beschreiben und das Typische
an ihr herausstellen, dann lassen sich drei Merkmale aufzihlen, die sie in
besonderer Weise kennzeichnen: die starke Betonung des Humanen, die
Welthaftigkeit und das Dynamische.

1. Die starke Betonung des Humanen in der gegenwirtigen christlichen
Spiritualitit ist weder die Folge eines zunehmenden Glaubensschwundes
noch ein Zeichen neurotischer Ichbezogenheit, sondern von der heutigen
Situation einfach gefordert. Der humane Mensch, das Humanum im
Menschen ist im technischen Zeitalter der zweiten industriellen Revolu-
tion, in einer von anonymen Machten verwalteten und manipulierten Welt
in eine duflerste Gefahr gekommen. Der Mensch nimmt nicht mehr seinen
selbstverstindlichen und unangefochtenen Ort in einer iberschaubaren
Welt vorgegebener Ordnungen ein. Er fihlt sich vielmehr wie verloren in
den Weiten einer nach allen Seiten aufgebrochenen und von Fiebern
geschiittelten Welt, bekommt die Ungesichertheit seines Lebens in allem
Komfort der Wohlstandsgesellschaft tiglich zu spiren. Seine Bedringnis
ist um so grofer, je stirker er (selbst in den Vilkermassen der dritten
Welt) sich seiner Individualitit bewuflt geworden ist und je weniger die
gesellschaftlichen Rdume und Institutionen ihm die individuelle Entfal-
tung seiner Anlagen und Neigungen garantieren und Geborgenheit ver-
mitteln. Die Not 1488t ihn darum unabweisbar nach sich selbst und nach
dem Sinn seines Daseins fragen. In dieses Fragen hinein spricht nun die
moderne Anthropologie und Psychologie. Auch wenn sie keine letzte Ant-
wort wissen, so haben doch in gewissem Sinn erst sie ansichtig gemacht,
wer der Mensch ist; sie haben seine unterbewuften Tiefen mit ihren Stre-
bungen und Verdringungen aufgedeckt. An ihren Erkenntnissen kommt
heute niemand mehr vorbei, am allerwenigsten die christliche Ethik und
Spiritualitit, die hier einen offensichtlichen Nachholbedarf aufzuweisen
haben. Durch die ganze aszetisch-spirituelle Uberlieferung der Kirche zieht
sich ein untergriindiger, oft nur schwer greifbarer anthropologischer



Merkmale christlicher Spiritualitit heute 353

Dualismus: Der Betonung der Stndhaftigkeit des Menschen wird unver-
mittelt seine iibernatiirliche Erhebung gegeniibergestellt. Natur und
Gnade sind nicht geniigend zur Einheit verbunden. Dem christlichen Men-
schenbild fehlte weithin der humane Unterbau; das Humanum ist wenig
gefragt; man spricht in dieser Hinsicht geradezu von einem weiflen Fleck
auf der Landkarte der aszetisch-spirituellen Uberlieferung der Kirche.
Hier gilt es darum einiges aufzuholen, um so mehr, als viele Fragen des
sittlich-religiosen Lebens heute neu bedacht werden miissen.

Da ist zunachst der Bereich des Leiblichen und Geschlechtlichen, Wir
kennen heute ganz anders als frither seine anthropologische Bedeutung,
sein Gewidcht fiir die Mensch-werdung oder Person-werdung, d. h. die hu-
mane und personale Reifung des Menschen. Wir sehen den Leib nicht
mehr im Gegensatz zur Seele, sondern in engster Einheit mit ihr verbun-
den. Der Mensch ist sein Leib, vollzieht sich personal in seinem Leib. Wir
konnen erst heute Genaueres und Sachkundiges dariiber sagen, wie die ge-
schlechtsbestimmte Leiblichkeit des Menschen situations- und phasenge-
recht in seine personale Existenz integriert, zum Geist hin ge6ffnet werden
kann, bzw. welche Hindernisse sich dem entgegenstellen. Wir wissen erst
heute in differenzierter Weise, welche Voraussetzungen gegeben sein miis-
sen fir die Wahl der Ehe oder der Ehelosigkeit und was in den Entwick-
lungsphasen beider Lebensprojekte beachtet sein muf}, sollen sie gliicken.
Eine Anthropologie der vorehelichen Keuschheit, der christlichen Ehe und
der charismatisch begriindeten Ehelosigkeit hat bisher weithin gefehlt.

Ein zweiter Bereich, der von den Erkenntnissen moderner Anthropolo-
gie, insbesondere der Psychologie und ihrer Einzeldisziplinen sowie der
Soziologie fiir das christliche Leben aufgearbeitet werden mufi, ist der
Bereich der unmittelbaren Umwelt und Mitwelt des Menschen, des Besit-
zes, der Arbeit und der zwischenmenschlichen Beziehungen. Dieser Bereich
steht heute bevorzugt im Blick des Christen, wie die Pastoralkonstitution
des Konzils deutlich zeigt. Nur dort, wo der Mensch sich niichtern, aber
engagiert auf seine Welt und den Gang seines Lebens einldfit, sie nicht
nur passiv hinnehmend, sondern aktiv gestaltend, wird er er selbst, ent-
faltet er sich, ist auch seine Gottbegegnung und sein religicses Leben iiber-
haupt real und glaubhaft, ja erst méglich. Darum mufl er aber etwas vom
Umgang mit der ihm zugeordneten Welt verstehen. Er mufl sich seine
Welt schaffen, eine Welt, die von ihm gepragt ist und in der er sich wie-
derfindet; er muf sich in seinem Kleid zum Ausdruck bringen, er selbst
sein; er muf} sein Arbeitsgerit haben, das ihn Eigenes schaffen 148}t, seine
Wohnung, in der er zu Hause ist. Ohne irgendeinen, nur ihm zur Ver-
fiigung stehenden Besitz wiirde der Mensch human verkiimmern und
darum auch seine Religiositit gefdhrdet sein. In der Arbeit soll der Mensch



Friedrich Wulf 354

zu sich selbst kommen, soll er erkennen wer er ist und was er vermag,
verleiblicht er sich, erweist er seine Michtigkeit, erfahrt er aber auch seine
Ohnmacht. Sie ist ein Medium der Selbstwerdung wie auch der Selbst-
entfremdung. Hybris und Frustrierung liegen in ihr dicht nebeneinander.
Der entscheidende Punkt fiir seine personale Entfaltung und Vervoll-
kommnung, und darum der eigentliche Priifstein fiir die Echtheit seiner
Frommigkeit, liegt aber in der Beziehung zum Mitmenschen. Wir reden
zwar viel von der Nichstenliebe als Hauptgebot des Christentums, schran-
ken dieses Gebot aber nur allzu oft ein auf bestimmte caritative Werke,
auf Almosen, Hilfeleistungen, auf Betreuung von Armen, Kranken und
in irgendeiner Weise Notleidenden. Echt ist das alles nur dort, wo einer
sich auf den Mitmenschen selbst, wo immer er ihm begegnet, je nach dem
Einzelfall verschieden, personal einlifit, sich thm aussetzt, auf ihn zugeht,
for ihn da ist und Gemeinschaft mit ihm hat. Wo diese Humanitit fehlt,
scheint uns heute alle Spiritualitit hohl und Fassade.

Wie fiir die Liebe, wird heute der humane Untergrund aller Tugenden
neu bedacht: der Tapferkeit und des Durchhaltens, der christlichen Ent-
sagung und der Geduld, der Freude und der Trauer. Das gleiche gilt fiir
die Schattenseiten des Menschen: fiir sein Versagen, seine Schuld, fiir
Siinde und Erldsung. Altbekannte, aber oft genug leer gewordene Begriffe
werden aufgebrochen auf ihren humanen Kern, der darum auch der Erfah-
rung zuginglich ist und geprift werden kann.

Fine so starke Betonung des Humanen bringt, auch wenn sie einer
Notwendigkeit entstammt und oft genug aus der Not kommt, fiir eine
christliche Spiritualitit eine Gefahr mit sich, die Gefahr eines innerwelt-
lichen Humanismus, des Stehenbleibens beim Menschen. Es wére aber zu
wenig, wenn man dem Christen nur warnend sagte, er diirfe bei aller
Humanitit Gott nicht vergessen, er miisse sozusagen immer mit einem
Auge auf Gott schauen. Man mufl ihm vielmehr sagen, er miisse sich
radikal auf seine eigene Tiefe und auf die Tiefe des Mitmenschen ein-
lassen — eines ist vom anderen nicht zu trennen —, er miisse sich loslassen
und in einer nach vorn hin immer offenen, unvorausschaubaren Liebe an
den anderen wegwagen, dann werde ganz von selbst die Mitte seines
Herzens zu Gott und seiner Gnade hin aufgebrochen. Das, so betont man
heute gern, sei der Weg des Menschen und auch des Christen zu Gott.
Christus sei ihn vorangegangen und habe ihn ermdglicht. Er sei der
Mensch schlechthin.

2. Als zweites Merkmal christlicher Spiritualitdt heute nannten wir ihre
Welthafligkeit. Der Mensch findet sich schon immer in der Welt vor und
ist im Ganzen seiner Existenz wesentlich weltbezogen. Er kann sich darum
nur in der Welt und an der Welt zur Vollendung bringen, kann die Welt



Merkmale christlicher Spiritualitdt heute 355

nie iiberspringen, etwa in einem ekstatischen Aufschwung des Geistes,
nicht einmal in der christlichen Mystik. Eine radikale Weltflucht ist
inhuman und darum auch unchristlich. Diese Erkenntnis wird erst heute in
ihrer ganzen Tiefe und Konsequenz zuende gedacht. Die aszetisch-spiri-
tuelle Uberlieferung der Kirche hat ihr nur ungeniigend Rechnung getra-
gen. Welt im Sinn des Sichtbaren, des Vielen, des Verdnderlichen galt
als Ort der Zerstreuung, an dem der Mensch sich verliert, als Anreiz der
Konkupiszenz, der Begehrlichkeit, die den Menschen gefangen halt; selbst
die mitmenschliche Welt machte davon keine Ausnahme. Welt war dem
Geist und seiner Vollendung in der Einung mit Gott und damit der spiri-
tuellen Vollendung feind. Man sollte sie darum meiden, ihr entsagen,
soweit es moglich war.

Hier hat sich, zuletzt und fiir die ganze Kirche auf dem Konzil, ein
grundlegender Wandel angebahnt. Er wurde durch drei Faktoren aus-
gelost: (1) Wir erfahren die Welt nicht mehr als ein fir allemal geordnete
und gestufte Welt, wie sie das antike Weltbild, aber auch der erste bibli-
sche Schopfungsbericht nahelegten, sondern als evolutive und machbare
Welt, die einer letzten Einheit zustrebt. Diese Welt dréngt sich uns immer
mehr auf, fordert uns immer stiarker an, weil sie ohne uns nicht das wird,
was sie sein soll, menschliche Welt; ihre Not wird zum Ruf an uns, wir
konnen uns ihr nicht mehr entziehen. (2) Wir sehen heute deutlich, dafl
unsere Frommigkeit zu introvertiert und zu einseitig auf die absolute, von
Gott erwartete Zukunft, auf das ewige Leben ausgerichtet war, und wir
darum unsere Weltaufgabe nicht geniigend in unsere Spiritualitit einge-
bracht haben. (8) Die Theologie hat sich, durch die heutige Welterfahrung
sowie durch die immer grofler werdende Kluft zwischen Kirche und Welt,
Glaube und Wissenschaft gedringt, erneut der Frage der Heilsbedeutung
der Welt und ihrer Geschichte angenommen. Sie ist dabei, den Prozef} der
neuzeitlichen Sakularisierung reflex einzuholen, im Licht des Offen-
barungsglaubens zu erhellen.

Das alles hat die Welthaftigkeit zu einem unabdingbaren Moment
glaubhafter christlicher Spiritualitit gemacht. Ja, man kann sagen, auf ihr
liege heute das Schwergewicht der Spiritualitit. Wer Christ sei, so sagt
man, misse weltlich, das heiflit an der Welt handeln, ithre Zukunft mit-
schaffen, sie auf diese Zukunft hin verandern, vor allem in der Durch-
setzung humaner, gerechter, allen Menschen, Vélkern und Rassen gerecht
werdender Strukturen. Das bedeutet eine radikale Wendung gegeniiber
der christlichen Uberlieferung: nicht mehr die Kontemplation, sondern
das Handeln gilt heute als Mitte und Angelpunkt christlicher Spiritualitat.

Was angesichts einer solchen Entwicklung fiir die christliche Verkiin-
digung dringend not tut, ist die Realisierung der Erkenntnis, dafl die



Friedrich Wulf 356

Welt, so wie wir sie erfahren, ambivalent ist. Einerseits ist die Begeg-
nung, der Umgang mit der Welt firr die Reifung des Menschen unerlafi-
lich, und die Arbeit an ihr ist fiir den Christen der erste und fundamentale
Gottesdienst. Anderseits liegt die Welt trotz ihrer eschatologischen Erlo-
sung durch Christus in der Jetztzeit noch im Argen; sie kann daher zur
Gefahr und Versuchung werden und wird es, so sehr, daf} die gegenwar-
tige Weltzuwendung der Christenheit quer durch alle Konfessionen das
Evangelium nicht selten seiner Transzendenz beraubt und zu einer huma-
nitiren Botschaft zu machen droht. Demnach wird die Welthaftigkeit
christlicher Spiritualitit einen doppelten Aspekt haben miissen. Welt-
zuwendung und Weltentsagung werden sich gegenseitig zu durchdringen
haben.

Zunichst gilt folgendes: Die erste und entscheidende Auflerung christ-
licher Spiritualitdt wird nach dem Gesagten nicht mehr im ausdriicklichen
Gebet bestehen, sondern im geistlichen Vollzug des Alltags, indem einer
sich niichtern und glaubig dem Leben stellt. Je vorbehaltloser er das tut,
je mehr er an die Tiefendimension der ,geschdpflichen Dinge“ rithrt, um
so unerbittlicher fordern sie ihn an. Nur in jenem Horizont, in dem die
Welt zu Gott hin offen liegt {das gilt am eindringlichsten fur die Zuwen-
dung zum Mitmenschen), 148}t sie sich so realisieren, wie es sich gebiihrt.
Hier wird fir den Glaubenden, der Gott in den ,Dingen® ,anwesend”
weif}, das Tun zum Gebet. Solches Gebet dringt aber von sich aus zu einer
ausdriicklichen Artikulierung, zum formellen Gebet, dessen Aufgabe und
Inhalt einmal die reflexe Einholung des gelebten Lebens sein wird, um es
vor Gottes Angesicht zu tragen, es in das Licht seines richterlichen und
barmherzigen Wortes hineinzustellen, um zu danken und zu bitten, zum
anderen der Vorgriff auf die Zukunft, als Einfibung in die Bewiltigung
der aufgegebenen Wirklichkeit.

Dann aber der andere Aspekt welthaft-christlicher Spiritualitit: Welt
muf} auch als Widerstand gegen den Geist erfahren werden, als Objek-
tivation der Siinde, als Schauplatz des Hasses und der Lige, als Ort
didmonischer Machte und Gewalten. Welt ist fiir den Christen nicht nur
Evolution, Bewegung auf eine zukiinftige Endgestalt hin, sondern auch
Zerstorung, Verfall und Sterben in nicht abreiflender Folge. Alles Auf-
gebaute bricht immer wieder zusammen, alle Versuche, humane Welt zu
schaffen, kommen nicht an ihr Ende, scheitern; wir leben immer mit dem
Tod, der Vergeblichkeit, der Katastrophe.

Wenn darum die Welthaftigkeit christlicher Spiritualitiat aus dem Evan-
gelium heraus gelebt werden soll, dann ist gerade heute die Mahnung des
Apostels Paulus am Platz, man solle mit der Welt so umgehen, als ginge
man nicht mit ihr um (1 Kor 7,31). Der Grundakt christlichen Weltvoll-



Merkmale christlicher Spiritualitit heute 357

zugs heifit demnach nicht ,die Welt erobern®, sondern ,die Welt erlei-
den®. Das ist kein zeitlich-psychologisches, sondern ein theologisches ,Zu-
erst“, die Teilnahme an der hichsten Tat Christi, an seiner Lebenshingabe
in den Tod fiir das Heil der Welt. Nur wo die Weltprasenz des Christen
diese Tiefe erreicht, da ist auch die Arbeit am Fortschritt derWelt heils-
bedeutsam, da ist der Tod iiberwunden, scheint durch alle Mihsal und
Vergeblichkeit hindurch die endgiiltige Welt auf, in der Gott der Erste
und der Letzte, der Alles-Umfassende und alles in seine Liebe Bergende
ist.

3. Das dritte Merkmal christlicher Spiritualitit ist das Dynamische. So
sehr das gelebte Evangelium zu allen Zeiten eine schier unerschopfliche
Fiille von Weisen der Verwirklichung aufwies — kein Heiliger gleicht dem
anderen —, so waren doch die Ideale, nach denen man sich ausrichtete, vor-
gegeben. Schon die mittelalterliche Heiligenvita war an festen Schemata
orientiert. Erst recht gilt das fiir das kirchliche Heiligsprechungsverfahren
der Neuzeit, das nach einem feststehenden Kanon von Tugenden voran-
ging, unbekiimmert um das tatsichliche Werden und Reifen der Heilig-
keit im Leben eines Menschen. Man dachte statisch und seinshaft: Voll-
kommen ist das, so sagte man, dem nichts fehlt; Heiligkeit war die Fiille
aller Tugenden.

Das konnen wir heute nicht mehr. Die schnell sich dndernde politische,
wirtschaftliche und gesellschaftliche Welt, die in immer kiirzeren Abstén-
den aufeinanderfolgenden Generationen mit ihren wechselnden, oft sich
widersprechenden Meinungen, die tdglich auf uns einstiirmenden neuen
Eindriicke, der Fortschritt der Wissenschaft und der Technik, all das gibt
uns das Gefiihl, nichts festhalten zu konnen, immer wieder aufbrechen,
Abschied nehmen, umdenken, sich wandeln zu miissen. Das prégt auch das
Glaubensbewufitsein. Es ist kein Zufall, wenn sich die Kirche heute mit
Vorzug als wanderndes Gottesvolk versteht. In dieser Vorstellung ver-
mag der heutige Christ ohne Schwierigkeit seine Existenz zu realisieren,
seine Alltagserfahrungen einzubringen.

In einer solchen Mentalitit ist kein Platz mehr fiir starre, unverander-
liche Begriffe, Ordnungen und Programme. Viele Christen heute sehen in
ihnen eine Gefahr fiir das lebendige Leben, fir Initiative und Fortschritt,
sie wittern dahinter Ideologie. Es gibt fiir sie darum auch kein statisches
Vollkommenheitsideal, keine fertigen Tugendbilder, keine sittlichen und
religiosen Forderungen ohne Ricksicht auf die Voraussetzungen, die Ent-
wicklung und die Situation des einzelnen. Jeder mufl seine Moglichkeiten
und die in ihm angelegte Zielgestalt kennen. So wie wir immer zu unserer
Vollendung unterwegs sind, uns immer von neuem nach ihr ausstrecken
miissen, so bleiben wir auch immer auf der Suche nach der Wahrheit; sie



Friedrich Wulf 358

ist uns nicht ein fir allemal gegeben, auch nicht durch das Wort der Offen-
barung oder das Lehramt der Kirche, wir konnen sie nie in Besitz nehmen,
sondern miissen stindig von neuem um sie ringen, wachsen nur im Voll-
zug des Lebens in sie hinein, kommen nur in der realen Erprobung zu ihrer
immer reicheren Erfahrung. Wer Gott ist, was Gemeinschaft mit Christus
und Erlésung bedeutet, enthillt sich uns nur schrittweise, im Gang des
Lebens, im Tun des Gotteswillens, in der Erfiilllung des Gebotes der Liebe.

Der heutige Christ hat den Eindruck, immer ein Fragender zu bleiben,
sich in Frage stellen und nach Gott fragen zu miissen. Die tiefste religiose
Haltung des Christen unterwegs ist darum die der Hoffnung. Sie bestimmt
seinen Weg. Auf diesem Weg gibt es nur eine Konstante, einen Orien-
tierungspunkt, einen Wegweiser; das ist Christus. Solche Selbstbeschei-
dung und Ungesichertheit wirkt dennoch nicht ldhmend auf die eigene
Initiative; der so stark in die Zukunft gerichtete Blick macht nicht blind fiir
die Aufgaben der Gegenwart. Im Gegenteil: Der Glaube an die verhei-
Rene Zukunft, die eschatologische Hoffnung auf das siegreiche Ende ist
eine Kraft fiir die Gegenwart, spornt an, der gewissen Zukunft entgegen-
zuarbeiten, sie aus dem Anruf Gottes heraus mitzuschaffen. Nur dort aller-
dings, wo das glidubige Wissen um die allein von Gott herbeizufithrende
absolute Zukunft lebendig bleibt, wo die Bitte um das Kommen des Reiches
nicht verstummt, ist das radikale Engagement so vieler Christen im Hier
und Jetzt, ihre Leidenschaft fiir die irdischen Aufgaben der Gegenwart
christlich gerechtfertigt. Dann kann sich der Christ in der Arbeit fur die
Welt aufreiben, ohne daran religiés und geistlich zu ersticken. Die Dyna-
mik der Gegenwart mufl aufgehoben sein in der Gelassenheit und Zuver-
sicht, die von der eschatologischen Hoffnung ausgehen.

Wenn wir die Merkmale heutiger christlicher Spiritualitit auf eine
Theologie ,,von unten® zuriickgefthrt haben, dann ist damit nicht nur ein
augenblicklicher theologischer Trend angezeigt, sondern etwas sehr We-
sentliches in Erinnerung gerufen, was in der Vergangenheit oft zu wenig
reflex bewufit gewesen ist, dafl ndmlich alle Offenbarungserkenntnis im-
mer nur eine durch den jeweiligen, geschichtlich sich wandelnden Denk-
und Erfahrungshorizont des Menschen vermittelt ist. Insofern ist der Tra-
ger einer solchen Theologie nicht dieser oder jener Theologe oder eine
noch so grofle Gruppe von Theologen, sondern die Kirche. Ihre Aufgabe
ist es ja gerade, in ithrer Welt- und Zeitgebundenheit um die jeweils ge-
schichtlich fallige Artikulierung des Evangeliums bemiiht zu sein. Sie wird
diese Aufgabe gegenwirtig nur dann leisten, wenn sie selbst als (sichtbare
und erfahrbare) Kirche das lebt, was die Christenheit heute in ihrem Den-
ken und Handeln bewegt, wenn also die eben genannten Merkmale heuti-
ger christlicher Spiritualitdt ihr Angesicht mitpragen.





