
Merkmale christlicher Spiritualität heute 

Friedrich Wulf SJ, München 

Es gibt nur weniges in der heutigen Zeit, was nicht einer Wandlung unter- 
worfen ist, auch in der Kirche. Vieles von dem, was wir in der Glaubens- 
überlieferung und in der Frömmigkeit für unwandelbar hielten, hat sich 
als sehr wandelbar erwiesen. Nur das (in lebendiger Überlieferung 
überkommene) Evangelium ist unüberholbar. An ihm muß alles in der 
Kirche gemessen werden (wobei die Messende die Kirche selbst ist). Aber 
auch das Evangelium, als in die Geschichte hineingesprochenes Gottes- 
wort, als Botschaft, Zuspruch, Verheißung, Warnung und Gericht, muß je 
von neuem durch die Kirche ausgelegt und artikuliert werden, entspre- 
chend der Entwicklungsstufe und dem Bewußtsein einer Zeit, eines Volkes, 
einer Kultur. Es entspricht daher einer Notwendigkeit, wenn wir heute 
versuchen, den alten und unüberholbaren Glauben neu auszusagen, für 
das Empfinden und die Vorstellungswelt unserer Zeit besser verständlich 
zu machen. Dieser Vorgang spiegelt sich auch in einer sich wandelnden 
Spiritualität wider; denn christliche Spiritualität ist nichts anderes als 
gelebter Glaube, gelebtes Evangelium. 

Viele von uns hat diese Entwicklung unsicher, ja verwirrt gemacht, 
zumal beileibe nicht alles, was heute als zeitgemäße Auslegung des christ- 
lichen Glaubens, des Evangeliums angeboten wird, sich auf den Geist 
berufen kann. In einer solchen Situation ist es gut, einmal innezuhalten, 
den Weg, den Theologie und Verkündigung heute gehen, zu überschauen, 
sich zu fragen, von welchen Ideen und Impulsen dieser Weg bestimmt 
wird. Wo einer Einsicht in das tiefere Geschehen gewinnt, da mag auf 
manches Ungewohnte Licht fallen, und er erkennt vielleicht beglückt, wie 
vieles im gegenwärtigen Ringen um eine Aneignung des alten Glaubens 
seiner eigenen Erfahrung, seinem eigenen Verlangen und Suchen ent- 
spricht. 

Will man die vielen Versuche einer zeitgemäßen Glaubensaussage ein- 
mal auf einen gemeinsamen Nenner bringen, dann bietet sich dafür der 
heute oft gebrauchte Begriff einer Theologie •von unten" an. Was er 
besagt, zieht sich wie ein roter Faden durch alles zeitgenössische theolo- 
gische Bemühen. Eine Theologie •von unten" geht vom Menschen aus, 
von der menschlichen Erfahrung, der Selbst- und Welterfahrung des Men- 
schen. Sie steht einer Theologie •von oben" gegenüber, die direkt und 
vor jeder anderen Rücksicht von Gott, vom vorgegebenen Offenbarungs- 
wort des sich selbst mitteilenden Gottes ausgeht. Auch für die Theologie 

Redaktion
Schreibmaschinentext
GuL 42/5 (1969) 350-358

Redaktion
Schreibmaschinentext



Merkmale christlicher Spiritualität heute 351 

•von unten" ist selbstverständlich das Offenbarungswort, wie es in der 
Heiligen Schrift vorgefunden und in der Überlieferung weitergegeben 
wird, letzte Norm aller Glaubenserkenntnis. Aber sie sucht dieses Wort 
von der hiesigen, alltäglichen Daseinserkenntnis und -erfahrung her zu 
erhellen, sich ihm gleichsam •von unten" her zu nähern, in der richtigen 
Annahme, daß Gott sein Wort in eben den Erkenntnis- und Erfahrungs- 
raum des suchenden Menschen hineinspreche und gar nicht anders könne, 
wolle er sich den Menschen verständlich machen. Auf diesem Weg hofft sie, 
zwar langsam, aber um so existentieller in die volle Glaubenswirklichkeit 
einzudringen. Der heutige Christ hat bei ehrlicher Selbstbefragung den 
nicht unrichtigen Eindruck, daß er viele Glaubensaussagen der Bibel oder 
auch der kirchlichen Lehrüberlieferung ihrem unmittelbaren Wortlaut 
nach nicht mehr so leicht vollziehen könne. Selbst das Wort •Gott" ist 
nicht wenigen unserer Zeitgenossen zur leeren, abgegriffenen Vokabel 
geworden, noch mehr das Wort von Gott, der Mensch geworden ist, vom 
Gottmenschen, der von einer Jungfrau geboren wurde, Wunder wirkte, 
starb und zu neuem Leben erstand, oder auch das Wort von der Auf- 
erstehung des Fleisches, vom Gericht und vom ewigen Leben. Die fort- 
schreitende Erkenntnis der Welt und des Menschen scheint das alles Lügen 
zu strafen und in den Bereich der Mythologie zu verweisen. Aber - und 
das ist für eine Neubegründung des Glaubens bedeutsam - eben diese 
Erkenntnis deckt auch neue Tiefen und Dunkelheiten menschlicher Erfah- 
rung auf, die in einer neuen Weise den Blick auf den Gott der Offen- 
barung freigeben, ihn als die Erfüllung innerster Sehnsucht und eines 
unabweisbaren Verlangens erkennen lassen, gerade dort, wo er uns im 
Menschen Jesus begegnet und eine neue, unzerstörbare Hoffnung auf- 
richtet. 

Angesichts dieser Entwicklung spricht man von einer anthropologischen 
Wende in der neueren Theologie, einer Theologie, in der als erstes 
gewissermaßen nicht der Mensch Gott, sondern Gott dem Menschen und 
seinem Heil zugewandt ist. Man sucht dementsprechend Gott nicht mehr 
über dem Menschen und über der Welt, sondern im Menschen und in der 
Welt, oder genauer: in dem, was er am Menschen tut und wie er sich ihm 
in der Welt und ihren Anforderungen, in der mitmenschlichen Begeg- 
nung, in der abenteuerlichen Geschichte des Lebens als letzter, alles um- 
fassender Sinn, als tiefste Hoffnung und Erwartung zeigt. Die Horizontale, 
nicht die Vertikale ist im Blickfang. Das ist zwar sehr einseitig und schließt 
die Gefahr einer Verkürzung der theologischen Aussagen, einer unerlaub- 
ten Anthroipozentrik, in der der Mensch nur noch um sich selbst kreist, ein. 
Aber angesichts der Glaubenskrise, in der sich viele aufgrund der heutigen 
Welt- und Selbsterfahrung befinden, können wir gar nicht anders. Es 



Friedrich Wulf 352 

entspricht einer Not und darum einer Notwendigkeit. Früheren christ- 
lichen Generationen mag der Weg einer Theologie •von oben" als der 
selbstverständliche, einzig gangbare erschienen sein - sie wurden darin 
vom Milieu, von der allgemeinen Überzeugung in die Richtigkeit des 
christlichen Glaubens unterstützt -, wir Heutigen müssen uns im Dunkeln 
und in der Ungesichertheit des menschlichen Daseins den Weg in den 
vollen Glauben erst suchen. 

Eine solche Theologie •von unten" wirkt sich notwendig auch auf das 
gelebte christliche Leben, auf die Spiritualität, aus. Die Spiritualität des 
heutigen Christen ist weithin •von unten", von den Erfahrungen, die der 
Mensch im Umgang mit der modernen Welt, mit dem Mitmenschen und 
mit sich selbst macht, geprägt. Will man sie beschreiben und das Typische 
an ihr herausstellen, dann lassen sich drei Merkmale aufzählen, die sie in 
besonderer Weise kennzeichnen: die starke Betonung des Humanen, die 
Welthaftigkeit und das Dynamische. 

1. Die starke Betonung des Humanen in der gegenwärtigen christlichen 
Spiritualität ist weder die Folge eines zunehmenden Glaubensschwundes 
noch ein Zeichen neurotischer Ichbezogenheit, sondern von der heutigen 
Situation einfach gefordert. Der humane Mensch, das Humanum im 
Menschen ist im technischen Zeitalter der zweiten industriellen Revolu- 
tion, in einer von anonymen Mächten verwalteten und manipulierten Welt 
in eine äußerste Gefahr gekommen. Der Mensch nimmt nicht mehr seinen 
selbstverständlichen und unangefochtenen Ort in einer überschaubaren 
Welt vorgegebener Ordnungen ein. Er fühlt sich vielmehr wie verloren in 
den Weiten einer nach allen Seiten aufgebrochenen und von Fiebern 
geschüttelten Welt, bekommt die Ungesichertheit seines Lebens in allem 
Komfort der Wohlstandsgesellschaft täglich zu spüren. Seine Bedrängnis 
ist um so größer, je stärker er (selbst in den Völkermassen der dritten 
Welt) sich seiner Individualität bewußt geworden ist und je weniger die 
gesellschaftlichen Räume und Institutionen ihm die individuelle Entfal- 
tung seiner Anlagen und Neigungen garantieren und Geborgenheit ver- 
mitteln. Die Not läßt ihn darum unabweisbar nach sich selbst und nach 
dem Sinn seines Daseins fragen. In dieses Fragen hinein spricht nun die 
moderne Anthropologie und Psychologie. Auch wenn sie keine letzte Ant- 
wort wissen, so haben doch in gewissem Sinn erst sie ansichtig gemacht, 
wer der Mensch ist; sie haben seine unterbewußten Tiefen mit ihren Stre- 
bungen und Verdrängungen aufgedeckt. An ihren Erkenntnissen kommt 
heute niemand mehr vorbei, am allerwenigsten die christliche Ethik und 
Spiritualität, die hier einen offensichtlichen Nachholbedarf aufzuweisen 
haben. Durch die ganze aszetisch-spirituelle Überlieferung der Kirche zieht 
sich  ein untergründiger,  oft  nur  schwer greifbarer  anthropologischer 



Merkmale christlidier Spiritualität heute 353 

Dualismus: Der Betonung der Sündhaftigkeit des Menschen wird unver- 
mittelt seine übernatürliche Erhebung gegenübergestellt. Natur und 
Gnade sind nicht genügend zur Einheit verbunden. Dem christlichen Men- 
schenbild fehlte weithin der humane Unterbau; das Humanum ist wenig 
gefragt; man spricht in dieser Hinsicht geradezu von einem weißen Fleck 
auf der Landkarte der aszetisch-spirituellen Überlieferung der Kirche. 
Hier gilt es darum einiges aufzuholen, um so mehr, als viele Fragen des 
sittlich-religiösen Lebens heute neu bedacht werden müssen. 

Da ist zunächst der Bereich des Leiblichen und Geschlechtlichen. Wir 
kennen heute ganz anders als früher seine anthropologische Bedeutung, 
sein Gewicht für die Mensch-werdung oder Person-werdung, d. h. die hu- 
mane und personale Reifung des Menschen. Wir sehen den Leib nicht 
mehr im Gegensatz zur Seele, sondern in engster Einheit mit ihr verbun- 
den. Der Mensch ist sein Leib, vollzieht sich personal in seinem Leib. Wir 
können erst heute Genaueres und Sachkundiges darüber sagen, wie die ge- 
schlechtsbestimmte Leiblichkeit des Menschen situations- und phasenge- 
recht in seine personale Existenz integriert, zum Geist hin geöffnet werden 
kann, bzw. welche Hindernisse sich dem entgegenstellen. Wir wissen erst 
heute in differenzierter Weise, welche Voraussetzungen gegeben sein müs- 
sen für die Wahl der Ehe oder der Ehelosigkeit und was in den Entwick- 
lungsphasen beider Lebensprojekte beachtet sein muß, sollen sie glücken. 
Eine Anthropologie der vorehelichen Keuschheit, der christlichen Ehe und 
der charismatisch begründeten Ehelosigkeit hat bisher weithin gefehlt. 

Ein zweiter Bereich, der von den Erkenntnissen moderner Anthropolo- 
gie, insbesondere der Psychologie und ihrer Einzeldisziplinen sowie der 
Soziologie für das christliche Leben aufgearbeitet werden muß, ist der 
Bereich der unmittelbaren Umwelt und Mitwelt des Menschen, des Besit- 
zes, der Arbeit und der zwischenmenschlichen Beziehungen. Dieser Bereich 
steht heute bevorzugt im Blick des Christen, wie die Pastoralkonstitution 
des Konzils deutlich zeigt. Nur dort, wo der Mensch sich nüchtern, aber 
engagiert auf seine Welt und den Gang seines Lebens einläßt, sie nicht 
nur passiv hinnehmend, sondern aktiv gestaltend, wird er er selbst, ent- 
faltet er sich, ist auch seine Gottbegegnung und sein religiöses Leben über- 
haupt real und glaubhaft, ja erst möglich. Darum muß er aber etwas vom 
Umgang mit der ihm zugeordneten Welt verstehen. Er muß sich seine 
Welt schaffen, eine Welt, die von ihm geprägt ist und in der er sich wie- 
derfindet; er muß sich in seinem Kleid zum Ausdruck bringen, er selbst 
sein; er muß sein Arbeitsgerät haben, das ihn Eigenes schaffen läßt, seine 
Wohnung, in der er zu Hause ist. Ohne irgendeinen, nur ihm zur Ver- 
fügung stehenden Besitz würde der Mensch human verkümmern und 
darum auch seine Religiosität gefährdet sein. In der Arbeit soll der Mensch 



Friedrich Wulf 354 

zu sich selbst kommen, soll er erkennen wer er ist und was er vermag, 
verleiblicht er sich, erweist er seine Mächtigkeit, erfährt er aber auch seine 
Ohnmacht. Sie ist ein Medium der Selbstwerdung wie auch der Selbst- 
entfremdung. Hybris und Frustrierung liegen in ihr dicht nebeneinander. 
Der entscheidende Punkt für seine personale Entfaltung und Vervoll- 
kommnung, und darum der eigentliche Prüfstein für die Echtheit seiner 
Frömmigkeit, liegt aber in der Beziehung zum Mitmenschen. Wir reden 
zwar viel von der Nächstenliebe als Hauptgebot des Christentums, schrän- 
ken dieses Gebot aber nur allzu oft ein auf bestimmte caritative Werke, 
auf Almosen, Hilfeleistungen, auf Betreuung von Armen, Kranken und 
in irgendeiner Weise Notleidenden. Echt ist das alles nur dort, wo einer 
sich auf den Mitmenschen selbst, wo immer er ihm begegnet, je nach dem 
Einzelfall verschieden, personal einläßt, sich ihm aussetzt, auf ihn zugeht, 
für ihn da ist und Gemeinschaft mit ihm hat. Wo diese Humanität fehlt, 
scheint uns heute alle Spiritualität hohl und Fassade. 

Wie für die Liebe, wird heute der humane Untergrund aller Tugenden 
neu bedacht: der Tapferkeit und des Durchhaltens, der christlichen Ent- 
sagung und der Geduld, der Freude und der Trauer. Das gleiche gilt für 
die Schattenseiten des Menschen: für sein Versagen, seine Schuld, für 
Sünde und Erlösung. Altbekannte, aber oft genug leer gewordene Begriffe 
werden aufgebrochen auf ihren humanen Kern, der darum auch der Erfah- 
rung zugänglich ist und geprüft werden kann. 

Eine so starke Betonung des Humanen bringt, auch wenn sie einer 
Notwendigkeit entstammt und oft genug aus der Not kommt, für eine 
christliche Spiritualität eine Gefahr mit sich, die Gefahr eines innerwelt- 
lichen Humanismus, des Stehenbleibens beim Menschen. Es wäre aber zu 
wenig, wenn man dem Christen nur warnend sagte, er dürfe bei aller 
Humanität Gott nicht vergessen, er müsse sozusagen immer mit einem 
Auge auf Gott schauen. Man muß ihm vielmehr sagen, er müsse sich 
radikal auf seine eigene Tiefe und auf die Tiefe des Mitmenschen ein- 
lassen - eines ist vom anderen nicht zu trennen -, er müsse sich loslassen 
und in einer nach vorn hin immer offenen, unvorausschaubaren Liebe an 
den anderen wegwagen, dann werde ganz von selbst die Mitte seines 
Herzens zu Gott und seiner Gnade hin aufgebrochen. Das, so betont man 
heute gern, sei der Weg des Menschen und auch des Christen zu Gott. 
Christus sei ihn vorangegangen und habe ihn ermöglicht. Er sei der 
Mensch schlechthin. 

2. Als zweites Merkmal christlicher Spiritualität heute nannten wir ihre 
Welthaftigkeit. Der Mensch findet sich schon immer in der Welt vor und 
ist im Ganzen seiner Existenz wesentlich weltbezogen. Er kann sich darum 
nur in der Welt und an der Welt zur Vollendung bringen, kann die Welt 



Merkmale christlicher Spiritualität heute 355 

nie überspringen, etwa in einem ekstatischen Aufschwung des Geistes, 
nicht einmal in der christlichen Mystik. Eine radikale Weltflucht ist 
inhuman und darum auch unchristlich. Diese Erkenntnis wird erst heute in 
ihrer ganzen Tiefe und Konsequenz zuende gedacht. Die aszetisch-spiri- 
tuelle Überlieferung der Kirche hat ihr nur ungenügend Rechnung getra- 
gen. Welt im Sinn des Sichtbaren, des Vielen, des Veränderlichen galt 
als Ort der Zerstreuung, an dem der Mensch sich verliert, als Anreiz der 
Konkupiszenz, der Begehrlichkeit, die den Menschen gefangen hält; selbst 
die mitmenschliche Welt machte davon keine Ausnahme. Welt war dem 
Geist und seiner Vollendung in der Einung mit Gott und damit der spiri- 
tuellen Vollendung feind. Man sollte sie darum meiden, ihr entsagen, 
soweit es möglich war. 

Hier hat sich, zuletzt und für die ganze Kirche auf dem Konzil, ein 
grundlegender Wandel angebahnt. Er wurde durch drei Faktoren aus- 
gelöst: (1) Wir erfahren die Welt nicht mehr als ein für allemal geordnete 
und gestufte Welt, wie sie das antike Weltbild, aber auch der erste bibli- 
sche Schöpfungsbericht nahelegten, sondern als evolutive und machbare 
Welt, die einer letzten Einheit zustrebt. Diese Welt drängt sich uns immer 
mehr auf, fordert uns immer stärker an, weil sie ohne uns nicht das wird, 
was sie sein soll, menschliche Welt; ihre Not wird zum Ruf an uns, wir 
können uns ihr nicht mehr entziehen. (2) Wir sehen heute deutlich, daß 
unsere Frömmigkeit zu introvertiert und zu einseitig auf die absolute, von 
Gott erwartete Zukunft, auf das ewige Leben ausgerichtet war, und wir 
darum unsere Weltaufgabe nicht genügend in unsere Spiritualität einge- 
bracht haben. (3) Die Theologie hat sich, durch die heutige Welterfahrung 
sowie durch die immer größer werdende Kluft zwischen Kirche und Welt, 
Glaube und Wissenschaft gedrängt, erneut der Frage der //etfobedeutung 
der Welt und ihrer Geschichte angenommen. Sie ist dabei, den Prozeß der 
neuzeitlichen Säkularisierung reflex einzuholen, im Licht des Offen- 
barungsglaubens zu erhellen. 

Das alles hat die Welthaftigkeit zu einem unabdingbaren Moment 
glaubhafter christlicher Spiritualität gemacht. Ja, man kann sagen, auf ihr 
liege heute das Schwergewicht der Spiritualität. Wer Christ sei, so sagt 
man, müsse weltlich, das heißt an der Welt handeln, ihre Zukunft mit- 
schaffen, sie auf diese Zukunft hin verändern, vor allem in der Durch- 
setzung humaner, gerechter, allen Menschen, Völkern und Rassen gerecht 
werdender Strukturen. Das bedeutet eine radikale Wendung gegenüber 
der christlichen Überlieferung: nicht mehr die Kontemplation, sondern 
das Handeln gilt heute als Mitte und Angelpunkt christlicher Spiritualität. 

Was angesichts einer solchen Entwicklung für die christliche Verkün- 
digung dringend not tut, ist die Realisierung der Erkenntnis, daß die 



Friedrich Wulf 356 

Welt, so wie wir sie erfahren, ambivalent ist. Einerseits ist die Begeg- 
nung, der Umgang mit der Welt für die Reifung des Menschen unerläß- 
lich, und die Arbeit an ihr ist für den Christen der erste und fundamentale 
Gottesdienst. Anderseits liegt die Welt trotz ihrer eschatologischen Erlö- 
sung durch Christus in der Jetztzeit noch im Argen; sie kann daher zur 
Gefahr und Versuchung werden und wird es, so sehr, daß die gegenwär- 
tige Weltzuwendung der Christenheit quer durch alle Konfessionen das 
Evangelium nicht selten seiner Transzendenz beraubt und zu einer huma- 
nitären Botschaft zu machen droht. Demnach wird die Welthaftigkeit 
christlicher Spiritualität einen doppelten Aspekt haben müssen. Welt- 
zuwendung und Weltentsagung werden sich gegenseitig zu durchdringen 
haben. 

Zunächst gilt folgendes: Die erste und entscheidende Äußerung christ- 
licher Spiritualität wird nach dem Gesagten nicht mehr im ausdrückliche?! 
Gebet bestehen, sondern im geistlichen Vollzug des Alltags, indem einer 
sich nüchtern und gläubig dem Leben stellt. Je vorbehaltloser er das tut, 
je mehr er an die Tiefendimension der •geschöpflichen Dinge" rührt, um 
so unerbittlicher fordern sie ihn an. Nur in jenem Horizont, in dem die 
Welt zu Gott hin offen liegt (das gilt am eindringlichsten für die Zuwen- 
dung zum Mitmenschen), läßt sie sich so realisieren, wie es sich gebührt. 
Hier wird für den Glaubenden, der Gott in den •Dingen" •anwesend" 
weiß, das Tun zum Gebet. Solches Gebet drängt aber von sich aus zu einer 
ausdrücklichen Artikulierung, zum formellen Gebet, dessen Aufgabe und 
Inhalt einmal die reflexe Einholung des gelebten Lebens sein wird, um es 
vor Gottes Angesicht zu tragen, es in das Licht seines richterlichen und 
barmherzigen Wortes hineinzustellen, um zu danken und zu bitten, zum 
anderen der Vorgriff auf die Zukunft, als Einübung in die Bewältigung 
der aufgegebenen Wirklichkeit. 

Dann aber der andere Aspekt welthaft-christlicher Spiritualität: Welt 
muß auch als Widerstand gegen den Geist erfahren werden, als Objek- 
tivation der Sünde, als Schauplatz des Hasses und der Lüge, als Ort 
dämonischer Mächte und Gewalten. Welt ist für den Christen nicht nur 
Evolution, Bewegung auf eine zukünftige Endgestalt hin, sondern auch 
Zerstörung, Verfall und Sterben in nicht abreißender Folge. Alles Auf- 
gebaute bricht immer wieder zusammen, alle Versuche, humane Welt zu 
schaffen, kommen nicht an ihr Ende, scheitern; wir leben immer mit dem 
Tod, der Vergeblichkeit, der Katastrophe. 

Wenn darum die Welthaftigkeit christlicher Spiritualität aus dem Evan- 
gelium heraus gelebt werden soll, dann ist gerade heute die Mahnung des 
Apostels Paulus am Platz, man solle mit der Welt so umgehen, als ginge 
man nicht mit ihr um (1 Kor 7,31). Der Grundakt christlichen Weltvoll- 



Merkmale christlidier Spiritualität heute 357 

zugs heißt demnach nicht •die Welt erobern", sondern •die Welt erlei- 
den". Das ist kein zeitlich-psychologisches, sondern ein theologisches •Zu- 
erst", die Teilnahme an der höchsten Tat Christi, an seiner Lebenshingabe 
in den Tod für das Heil der Welt. Nur wo die Weltpräsenz des Christen 
diese Tiefe erreicht, da ist auch die Arbeit am Fortschritt der Welt heils- 
bedeutsam, da ist der Tod überwunden, scheint durch alle Mühsal und 
Vergeblichkeit hindurch die endgültige Welt auf, in der Gott der Erste 
und der Letzte, der Alles-Umfassende und alles in seine Liebe Bergende 
ist. 

3. Das dritte Merkmal christlicher Spiritualität ist das Dynamische. So 
sehr das gelebte Evangelium zu allen Zeiten eine schier unerschöpfliche 
Fülle von Weisen der Verwirklichung aufwies - kein Heiliger gleicht dem 
anderen -, so waren doch die Ideale, nach denen man sich ausrichtete, vor- 
gegeben. Schon die mittelalterliche Heiligenvita war an festen Schemata 
orientiert. Erst recht gilt das für das kirchliche Heiligsprechungsverfahren 
der Neuzeit, das nach einem feststehenden Kanon von Tugenden voran- 
ging, unbekümmert um das tatsächliche Werden und Reifen der Heilig- 
keit im Leben eines Menschen. Man dachte statisch und seinshaft: Voll- 
kommen ist das, so sagte man, dem nichts fehlt; Heiligkeit war die Fülle 
aller Tugenden. 

Das können wir heute nicht mehr. Die schnell sich ändernde politische, 
wirtschaftliche und gesellschaftliche Welt, die in immer kürzeren Abstän- 
den aufeinanderfolgenden Generationen mit ihren wechselnden, oft sich 
widersprechenden Meinungen, die täglich auf uns einstürmenden neuen 
Eindrücke, der Fortschritt der Wissenschaft und der Technik, all das gibt 
uns das Gefühl, nichts festhalten zu können, immer wieder aufbrechen, 
Abschied nehmen, umdenken, sich wandeln zu müssen. Das prägt auch das 
Glaubensbewußtsein. Es ist kein Zufall, wenn sich die Kirche heute mit 
Vorzug als wanderndes Gottesvolk versteht. In dieser Vorstellung ver- 
mag der heutige Christ ohne Schwierigkeit seine Existenz zu realisieren, 
seine Alltagserfahrungen einzubringen. 

In einer solchen Mentalität ist kein Platz mehr für starre, unveränder- 
liche Begriffe, Ordnungen und Programme. Viele Christen heute sehen in 
ihnen eine Gefahr für das lebendige Leben, für Initiative und Fortschritt, 
sie wittern dahinter Ideologie. Es gibt für sie darum auch kein statisches 
Vollkommenheitsideal, keine fertigen Tugendbilder, keine sittlichen und 
religiösen Forderungen ohne Rücksicht auf die Voraussetzungen, die Ent- 
wicklung und die Situation des einzelnen. Jeder muß seine Möglichkeiten 
und die in ihm angelegte Zielgestalt kennen. So wie wir immer zu unserer 
Vollendung unterwegs sind, uns immer von neuem nach ihr ausstrecken 
müssen, so bleiben wir auch immer auf der Suche nach der Wahrheit; sie 



Friedrich Wulf 358 

ist uns nicht ein für allemal gegeben, auch nicht durch das Wort der Offen- 
barung oder das Lehramt der Kirche, wir können sie nie in Besitz nehmen, 
sondern müssen ständig von neuem um sie ringen, wachsen nur im Voll- 
zug des Lebens in sie hinein, kommen nur in der realen Erprobung zu ihrer 
immer reicheren Erfahrung. Wer Gott ist, was Gemeinschaft mit Christus 
und Erlösung bedeutet, enthüllt sich uns nur schrittweise, im Gang des 
Lebens, im Tun des Gotteswillens, in der Erfüllung des Gebotes der Liebe. 

Der heutige Christ hat den Eindruck, immer ein Fragender zu bleiben, 
sich in Frage stellen und nach Gott fragen zu müssen. Die tiefste religiöse 
Haltung des Christen unterwegs ist darum die der Hoffnung. Sie bestimmt 
seinen Weg. Auf diesem Weg gibt es nur eine Konstante, einen Orien- 
tierungspunkt, einen Wegweiser; das ist Christus. Solche Selbstbeschei- 
dung und Ungesichertheit wirkt dennoch nicht lähmend auf die eigene 
Initiative; der so stark in die Zukunft gerichtete Blick macht nicht blind für 
die Aufgaben der Gegenwart. Im Gegenteil: Der Glaube an die verhei- 
ßene Zukunft, die eschatologische Hoffnung auf das siegreiche Ende ist 
eine Kraft für die Gegenwart, spornt an, der gewissen Zukunft entgegen- 
zuarbeiten, sie aus dem Anruf Gottes heraus mitzuschaffen. Nur dort aller- 
dings, wo das gläubige Wissen um die allein von Gott herbeizuführende 
absolute Zukunft lebendig bleibt, wo die Bitte um das Kommen des Reiches 
nicht verstummt, ist das radikale Engagement so vieler Christen im Hier 
und Jetzt, ihre Leidenschaft für die irdischen Aufgaben der Gegenwart 
christlich gerechtfertigt. Dann kann sich der Christ in der Arbeit für die 
Welt aufreiben, ohne daran religiös und geistlich zu ersticken. Die Dyna- 
mik der Gegenwart muß aufgehoben sein in der Gelassenheit und Zuver- 
sicht, die von der eschatologischen Hoffnung ausgehen. 

Wenn wir die Merkmale heutiger christlicher Spiritualität auf eine 
Theologie •von unten" zurückgeführt haben, dann ist damit nicht nur ein 
augenblicklicher theologischer Trend angezeigt, sondern etwas sehr We- 
sentliches in Erinnerung gerufen, was in der Vergangenheit oft zu wenig 
reflex bewußt gewesen ist, daß nämlich alle Offenbarungserkenntnis im- 
mer nur eine durch den jeweiligen, geschichtlich sich wandelnden Denk- 
und Erfahrungshorizont des Menschen vermittelt ist. Insofern ist der Trä- 
ger einer solchen Theologie nicht dieser oder jener Theologe oder eine 
noch so große Gruppe von Theologen, sondern die Kirche. Ihre Aufgabe 
ist es ja gerade, in ihrer Welt- und Zeitgebundenheit um die jeweils ge- 
schichtlich fällige Artikulierung des Evangeliums bemüht zu sein. Sie wird 
diese Aufgabe gegenwärtig nur dann leisten, wenn sie selbst als (sichtbare 
und erfahrbare) Kirche das lebt, was die Christenheit heute in ihrem Den- 
ken und Handeln bewegt, wenn also die eben genannten Merkmale heuti- 
ger christlicher Spiritualität ihr Angesicht mitprägen. 




