Orthodoxie und Orthopraxie

Zur wechselseitigen Begrindung von Glaubenserkennen und
Glaubenstun

Otto Semmelroth SJ, Frankfurt a. M.

Auf einer Tagung der katholischen Akademie Trier, die sich mit der Vor-
bereitung des fiir 1970 in Trier geplanten ,Kleinen Katholikentages“ be-
faBte, fand nach der Wochenzeitung Publik (1. August 1969, S. 24) ein
Redner ,grofies Interesse fiir seine Grundforderung, auf dem Katholiken-
tag sollte mehr gehandelt und weniger geredet werden®. Gewif} ein be-
rechtigtes Anliegen! Aber wie bei allen Parolen nicht ungefahrlich wegen
der einseitig und schlagwortartig formulierten Forderung. Sicher muf}
sich ein Katholikentag darin bewhren, dafl er zu rechtem Handeln fiihrt.
Aber wie sieht eine Tagung aus, auf der mehr gehandelt als geredet wird?
Schon der Gegensatz selbst von Handeln und Reden ist fragwiirdig.
Christliches Handeln ist Handeln aus dem Glauben. Glauben aber kommt
nach Paulus aus dem Horen (Rém 10, 17). Das Hoéren aber kommt vom
Wort Christi. Und kurz vorher bindet Paulus — wie konnte es anders sein?
_ dieses Horen auf Christi Wort an die Verkiindigung der Kirche, also an
ein Reden! , Wie sollen sie anrufen, an den sie nicht glauben? Wie aber
sollen sie glauben, von dem sie nicht horten? Und wie sollen sie hoéren,
wenn niemand verkiindet? Wie aber sollen sie verkiinden, wenn sie nicht
ausgesandt wurden?” (Rém 10, 14 £.).

Damit aber stehen wir bei dem ersten Problem unseres Themas, bei der
Frage nach dem Verhiltnis von Handeln und Glauben: ob und wie Glaube
(doxa) und Praxis — vielleicht durch das beiden Worten zugefiigte Element
der Richtigkeit (orthos) — miteinander verbunden sind. Vorher aber ist
grundsitzlicher zu fragen: ob itberhaupt nach einer Verbindung von bei-
dem gesucht werden soll. Erst dann 18t sich bestimmen, ob Glaube und
Tat, gerade insofern sie richtig, also Ortho-doxie und Ortho-praxie sind,
fiireinander von Bedeutung und voneinander abhingig sind.

1. Die Verbindung von Glaube und Tat

Die Verbindung von Glaube und Praxis ist ja wie im allgemeinen mensch-
lichen Leben so auch in dem des Glaubens heute weithin zur Frage gewor-
den. Theodor W. Adorno, der kiirzlich verstorbene Frankfurter Soziologe,
hat in seinem letzten, nach seinem Tod herausgekommenen kleinen Buch
_Stichworte* (Frankfurt 1969) in einem Beitrag ,Marginalien zu Theorie



Otto Semmelroth 360

und Praxis“ das entsprechende allgemein menschliche Problem skizziert:
» Wahrend Denken zur subjektiven, praktisch verwertbaren Vernunft sich
beschrankt, wird korrelativ das Andere, das ihr entgleitet, einer zuneh-
mend begrifflosen Praxis zugewiesen, die kein Maf anerkennt als sich
selbst. So antinomisch wie die Gesellschaft, die ihn trigt, vereint der biir-
gerliche Geist Autonomie und pragmatistische Theoriefeindschaft . . . Her-
zustellen wire ein Bewufitsein von Theorie und Praxis, das beide weder so
trennt, dafl Theorie ohnmachtig wiirde und Praxis willkiirlich; noch Theo-
rie durch den von Kant und Fichte proklamierten urbiirgerlichen Primat
der praktischen Vernunft bricht“ (170 f.). ,Am Anfang war die Tat® liegt
dem heutigen Menschen mit Faust ndher als ,Im Anfang war das
Wort“. Auch das Selbstverstandnis des Christen und derer, die im amtlichen
kirchlichen Dienst stehen, scheint weithin mehr als gut ist von dieser, viel-
leicht sogar exklusiven Prioritidt des Handelns bestimmt zu sein. Kdme
das aus der Einsicht, daf christlicher Glaube keine dem Handeln tiber-
baute Ideologie ist, sondern in der Praxis des Lebens seinen ureigenen
Ausdruck finden muf}, so wire das bereitwillig zu bejahen. Aber der 1n-
halt dessen, was der christliche Glaube zu iibernehmen und im Tun zu
realisieren auftragt, ist vielen in einem Ausmafl unsicher geworden, das
bis zur Infragestellung von allem und bis zum Zweifel an jeder sicheren
Aussagbarkeit geht. Dem steht die Notwendigkeit christlichen Handelns
eindringlich gegeniiber. Und so scheint die Ablésung des Handelns von der
»Theorie“, vom inhaltgefiillten Glauben ein Akt der Selbsthilfe, eine
Flucht vor dem wahren Problem zu sein.

1. ,Doxa“ als Glaube

Im Wort Orthodoxie ,Rechtglaubigkeit® ist das griechische Pistis ,Glaube*
durch das Wort Doxa ersetzt. So angewandt, erhilt Doxa eine prizisere
Bedeutung, als das griechische Wort nach seinem philologischen Sinn bein-
haltet. In diesem Zusammenhang ist nicht mehr jede Art von Meinung
und Ansicht, die man haben kann, ausgesagt, nicht jede Art von Gedan-
ken, die zu irgendeinem Tatbestand zu machen sind. ,Doxa“ findet sich
in einer groflen Variationsbreite von Sinngehalten. Die christliche Ortho-
doxie meint daraus nur einen bestimmten Ausschnitt. Zuerst den der
wahren, der ,wirklichkeitsentsprechenden“ Auffassung, und nicht mehr
alles das, was als Meinung und Ansicht gelten kann, - das ist ja der Sinn
des Wortes ,orthos®, richtig. Darliber hinaus ist nur der Bereich der Wahr-
heit gemeint, den der Glaube Gottes Offenbarung verdankt. Doxa gerit
dadurch in den Strahlungsbereich der Herrlichkeit Gottes, den der Begriff
im Neuen und Alten Testament ausdriicklich meint: ,Doxa, Ehre Gott in
der Hohe!”



Orthodoxie und Orthopraxie 361

An diese Doxa ergeht die Frage, ob und wie sie mit dem Tun des Men-
schen verbunden sei. Uber den Unterschied von Doxa und Praxis war man
sich seit eh und je klar. Die Frage lautet, ob in beiden eine immanente
Dynamik lebt, die zur Einheit drangt.

2. Eine uralte Frage

Auch diese Frage ist uralt; im christlichen Bereich so alt wie die christliche
Existenz selbst. Natiirlich hat man immer daran festgehalten, dafl schon
der Glaube selbst Tat ist, in der sich der Mensch fir den offenbarenden
Gott entscheidet. Gott hat ja nicht nur die Existenz des Menschen schipfe-
risch begriindet, sondern auch die Geschichte der Menschheit zur Heils-
geschichte gemacht; in ihr richtet er seinen Anruf an die Menschen, sich
seinerseits ihm hinzugeben, in der Antwort auf Gottes Wort. Wo die
Offenbarung Gottes auf Glauben st6fit, hat sie immer schon Tat geweckt.
Es geht aber in unserer Frage weniger um die Glaubenstat, die der Glaube
selbst ist, als um das Tun des Lebens. Der Grad der Unmittelbarkeit, mit
der der Glaube auch das Leben eines ihm entsprechenden Handelns wecdkt,
das Verhiltnis von Glaube und Lebenstat, ist die Frage, die uns hier
bewegt und seit eh und je in verschiedener Weise beantwortet wurde.

Die Spannung zwischen Glaube und Werk spiegelt sich im Neuen
Testament vor allem an den Schriften des Paulus und des Jakobus. Man
kanno natiirlich nicht sagen, dafl Paulus den Glauben von den Werken
gelost, oder dafl Jakobus den Werken im Gegensatz zum Glauben oder
ohne Glauben Bedeutung beigemessen habe. Paulus betrachtete die recht-
fertigende Kraft des Glaubens als Seele des menschlichen Handelns vor
Gott, als personliche Hingabe an den Herrn: aber eben als Seele mensch-
lichen Handelns. Dennoch scheint Jakobus schon damals die Gefahr gese-
hen zu haben, man konne die Aussagen des Romerbriefes als Pladoyer fiir
einen Glauben ohne Werke interpretieren, fiir eine Rechtfertigung aus
dem Glauben allein. Jakobus seinerseits hat ganz gewifl nicht die Werke
an die Stelle des Glaubens setzen wollen. , Was niitzt es, meine Brider,
wenn einer sagt, er habe Glauben, und er hat nicht Werke? Kann etwa der
Glaube ihn retten? ... Zeige mir deinen Glauben ohne Werke, und ich
werde dir aus meinen Werken den Glauben zeigen® (Jak 2, 14. 18). Also
Werke, Handeln nicht gegen oder ohne den Glauben, sondern als Aus-
druck und Zeugnis des Glaubens. Bei Paulus Glauben nicht ohne Werke,
bei Jakobus Werke als Bezeugung des Glaubens. Und doch zeigt sich bei
beiden eine Spannung, die die Moglichkeit eines Gegensatzes von Theoria
und Praxis, Glaube und Werk, Contemplatio und Actio enthalt.

Wie schwer es ist, Glaube und Werk — vor allem, wenn daraus eine
Lebensform als vita contemplativa und vita activa entsteht — in einer



Otto Semmelroth 362

echten Verbindung zu sehen und zu praktizieren, hat sich dann im Laufe,
der Geschichte christlicher Existenz immer wieder gezelgt Die Frage, ob
das kontemplative oder das aktive Leben wertvoller sei und dem Christen-.
tum mehr entspreche, stellt sich in der Zeit der Patristik ebenso wie im
Mittelalter. Ignatius von Loyola verlangt zwar das Ideal des Contempla-
tivus in actione (betend im Tun), aber dessen Durchfithrung hat sich
immer wieder als schwer erwiesen. Schon das Ringen mit der Frage zeigt,
wie sehr man geneigt war, Glaube und Tat, Contemplatio und Actio als
konkurrierende Haltungen nebeneinanderzustellen, statt in ihnen eine
naturgemifle Zwei-Einheit zu sehen. Auch der integralistische Versuch,
die Einheit dadurch herbeizuzwingen, dafl man die Norm fiir alles Han-
deln — auch bei innerweltlichen Sachbereichen — unmittelbar im Glauben
sucht, ergibt keine echte Zwei-Einheit, sondern betont das eine auf Kosten
des anderen. Unsere Zeit neigt zur anderen Seite: die Frage, ob die den
Glauben vertiefende Doxa und Contemplatio oder aber die Activitas des,
allerdings christlich bestimmten Handelns wichtiger sei, wird recht kate-
gorisch und unbedenklich zugunsten der Tat beantwortet, ja die Doxa
und ihre Rechtheit werden als einigermaflen unerheblich abgetan.

Die Frage ist also recht akut; gibt es eine wirkliche innere Einheit jener
beiden das christliche Leben bestimmenden Krifte, der Doxa des Glaubens
und der Praxis des vor Gott und in der Welt gefihrten Lebens?

3. Die innere Verbindung von Doxa und Praxis

a) Wenn wir der Frage nachgehen, welche Verbindung zwischen mensch-
licher Praxis und von Gott empfangener Glaubens-Doxa bestehe, dann
deuten schon die beigefiigten Attribute eine notwendige Warnung an.
Wie auch immer die Verbindung sein mag, sie darf den Unterschied von
beiden nicht aufheben oder bagatellisieren. Paulus ist doch nicht zuletzt
deshalb mit den Werken so hart ins Gericht gegangen, weil im Werk die
Initiative beim Menschen liegt; er handelt und gibt. Im Glauben dagegen
ist der Mensch Empfangender vor Gott, der sich und sein Heil offenbart
und im Offenbaren auch schon mitteilt und dadurch den Menschen tber-
haupt erst zum rechten Werk befahigt.

Eine kurze Abschweifung zu dem modernen Menschen und seinen Glau-
bensschwierigkeiten ist hier angebracht. Sie wurzeln nicht nur darin, daff
das Lebensgefiihl des Menschen von heute ganz aufs Sichtbare und Vor-
dergriindige ausgerichtet und eingeschrankt ist. Mehr vielleicht noch darin,
dafl er einseitig auf die Tat aus ist. Er will die Welt nicht mehr ,an-
schauen®, sondern gestalten und in ihr seine Werke ausfilhren. Das ware
so lange unproblematisch, als der Mensch sich bewufit wére, daBl er zwar
durch sein Werk die Welt zu gestalten hat, aber niemals aus jener



Orthodoxie und Orthopraxie 363

schlechthin schopferischen Kraft handelt, die Gott allein eigen ist. Der
Mensch kann nicht voraussetzungslos schaffen, ohne selbst vor, nach und
im Schaffen zu empfangen. Der Mensch mufl wissen, dafl sein schopferi-
sches Wirken nur im Empfangen moéglich ist. Das Empfangen aber ist
gerade die Haltung des Glaubens; d.h. nicht nur Bereitschaft, sachliche
Materialien zu iibernehmen, um aus ihnen seine Werke zu wirken, son-
dern in seinem Wirken selbst zu empfangen, jenen Sinn namlich, der in
der Welt schon waltet, bevor der Mensch sein Werk in die Hand nehmen
kann. Was der Mensch erreicht, ist nur so lange menschenwiirdig, als er
dabei dem vorgegebenen Sinn folgt, den er den Gesetzmifigkeiten der
Welt abliest; dabei aber gehorcht er in Wirklichkeit einem nicht mehr rein
aus der Erfahrung und dem Experiment zu entdeckenden personalen,
sinngebenden Wesen. Das ist die Haltung des Glaubens; sie darf nicht von
der Haltung des Wirkens absorbiert werden, sondern muf§ dieser vorgege-
ben bleiben, von ihr befolgt und echt von ihr unterschieden werden. Von
beiden Seiten, vom Glauben des Menschen an Gott und vom Handeln des
Menschen in der Welt her ist diese Verbindung zu betrachten.

b) Die Dynamik des Glaubens fiihrt den Glaubenden auch zur Tat. (Wohl-
gemerkt: Hier geht es zundchst nur darum, daf§ iiberhaupt Glaube mit dem
Handeln verbunden ist; noch nicht um die Frage, ob und wie der rechte
Glaube, die Orthodoxie, zum rechten Handeln fiihrt, menschliches Han-
deln also zur Orthopraxie werden 1af8t.) Eine ergdnzende und in diesem
Sinne korrigierende Sicht des Glaubens gegeniiber dlteren Ansichten, wie
sie die heutige Theologie wieder gewonnen, und die sich auch in der Dog-
matischen Konstitution Dei Verbum niedergeschlagen hat, zeigt eindring-
lich, wie sehr die Tat mit dem Glauben und dem Geglaubten verbunden ist.

Einmal hat sich der Akzent beim Glauben von einer tibermiflig sach-
lichen und damit intellektuellen Deutung auf eine personalere Sicht des
Glaubens verschoben, die den sachlich-erkenntnismifligen Faktor zwar
nicht leugnet, aber doch relativiert. Aus der Trilogie ,Credere Deum,
Credere Deo, Credere in Deum® (glauben, daff Gott ist; Gott Glauben
schenken; an Gott und auf Gott hin glauben), deren drei Elemente alle
den Glauben bestimmen, legt diese Betrachtungsweise den Ton vor allem
auf das letzte. ,Ich glaube an Dich” ist das Typische des Glaubens, wih-
rend die beiden anderen Elemente mit anderen Akten der menschlichen
Erkenntnis gemein sind. Gewil} weckt Gott, dem man sich im Glauben
hingibt, den Glauben durch seine offenbarende Mitteilung, in der er sich
auch zu ,erkennen® gibt. So ist mit dem ,Ich glaube an Dich® selbstver-
stindlich das ,Ich glaube Dich und was Du iiber Dich offenbarend
sagst“ mit enthalten. Aber das Personale des ,An Dich®, , Auf-Dich-hin®
steht im Vordergrund.



Otto Semmelroth 364

Hinzu kommt als Zweites, dal auch der geglaubte Gott selbst aus einer
gewissen Distanz, aus einem ,Gott-an-sich® mehr in die Nahe des ,Fir-
uns“ geriickt ist. Wir spiiren wieder mehr, dafl die biblische Selbstoffen-
barung Gottes nicht so sehr ein Interesse an Gott, wie er in sich ist, wecken
soll. Gott offenbart sich, indem er das Heil an seinem Volk und seinen
Gliedern wirkt; und wenn er iiber sich selbst Mitteilung macht, dann vor
allem tiber sich, wie er in der Geschichte seines Volkes gewirkt hat und
wirkt. Das ,Ich bin“ als Selbstbezeichnung Gottes vor Moses (Ex 3, 14) 1st
nicht so sehr als metaphysische Wesensbestimmung gemeint, sondern als
,Ich bin, der da ist“, der bei euch ist und an euch und fiir euch wirkt.

Damit aber sind wir schon durch den Glauben an Gott, der sich eben als
an der Welt titiger Gott offenbart, auf die Tat verwiesen. Die Antwort
unseres Glaubens muf} ja in ihrer Struktur vom Wort der Offenbarung
Gottes bestimmt sein. Dieses weist uns aber auf den schaffenden und heil-
wirkenden Gott hin, ,dessen Offenbarung sich in Wort und Tat ereignet®,
wie das Zweite Vatikanische Konzil (Dei Verbum, Art. 2) betont. Der auf
Gottes Offenbarung horende Glaube mufl zur Antwort im Wort des Gebe-
tes und in der Tat des Lebens fihren. Die Doxa des Glaubens verlangt
also, recht verstanden, die Verbindung mit der Praxis des Lebens.

¢) Umgekehrt weist auch die Praxis des Lebens, wenn sie richtig verstanden
wird, auf den Glauben als Voraussetzung und begriindende Tiefe hin.

Das menschliche Handeln ist wesentlich Handeln in und an der Welt.
Dies wird heute weithin durch einen Begriff gedeutet, der wegen seiner
Vieldeutigkeit gleicherweise die Zustimmung wie den Widerspruch derer
erfihrt, denen es zwar um ein Handeln in der Welt, aber aus christlichem
Glaubensbewufitsein zu tun ist: Sikularisierung. Dieses Wort — fiirchten
die einen — 16st das menschliche Handeln von aller Riicksicht auf eine von
Gott kommende Norm. Sikularisierung — so fiirchten die anderen — stellt
den Menschen in die Schizophrenie einer doppelten Wahrheit: als ob der
Mensch im weltlichen Bereich rein innerweltlichen Gesetzmafigkeiten zu
folgen hitte, in denen Gott nicht sichtbar wird, wahrend ihm daneben
eine religios-sittliche Lebensfuthrung obliegt, in der er Gott auf Du und Du
gegeniibersteht.

Nun ist es bemerkenswert, dafl das berechtigte Anliegen der Sakulari-
sierung — bis zur Behauptung der ,Autonomie der irdischen, innerwelt-
lichen Sachbereiche* — auch vom Zweiten Vatikanischen Konzil in einer
Weise vertreten worden ist, die zeigt, daf} diese innerweltliche Sachauto-
nomie weder im Gegensatz zu dem Gott geschuldeten Dienst steht, noch
wie ein zweites Gleis neben ihm verlauft. Die Kirche kann und mufl eine
echte Autonomie der innerweltlichen Sachbereiche bejahen, kraft deren
der Mensch, um sein Leben innerhalb der Welt sachlich richtig zu vollzie-



Orthodoxie und Orthopraxie 365

hen, eben die Welt und die ihr innewohnende Sachstruktur befragen muf}
und nicht jenes Gotteswort, das er glaubend annimmt; auch im Ablesen
der innerweltlichen Gesetzmifigkeiten wird letztlich Gott angetroffen.
Er hat die Welt sinnerfilllt geschaffen, dal der Mensch gleichzeitig
sachgerecht und dem géttlichen Schopfer gehorsam handelt, wenn er den
Strukturen der Welt entspricht.

Was man heute nicht selten so schockierend ,christlichen Atheismus®
nennt, darf nicht heifien, die Wirklichkeit Gottes zu leugnen oder im Han-
deln an und in der Welt Gott aus dem Blick zu verlieren. Es heifit viel-
mehr, daf christlicher Schopfungs- und Weltglaube nicht Gott als Deus ex
machina oder sein Wirken als eine Art metaphysischen Subsidiaritats-
prinzips neben den innerweltlichen Kriften und Gesetzesméfligkeiten be-
trachten darf. Vielmehr sieht er die Weltgesetzlichkeit als Ausdruck und
Gefifl des gottlichen schopferischen Wirkens und als Gottes Sinnhaftig-
keit in dieser Welt an; gerade der gehorsame Glaube an den Schépfergott
verlangt die Befolgung der innerweltlichen Eigengesetze. Sakularisierung
also als Hinwendung zur Welt, eben weil und insofern in ihr Gott seinen
schopferischen Willen niedergelegt hat.

Hatten wir vorhin gesehen, dal der Glaube an Gott auf die Tat als
seine Konsequenz und Konkretisierung dringt, so mufl sich das Handeln
in und an der Welt fiir den christlich Glaubenden als Begegnung mit Gott
verstehen, da es den von Gott der Welt eingestifteten GesetzméBigkeiten
folgt. Was schlagwortartig christlicher Atheismus oder Tod Gottes ge-
nannt wird, ist in Wahrheit oft genug ein Finden Gottes in der Welt, die
Gott nicht nur von aullen schafft und durchwirkt, sondern zuinnerst durch-
lebt. Gerade aber um das zu vollziehen, braucht es die Begegnung mit dem
Du Gottes in ausgesparten Zeiten und Rdumen, im ausdriicklichen Gebet
und Gottesdienst; anders wiirde man ihn in der weltlichen Sache und den
logischen Sachverhalten verlieren. Auch Gott begegnet uns nicht nur in der
von ihm geschaffenen und durchwirkten Welt, sondern sehr ,gegenstind-
lich” in Jesus Christus.

II. Orthodoxie und Orthopraxie

Glaube und Tat sind nun in unserem Thema beide mit dem Attribut
,orthés* gekennzeichnet. Wir haben uns zu fragen, ob diese gemeinsame
Kennzeichnung die Themenkreise nur nebeneinanderstellt, sie gleichsam
parallelisiert, so nimlich, dafl die Richtigkeit der Orthodoxie von die-
sen, und die Richtigkeit der Orthopraxie von jenen Mafistiben bestimmt
sei; oder ob gerade durch das Orthés-sein, das ,Richtig-sein® beide Be-
reiche innerlich miteinander verbunden sind. Vielleicht ist auch zu diffe-



Otto Semmelroth 366

renzieren, daf} gewisse Bereiche des Handelns direkt, andere dagegen gar
nicht oder nur indirekt von der Richtigkeit des Glaubens beeinflufit wer-
den. Ahnliches wire umgekehrt, beziiglich der Bedeutung der Orthopraxie
fiir die Orthodoxie, zu erfragen. Wir wollen in folgenden zwei Schritten
vorangehen: Zunichst missen wir tiberlegen, was Orthodoxie ist und
welche Bedeutung dem Bemithen um sie zukommt; und welchen Normen
das Handeln folgen muf}, um Orthopraxie zu sein. Zweitens miissen wir
nach der Beziehung beider zueinander fragen.

1. Was sind und was bedeuten Orthodoxie und Orthopraxie?

a) Was Orthodoxie will, macht das Wort selbst schon deutlich. Ein Band
des Hauptwerkes von Johannes von Damaskus, dem Kirchenvater des
8. Jahrhunderts, ist betitelt ,Ekthesis tes orthodoxou pisteos®, Expositio
fidei orthodoxae; die Kirchen des Ostens nennen sich orthodoxe Kirchen.
Aber schon das Neue Testament bezeugt die mit diesem Wort gemeinte.
Sache und deren Wichtigkeit: ,Hab acht auf dich selbst und die
Lehre, halte dich daran®, ,bewahre das anvertraute Gut® mahnen die
Pastoralbriefe (1 Tim 4, 16; 6,20; 2 Tim 1, 14). Heute, wo Glaube gern
auf das Wissen um das Geliebtsein von Gott reduziert oder als mehr oder
weniger inhaltlose Haltung der Empfangsbereitschaft und Hingabe gegen-
tiber Gott verstanden wird, verblaft das Bemithen um Orthodoxie. Es ist
wichtig, dal man den Glauben nicht nur als Was-Glaube, sondern als Du-
Glaube deutet. Nur darf Glaube als Hingabe an das gottliche Du nicht
einfach den Glauben verdringen, der die von diesem gottlichen Du ge-
offenbarten Inhalte im Wort der Aussage entgegennimmt. Das, was zu
glauben ist, der geprdgte Inhalt, wurde seit alters in den Glaubensartikeln
des Credo zum Ausdruck gebracht und kam durch das meditative Umgehen
der glaubenden Kirche mit dem urspriinglichen Glaubensgut zur Entfal-
tung, auch im Sinn einer Vermehrung der satzhaft gepriagten Glaubensaus-
sagen; an ihm und in seiner Annahme allein kann sich das Gesprich der
Kirche und durch ihre Vermittlung des einzelnen mit dem sich offenbaren-
den Gott vollziehen. Man miifite doch aus dem liebenden Gesprich unter
Menschen wissen, dafl sich die Liebe, die in diesem Gesprich zum Aus-
druck kommt, konkretisiert im Bemiihen, zu verstehen, was der Gesprachs-
partner sagt und mit seinen Worten meint, um dann das eigene Wort zur
echten Antwort werden zu lassen.

Im Falle eines inhaltlosen Du-Glaubens wire Ortho-doxie keine wichtige
Sache. Das Bemithen um die Rechtheit, das Orthés-sein des Glaubens
erstreckt sich dann nicht auf korrekt aufgenommene Inhalte, sondern
auf die Art und Weise, wie man sich im personalen Verhalten



Orthodoxie und Orthopraxie 367

dem im Werk der Heilsgeschichte und seiner Gnade sich mitteilenden
Gott 6ffnet und im Verhalten und Werk des Lebens antwortet. Ein inhalt-
liches Verstindnis von Orthodoxie gilt auch tatsachlich vielen als lebens-
fremde Theorie und Theologengezink; um so mehr, als die Glaubens-
inhalte und ihre theologische Deutung nicht durch Erfahrung, experimen-
telle Erprobung, wiederholbares Demonstrieren erwiesen werden konnen.

Das fiir den heutigen Menschen gultige Gottesverstindnis bezeichnen
manche als Atheismus und begriinden es mit der Aussage ,Gott ist tot”.
Damit will von einem Grofiteil der Theologen die Existenz Gottes ebenso
wenig geleugnet werden, wie der im Altertum angeklagte Atheismus der
Christenheit den einzigen und wahren Gott leugnen wollte; auch damals
lehnte man nur polytheistische Vermenschlichung und abergldubische
Verdinglichung Gottes ab. Natiirlich liegt in dem Programm ,Gott ist
tot* oder ,Gott ist anders* und in der Forderung ,honest to God“ die
Gefabr einer Sublimierung und einer Spiritualisierung, die mit der Mog-
lichkeit, Gott durch Aussagen in den geistigen Griff des Menschen zu
bekommen, auch die Mitte des christlichen Offenbarungsglaubens selbst,
die Menschwerdung Gottes in Jesus Christus, erschiittert und leugnet. Das
Bemithen um Orthodoxie muff diesem spiritualistischen Purismus zum
Erzfeind werden. Denn das ,orthodoxe“ Bemithen um die Richtigkeit des
Glaubens weifl sich darin begriindet, daff Gott selbst seinem Wesen und
Wirken die Gestalt menschlicher kategorialer Aussagen gegeben hat;
um deren korrekte Bewahrung hat sich der Mensch als Glaubender zu
bemithen. Aber schon das Bemiihen selbst um Orthodoxie wird zuweilen
als heterodox angesehen; denn der Versuch, Gott und sein Wirken in
Aussagen einzufangen, die sich als orthodox, als ,richtig”, ausgeben diir-
fen, so meint man, verfilsche die Wahrheit Gottes.

Die Schwierigkeit, vor der wir stehen, ist auch in der Heiligen Schrift
bekannt. Das Alte Testament hat die Verbildlichung und Versichtbarung
Gottes deutlich genug abgelehnt, und im Alten wie im Neuen Testament
wird die Aussage iiber Gott und sein Wirken immer von neuem ins Sym-
bol und Zeichen gehiillt; in ibhnen ndmlich entsteht die Versuchung, man
konne Gott adiquat erfassen, nicht so leicht wie im begrifflichen Wort.
Und wenn Johannes vom Sohn Gottes als dem Wort spricht, dann
ist das eben nicht so sehr ein Wort, das jemand formulierend aus-
spricht, sondern das Wort, das der Sohn Gottes als menschgewordener
ist. So weit, so richtig. Aber im Logos ist nun — das ist die andere Seite der
biblischen Gottesverkiindigung — tatsdchlich eine Verleiblichung und Ver-
gegenstindlichung Gottes eingetreten, in der sich Gott selbst der Gefahr
ausgesetzt hat, in menschliche Kategorien verkleinert zu werden. Man
kann also nicht mehr die Gottesvorstellung so weit reinigen, bis Gott als



Otto Seinmelroth 368

Toter zuriickbleibt; mit anderen Worten, man kann ihn nicht mehr aus
dem Raum menschlicher Objekt-vorstellung entfernen, denn er selbst hat
sich in sie hinein entduflert. Man kann Gott nicht einfach nur als den
,ganz Anderen® proklamieren und alle vergegenstindlichenden Vorstel-
lungen als nicht ,honest to God“ ablehnen. Liegt nicht eine Vermessen-
heit darin, jene Entiuflerung Gottes als veraltet und mythologisch zu
deklarieren, in die er sich selbst nach dem Zeugnis von Phil 2, 6-8 in Jesus
Christus begeben hat? Diese Kenosis aber ist die Moglichkeit und stellt
die Aufgabe, iber Gott Aussagen zu machen, die der Prifung auf
Ortho- oder Heterodoxie offen sind. Zur Orthodoxie des Sprechens iber
Gott gehort allerdings beides: Man kann und muf) ihn einerseits so
in menschliches Sprechen fassen, dafl die Frage nach Orthodoxie oder
Heterodoxie berechtigt ist; aber alle Orthodoxie des Sprechens dber
ihn muf sich anderseits bewufit bleiben, daf sie Gott und sein Wirken
nicht so erfallt hat, wie sie wirklich sind, sondern so, wie man im Men-
schen Jesus Gott aufnimmt; so namlich, daff, wer ihn sieht, den Vater
sieht (vgl. Jo 14,9), und doch so, dafl Gott unvermischt etwas anderes
bleibt als das Menschsein Jesu Christi.

b) Auch bei der Orthopraxie fragen wir nach jenem Bereich, den die
Parallelitat zur Orthodoxie nahelegt; das heifit, wir fragen, ob mensch-
liches Handeln fiir den Christen dadurch oder nur dadurch zur Ortho-
praxie wird, daf es von der Orthodoxie bestimmt wird. Man kénnte sich
hier auf das paulinische Wort berufen: ,Alles, was nicht aus dem Glau-
ben geschieht, ist Siinde® (R6m 14, 23). Heifit das nicht, dafl eine Tat, die
nicht den Normen entspricht, die der Glaube erkennen lafit, Sinde sei?
Nun gibt es aber eine unendliche Fiille von Handlungen, die der Mensch
im Laufe seines Lebens und Alltags aus gewissenhafter Entscheidung
vollziehen muf}, ohne daf sie unmittelbar in den Glaubensbereich gehéren
und ,religios-sittliche Handlungen® sind. Was kann dann noch besagen,
daf sie ,aus dem Glauben® vollzogen werden missen? Ist alles Handeln
des Christen das Handeln eines Glaubenden? Der Christ ist doch immer
und nicht nur im Augenblick gewisser Betitigung ein Glaubender. Wenn
aber die Normen des Glaubens die ausdridckliche Gottbegegnung des
Menschen aussagen, dann konnte der Gedanke entstehen, dafl das welt-
immanente Handeln iiberhaupt nicht unter die Normgebung des Glau-
bens falle. In Wirklichkeit gibt es diese Alternative chemisch rein nicht.
Nur eine klare Sicht der Verhaltnisse kann sowohl einen falschen Integra-
lismus wie eine Schizophrenie zweier voneinander getrennter Bereiche
vermeiden. Genau dies liegt in der Frage nach dem gegenseitigen Ver-
hiltnis von Orthodoxie und Orthopraxie.



Orthodoxie und Orthopraxie 369
2. Wecdhselseitiges Verhiltnis von Orthodoxie und Orthopraxie

a) Welche Bedeutung nun hat, so ist zuerst und einfacher zu fragen, die
Orthodoxie fiir die Orthopraxie? Wird von der inhaltlichen Rechtheit des
Glaubens die Richtigkeit des menschlichen Handelns bestimmt?

(I) Zunachst ist der direkte integralistische Einflufl zu negieren, das heifit
jener ,religiose Totalitarismus, der aus dem Glauben (allein) die Ant-
wort auf alle Fragen des privaten und offentlichen Lebens entnehmen
will, folgerecht den verschiedenen Kultursachbereichen nicht nur die abso-
lute, sondern auch eine relative Eigenstindigkeit abspricht und sie (oder
mindestens die Betatigung der Gldubigen in diesen Bereichen) grundsétz-
lich der potestas directa der Kirche unterstellen will* (O. v. Nell-Breuning,
in: LThK 2V, 717). Auf den ersten Blick mag es widerspriichlich erschei-
nen, daf es ausgerechnet in einer Zeit, da man im Katholizismus das Glau-
bensleben wie ein Getto von der kulturellen, politischen, gesellschaftlichen,
wirtschaftlichen Welt abschirmte, dennoch katholische Parteien, katho-
lische Gewerschaften, katholische kaufmdinnische Vereine, katholische
Sportvereine usw. gab, das heiflit Organisationen weltlicher Art, die sich
mit dem Programmwort katholisch als vom Glauben normiert bekannten.
Aber gerade weil man aus dem weltlichen Bereich Stiicke in den katho-
lisch-kirchlichen Bereich hereinholte, wurde das Getto gewissermaflen
autark und dadurch verstirkt. Kirchliches Leben sollte nicht nur dem Got-
tesverhiltnis, das durch Jesus Christus tiber die innerweltliche Gottbegeg-
nung hinausgehend sich in gnadenhafter Ausdriicklichkeit greifbar ge-
macht hatte, in der kirchlichen Gestalt die ihm entsprechende Konkretheit
geben, um dadurch den Menschen so zu bestimmen und zu priagen, daf§ er
in der Kraft dieser Greifbarkeit auch in den weltlichen Berufs- und Lebens-,
bereichen die Spuren Gottes und seines Willens aufzuspiiren fihig sei.
Vielmehr suchte man die weltlichen Lebensbereiche nach Moglichkeit so
tief in den kirchlichen Bereich hereinzuholen, dafl der Vollzug des inner-
weltlichen Lebens zu einer Art Vollzug des Glaubens wurde. Die moderne
Sdkularisierungstendenz ist eine verstindliche Reaktion auf diesen Ver-
such der Sakralisierung der Welt durch ihre Integration in den kirchlichen
Bereich. Der Christ mufl den innerweltlichen Sachbereichen jene Autono-
mie belassen, die die Pastoralkonstitution Gaudium et Spes des Zweiten
Vatikanischen Konzils (Art. 36) auftragt. Autonomie bezieht sich auf die
in den Sachbereichen selbst liegende und aus ihnen aufzuspiirende Gesetz-
lichkeit. Sie ist vom Schopfergott eingestiftet und stellt deshalb dem Chri-
sten die Aufgabe, die Gestalt seines innerweltlichen Handelns an den
Gesetzmifligkeiten der innerweltlichen Sachbereiche zu messen. Gerade
der Glaube an die Welt als Schépfung Gottes verlangt, eben aus dieser



Otto Semmelroth 370

Welt zu ergriinden, wie sie in ihren wirtschaftlichen, politischen, kulturel-
len, kiinstlerischen, medizinischen Bereichen zu gestalten und zu entwickeln
sel.

(II) Den Integralismus der totalen Verkirchlichung ablehnen, heifit aber
nicht, jede Beziehung und jeden Einflul der Orthodoxie auf die Ortho-
praxie ablehnen.

(1) Zunichst umfafit die Praxis des Menschen nicht nur sein Handeln in
und an der Welt, sondern auch sein religioses Handeln, das sich unmittel-
bar aus den Gegebenheiten des Glaubens ergibt. Wer zum Beispiel an
Gott als personalen Schépfer und Herrn, an den Vater und seinen Sohn
Jesus Christus, der uns im Heiligen Geist an seinem inner-dreifaltigen
Leben teilnehmen 1i8it, glaubt, der muf} seinem Verhalten gegeniiber die-
sem Gott eine bestimmte Gestalt geben. Die Notwendigkeit des Gebetes,
der Du-Anrede an Gott, ergibt sich zum Beispiel daraus.

(2) Eine andere Rolle spielt der rechte Glaube fiir das Handeln in den
Bereichen der Welt. Orthopraxie heifit hier, den sachlichen Gesetzen des
jeweiligen Titigkeitsbereichs entsprechen. Aber das ist nicht alles. Der
Handelnde ist ein ganzheitliches, in sich einiges Subjekt. Als dieser eine
Mensch ist er auch von seinem Glauben an Gott und die Offenbarung
geprigt. Fiir ihn ist das Handeln nur dann voll und ganz recht, wenn er
zwar die innerweltlichen Eigengesetzlichkeiten befolgt, aber diese Eigen-
struktur nicht als etwas auswertet, das mit Gott nichts zu tun hat. Viel-
mehr weil} er sich in ihr Gott gehorsam, dessen Schépferplanung und
Wille die Welt so angelegt hat, wie sie sich in ihren Gesetzmafigkeiten
und Entwicklungen darbietet.

So gesehen, gehort doch ,alles”, auch die innerweltlichen Handlungen,
zu dem, was ,aus dem Glanben® zu vollziehen ist, wenn es nicht Sinde
sein soll. , Aus dem Glauben® heifit dann nicht, dafl man in den Aussagen
der gottlichen Heilsoffenbarung Anweisungen finde fir die Art, wie mit
den Dingen der Welt recht, also sachgemafl, umzugehen ist. Die inner-
weltliche Orthopraxie ist keine Sache des Glaubens, sondern der Sach-
kenntnis, Erfahrung und der Ehrfurcht. Wohl aber ist der Glaube auch
fir das rechte Handeln in der Welt wichtig, insofern er den Bezug der

Welt und ihrer Eigengesetzlichkeit auf den schaffenden Gott erspiiren
1afit.

b) Wie steht es nun um die Bedeutung der Orthopraxie fiir die Ortho-
doxie? Kommt auch ihr umgekehrt eine Rolle fir die Orthodoxie zu?

(I) Ahnlich wie im vorigen miissen wir mit einer negativen Feststellung
beginnen. Die Bedeutung des rechten Handelns fiir den rechten Glauben
kann nicht so weit gehen, dafl aus dem Handeln die Inhalte des Glaubens



Orthodoxie und Orthopraxie 371

gewonnen werden. Dann wiirde der Glaube zu etwas wie einem ideologi-
schen Uberbau; das Handeln, das aus reiner Praxis und Niitzlichkeit oder
gar Willkiir seinen Sinn ndhme, wiirde von ihm nachtriglich mit einer
Begriindung versehen, die nicht so sehr als Fundament, sondern als lufti-
ger, aber nicht viel bedeutender Uberbau wirkte. Es wire etwas von jenem
Existentialismus, der menschliches Handeln keinem vorgegebenen Sinn
folgen, sondern den Sinn vom Handeln selbst setzen 1ift. Daf} eine solche
Umkehrung der Privalenz von Glaube und Handeln keine blofle Kon-
struktion, sondern im Leben der Menschen weidlich praktiziert wird, be-
weist unsere Erfahrung mit uns selbst und mit anderen wohl hinrei-

chend.

(IT) Diese Reserve aber darf nicht dazu fithren, den Einflul zu iibersehen
oder gering zu veranschlagen, den das Tun und vor allem das Bemiihen
um das rechte Handeln - ,recht® sowohl im sittlichen wie im sachgemifien
Sinn - auf den Glauben und das Bemiithen um seine Rechtheit ausiibt. Der
Glaube ist keine akademische Erkenntnis, sondern wird nur im Tun wirk-
lich. Er empféngt eine Wahrheit, die man tun muf} (vgl. Jo 3, 21).

(1) Besonders deutlich wird das vom Negativen her. Jeder Seelsorger
erfahrt, wie tief mangelnde Bereitschaft zum rechten Handeln vor Gott,
wie sehr sittliche Fehlhaltungen die Bereitschaft zum Glauben gefihrden
oder zerstoren. Und das nicht allein in letzter Radikalitit, wenn auf dem
eingeschlagenen falschen sittlichen Weg und durch seine Wegweisung auch
der urspriinglich immer noch festgehaltene Glaube verloren wird. Die feh-
lende Bereitschaft zur Konsequenz in den Entscheidungen des Lebens und
Handelns schickt ihre Wirkung schon voraus. Der Mensch, der zur Ent-
scheidung fiir Gott und seinen Willen nicht bereit ist, hat ein Gespiir fiir
das Engagement, das vom Glauben her auf ihn zukommt. Fehlt ihm die
Bereitschaft zum entsprechenden Sich-engagieren und Handeln, so wird
aufgrund dieses Gespiirs auch der Glaube in ihm keine Wurzeln schlagen.

(2) Die Zusammenhinge sind aber positiver Art. Ja, das eben Gesagte ist
nur die Kehrseite der positiven Zusammenhinge. Die Art, wie in der
theologischen Arbeit die Glaubwiirdigkeit und Glaubenspflicht vor der
Behandlung der Inhalte des Glaubens begriindet wird, erweckt den An-
schein, als konne ein abwesender Glaube durch wissenschaftliche Begriin-
dung erworben werden. Die theologische Wissenschaft meint das anders.
Und die Wirklichkeit zeigt, dafl es sich auch anders verhilt. Das Verhalt-
nis vom Nicht-Glauben oder Glaubenszweifel zum Glauben besteht nicht
darin, daf man sich erst einmal distanziert dem Lebensbereich des Glau-
bens gegeniiberstellt, die Argumente fiir oder gegen den Glauben abwigt
und dann die Konsequenz zieht, Glaubender zu werden oder Nichtglau-



Otto Semmelroth 372

bender zu bleiben. Zum Werten der Argumente gehért der Vollzug des
Glaubens, wenigstens der ernst und aufrichtig gemeinte Versuch dazu.
Man muB sich in den Strahlungsbereich des Glaubenslebens begeben; man
muf — auch was die Glaubensinhalte anbelangt — den Glauben vollziehen,
um seiner Wirklichkeit innezuwerden. Man kann nur wissen, was an-
Gott-glauben besagt, wenn man mit ihm als personaler Wirklichkeit
umgeht. Man muf} die Kirche glauben, indem man sie nicht primar als
Gegenstand betrachtet, sondern ihr Leben mitlebt; auch die Kritik an
der Kirche wird nur von dem wahrheitsgemif} vollzogen, der sich ihr nicht
gegeniiberstellt, sondern in ihr lebt.

(I11) SchlieRlich hat das Bemiihen um rechtes Handeln, um Orthopraxie,
fiisr den rechten Glauben auch im innerweltlichen, also nicht direkt die
Normen des Glaubens befolgenden Handeln, Bedeutung, zumindest in
folgendem Sinn.

Der Mensch, der sein Werk in den Bereichen der Welt gut und richtig
ausiibt, bekommt gerade durch dieses Engagement Schwierigkeiten mit
seinem Glauben. Das hat natiirlich auch seinen vordergriindigen Grund
darin, dafl ihn die Dinge des Erfahrungsbereiches, mit denen er tagaus,
tagein umzugehen hat, so engagieren, dafl er keine Zeit, keine Ruhe und
vor allem kein Gespiir mehr fiir irgend etwas hat, was dahinter liegt. Eine
tiefere Ursache findet sich aber nicht selten darin, daf} die menschliche
Haltung des Wirkens in der Welt die des Aktiven, des Selbst-Gestalten-
den und damit auch Bestimmenden ist, wiahrend die Haltung des Glau-
bens zunichst einmal die des Empfangenden und Sich-Bestimmen-Lassen-
den ist. Je ausgeprigter daher der Umgang mit den Dingen der Welt und
das schaffende, gestaltende Wirken in ihr ist, desto fremder mag die Hal-
tung des Glaubens werden.

Die Schwierigkeiten des in der Welt Handelnden gegeniiber seinem
christlichen Glauben kommen aber oft auch von da her, daf er in dieser
Welt Erfahrungen macht, Modelle entwickelt, Ergebnisse feststellt, die
mit dem, was er von seinem Glauben her iberkommen hat oder zu haben
meint, nicht mehr zusammenpassen. Bei solchem Widerstreit wird der
Glaube, weil die Erfahrung der Welt und ihrer Gesetzlichkeiten sehr viel
eindringlicher, uniibersehbarer sich aufdringt, den Kiirzeren zichen.
Diese Schwierigkeiten erwachsen in sehr vielen, ja den meisten Fillen
daraus, daf die Kenntnis des eigentlichen Glaubensgutes und seiner wah-
ren Geheimnisse hinter den wachsenden Kenntnissen im Bereich des welt-
lichen Handelns erschreckend zuriickgeblieben ist. Das kann dann eben
nur durch Hinwendung zum Glauben und durch aufrichtiges Bemiihen
um die rechte Kenntnis seiner Inhalte, also um Orthodoxie im vollen und
tiefen Sinn des Wortes, behoben werden.



Der hl. Karl Borromdus 373

Auch von da her also miifite das Bemiihen um Orthopraxie zum Bemii-
hen um Orthodoxie fithren. Das ist allerdings kein notwendig wirkender
Zusammenhang, es sei denn, man verstehe notwendig im Sinne der
Wende einer Not, die aus personlicher Verantwortung und sittlicher Ent-
scheidung gesucht wird. —

Orthodoxie und Orthopraxie sind nicht dasselbe. Sie steigen auch nicht
gemeinsam und gleichzeitig mit der Naturnotwendigkeit kommunizieren-
der Rohren. Das Kommunizieren von beiden muf die Frucht personlicher
Bemiihung sein, die allerdings als sittliche Pflicht jedem obliegt; leben
wir doch in einer Welt, aus der wir uns nicht entfernen kénnen, und vor
einem Gott, der uns in seiner Offenbarung, Antwort heischend, angerufen
hat.

Der hl. Karl Borromius — neu gesehen

Hubert Jedin, Bonn

Am 21. September 1610 legte Papst Paul V. im Konsistorium den Kardi-
nilen die Frage vor, ob der im Jahre 1584 verstorbene Erzbischof von Mai-
land und Kardinal Karl Borromaus kanonisiert werden konne. Jeder Kar-
dinal gab sein Votum ab. Kardinal Robert Bellarmin fiihrte aus: Heilige
Bekenner sind diejenigen, die Christi Botschaft durch ihr Leben bekennen.
Diese Botschaft besteht in vier Dingen: Liebe zu Gott, Liebe zum Nachsten,
Verachtung der Welt und seiner selbst. Alle diese vier Bedingungen waren
bei Borromius wunderbar erfiillt: Er war ein Mann des Gebetes und der
Betrachtung, mit denen er zuweilen ganze Nachte zubrachte; aus Liebe zu
den Armen gab er seinen Besitz hin und stand wihrend der Maildnder
Pestepidemie den Kranken unter Lebensgefahr bei; er verzichtete auf den
grofiten Teil seiner reichen Pfriinde und iibte hirteste Askese, indem er
streng fastete, auf dem Boden schlief und sich kasteite.

Das Votum Bellarmins iibertreibt in keinem Punkt, es ist in seiner Wahr-
heit unangreifbar. Aber es enthistorisiert das Bild des hl. Borroméaus und
reduziert es auf das mittelalterliche Heiligenideal, auf den Besitz von Tu-
genden. Dieser Prozef} der Enthistorisierung hatte schon frither eingesetazt.
Einer der engsten und vertrautesten Mitarbeiter des Kardinals, Carlo Bas-





