
Orthodoxie und Orthopraxie 

Zur wechselseitigen Begründung von Glaubenserkennen und 

Glaubenstun 

Otto Semmelroth SJ, Frankfurt a. M. 

Auf einer Tagung der katholischen Akademie Trier, die sich mit der Vor- 
bereitung des für 1970 in Trier geplanten •Kleinen Katholikentages" be- 
faßte, fand nach der Wochenzeitung Publik (1. August 1969, S. 24) ein 
Redner •großes Interesse für seine Grundforderung, auf dem Katholiken- 
tag sollte mehr gehandelt und weniger geredet werden". Gewiß ein be- 
rechtigtes Anliegen! Aber wie bei allen Parolen nicht ungefährlich wegen 
der einseitig und schlagwortartig formulierten Forderung. Sicher muß 
sich ein Katholikentag darin bewähren, daß er zu rechtem Handeln führt. 
Aber wie sieht eine Tagung aus, auf der mehr gehandelt als geredet wird? 
Schon der Gegensatz selbst von Handeln und Reden ist fragwürdig. 
Christliches Handeln ist Handeln aus dem Glauben. Glauben aber kommt 
nach Paulus aus dem Hören (Rom 10, 17). Das Hören aber kommt vom 
Wort Christi. Und kurz vorher bindet Paulus - wie könnte es anders sein? 
- dieses Hören auf Christi Wort an die Verkündigung der Kirche, also an 
ein Reden! •Wie sollen sie anrufen, an den sie nicht glauben? Wie aber 
sollen sie glauben, von dem sie nicht hörten? Und wie sollen sie hören, 
wenn niemand verkündet? Wie aber sollen sie verkünden, wenn sie nicht 
ausgesandt wurden?" (Rom 10,14 f.). 

Damit aber stehen wir bei dem ersten Problem unseres Themas, bei der 
Frage nach dem Verhältnis von Handeln und Glauben: ob und wie Glaube 
(doxa) und Praxis - vielleicht durch das beiden Worten zugefügte Element 
der Richtigkeit (orthos) - miteinander verbunden sind. Vorher aber ist 
grundsätzlicher zu fragen: ob überhaupt nach einer Verbindung von bei- 
dem gesucht werden soll. Erst dann läßt sich bestimmen, ob Glaube und 
Tat, gerade insofern sie richtig, also Ortho-doxie und OrtAo-praxie sind, 
füreinander von Bedeutung und voneinander abhängig sind. 

I. Die Verbindung von Glaube und Tat 

Die Verbindung von Glaube und Praxis ist ja wie im allgemeinen mensch- 
lichen Leben so auch in dem des Glaubens heute weithin zur Frage gewor- 
den. Theodor W. Adorno, der kürzlich verstorbene Frankfurter Soziologe, 
hat in seinem letzten, nach seinem Tod herausgekommenen kleinen Buch 
•Stichworte" (Frankfurt 1969) in einem Beitrag •Marginalien zu Theorie 



Otto Semmelroth 360 

und Praxis" das entsprechende allgemein menschliche Problem skizziert: 
•Während Denken zur subjektiven, praktisch verwertbaren Vernunft sich 
beschränkt, wird korrelativ das Andere, das ihr entgleitet, einer zuneh- 
mend begrifflosen Praxis zugewiesen, die kein Maß anerkennt als sich 
selbst. So antinomisch wie die Gesellschaft, die ihn trägt, vereint der bür- 
gerliche Geist Autonomie und pragmatistische Theoriefeindschaft . . . Her- 
zustellen wäre ein Bewußtsein von Theorie und Praxis, das beide weder so 
trennt, daß Theorie ohnmächtig würde und Praxis willkürlich; noch Theo- 
rie durch den von Kant und Fichte proklamierten urbürgerlichen Primat 
der praktischen Vernunft bricht" (170 f.). •Am Anfang war die Tat" liegt 
dem heutigen Menschen mit Faust näher als •Im Anfang war das 
Wort". Auch das Selbstverständnis des Christen und derer, die im amtlichen 
kirchlichen Dienst stehen, scheint weithin mehr als gut ist von dieser, viel- 
leicht sogar exklusiven Priorität des Handelns bestimmt zu sein. Käme 
das aus der Einsicht, daß christlicher Glaube keine dem Handeln über- 
baute Ideologie ist, sondern in der Praxis des Lebens seinen ureigenen 
Ausdruck finden muß, so wäre das bereitwillig zu bejahen. Aber der In- 
halt dessen, was der christliche Glaube zu übernehmen und im Tun zu 
realisieren aufträgt, ist vielen in einem Ausmaß unsicher geworden, das 
bis zur Infragestellung von allem und bis zum Zweifel an jeder sicheren 
Aussagbarkeit geht. Dem steht die Notwendigkeit christlichen Handelns 
eindringlich gegenüber. Und so scheint die Ablösung des Handelns von der 
•Theorie", vom inhaltgefüllten Glauben ein Akt der Selbsthilfe, eine 
Flucht vor dem wahren Problem zu sein. 

1. •Doxa" als Glaube 

Im Wort Orthodoxie •Rechtgläubigkeit" ist das griechische Pistis •Glaube" 
durch das Wort Doxa ersetzt. So angewandt, erhält Doxa eine präzisere 
Bedeutung, als das griechische Wort nach seinem philologischen Sinn bein- 
haltet. In diesem Zusammenhang ist nicht mehr jede Art von Meinung 
und Ansicht, die man haben kann, ausgesagt, nicht jede Art von Gedan- 
ken, die zu irgendeinem Tatbestand zu machen sind. •Doxa" findet sich 
in einer großen Variationsbreite von Sinngehalten. Die christliche Ortho- 
doxie meint daraus nur einen bestimmten Ausschnitt. Zuerst den der 
wahren, der •wirklichkeitsentsprechenden" Auffassung, und nicht mehr 
alles das, was als Meinung und Ansicht gelten kann, - das ist ja der Sinn 
des Wortes •orthos", richtig. Darüber hinaus ist nur der Bereich der Wahr- 
heit gemeint, den der Glaube Gottes Offenbarung verdankt. Doxa gerät 
dadurch in den Strahlungsbereich der Herrlichkeit Gottes, den der Begriff 
im Neuen und Alten Testament ausdrücklich meint: •Doxa, Ehre Gott in 
der Höhe!" 



Orthodoxie und Orthopraxie 361 

An diese Doxa ergeht die Frage, ob und wie sie mit dem Tun des Men- 
schen verbunden sei. Über den Unterschied von Doxa und Praxis war man 
sich seit eh und je klar. Die Frage lautet, ob in beiden eine immanente 
Dynamik lebt, die zur Einheit drängt. 

2. Eine uralte Frage 

Auch diese Frage ist uralt; im christlichen Bereich so alt wie die christliche 
Existenz selbst. Natürlich hat man immer daran festgehalten, daß schon 
der Glaube selbst Tat ist, in der sich der Mensch für den offenbarenden 
Gott entscheidet. Gott hat ja nicht nur die Existenz des Menschen schöpfe- 
risch begründet, sondern auch die Geschichte der Menschheit zur Heils- 
geschichte gemacht; in ihr richtet er seinen Anruf an die Menschen, sich 
seinerseits ihm hinzugeben, in der Antwort auf Gottes Wort. Wo die 
Offenbarung Gottes auf Glauben stößt, hat sie immer schon Tat geweckt. 
Es geht aber in unserer Frage weniger um die Glaubenstat, die der Glaube 
selbst ist, als um das Tun des Lebens. Der Grad der Unmittelbarkeit, mit 
der der Glaube auch das Leben eines ihm entsprechenden Handelns weckt, 
das Verhältnis von Glaube und Lebenstat, ist die Frage, die uns hier 
bewegt und seit eh und je in verschiedener Weise beantwortet wurde. 

Die Spannung zwischen Glaube und Werk spiegelt sich im Neuen 
Testament vor allem an den Schriften des Paulus und des Jakobus. Man 
kann natürlich nicht sagen, daß Paulus den Glauben von den Werken 
gelöst, oder daß Jakobus den Werken im Gegensatz zum Glauben oder 
ohne Glauben Bedeutung beigemessen habe. Paulus betrachtete die recht- 
fertigende Kraft des Glaubens als Seele des menschlichen Handelns vor 
Gott, als persönliche Hingabe an den Herrn: aber eben als Seele mensch- 
lichen Handelns. Dennoch scheint Jakobus schon damals die Gefahr gese- 
hen zu haben, man könne die Aussagen des Römerbriefes als Plädoyer für 
einen Glauben ohne Werke interpretieren, für eine Rechtfertigung aus 
dem Glauben allein. Jakobus seinerseits hat ganz gewiß nicht die Werke 
an die Stelle des Glaubens setzen wollen. •Was nützt es, meine Brüder, 
wenn einer sagt, er habe Glauben, und er hat nicht Werke? Kann etwa der 
Glaube ihn retten? . .. Zeige mir deinen Glauben ohne Werke, und ich 
werde dir aus meinen Werken den Glauben zeigen" (Jak 2,14. 18). Also 
Werke, Handeln nicht gegen oder ohne den Glauben, sondern als Aus- 
druck und Zeugnis des Glaubens. Bei Paulus Glauben nicht ohne Werke, 
bei Jakobus Werke als Bezeugung des Glaubens. Und doch zeigt sich bei 
beiden eine Spannung, die die Möglichkeit eines Gegensatzes von Theoria 
und Praxis, Glaube und Werk, Gontemplatio und Actio enthält. 

Wie schwer es ist, Glaube und Werk - vor allem, wenn daraus eine 
Lebensform als vita contemplativa und vita activa entsteht - in einer 



Otto Semmelroth 362 

echten Verbindung zu sehen und zu praktizieren, hat sich dann im Laufe 
der Geschichte christlicher Existenz immer wieder gezeigt. Die Frage, ob 
das kontemplative oder das aktive Leben wertvoller sei und dem Christen-, 
turn mehr entspreche, stellt sich in der Zeit der Patristik ebenso wie im 
Mittelalter. Ignatius von Loyola verlangt zwar das Ideal des Contempla- 
tivus in actione (betend im Tun), aber dessen Durchführung hat sich 
immer wieder als schwer erwiesen. Schon das Ringen mit der Frage zeigt, 
wie sehr man geneigt war, Glaube und Tat, Contemplatio und Actio als 
konkurrierende Haltungen nebeneinanderzustellen, statt in ihnen eine 
naturgemäße Zwei-Einheit zu sehen. Auch der integralistische Versuch, 
die Einheit dadurch herbeizuzwingen, daß man die Norm für alles Han- 
deln - auch bei innerweltlichen Sachbereichen - unmittelbar im Glauben 
sucht, ergibt keine echte Zwei-Einheit, sondern betont das eine auf Kosten 
des anderen. Unsere Zeit neigt zur anderen Seite: die Frage, ob die den 
Glauben vertiefende Doxa und Contemplatio oder aber die Activitas des, 
allerdings christlich bestimmten Handelns wichtiger sei, wird recht kate- 
gorisch und unbedenklich zugunsten der Tat beantwortet, ja die Doxa 
und ihre Rechtheit werden als einigermaßen unerheblich abgetan. 

Die Frage ist also recht akut; gibt es eine wirkliche innere Einheit jener 
beiden das christliche Leben bestimmenden Kräfte, der Doxa des Glaubens 
und der Praxis des vor Gott und in der Welt geführten Lebens? 

3. Die innere Verbindung von Doxa und Praxis 

a) Wenn wir der Frage nachgehen, welche Verbindung zwischen mensch- 
licher Praxis und von Gott empfangener Glaubens-Doxa bestehe, dann 
deuten schon die beigefügten Attribute eine notwendige Warnung an. 
Wie auch immer die Verbindung sein mag, sie darf den Unterschied von 
beiden nicht aufheben oder bagatellisieren. Paulus ist doch nicht zuletzt 
deshalb mit den Werken so hart ins Gericht gegangen, weil im Werk die 
Initiative beim Menschen liegt; er handelt und gibt. Im Glauben dagegen 
ist der Mensch Empfangender vor Gott, der sich und sein Heil offenbart 
und im Offenbaren auch schon mitteilt und dadurch den Menschen über- 
haupt erst zum rechten Werk befähigt. 

Eine kurze Abschweifung zu dem modernen Menschen und seinen Glau- 
bensschwierigkeiten ist hier angebracht. Sie wurzeln nicht nur darin, daß 
das Lebensgefühl des Menschen von heute ganz aufs Sichtbare und Vor- 
dergründige ausgerichtet und eingeschränkt ist. Mehr vielleicht noch darin, 
daß er einseitig auf die Tat aus ist. Er will die Welt nicht mehr •an- 
schauen", sondern gestalten und in ihr seine Werke ausführen. Das wäre 
so lange unproblematisch, als der Mensch sich bewußt wäre, daß er zwar 
durch sein Werk die Welt zu gestalten hat, aber niemals aus jener 



Orthodoxie und Orthopraxie 363 

schlechthin schöpferischen Kraft handelt, die Gott allein eigen ist. Der 
Mensch kann nicht voraussetzungslos schaffen, ohne selbst vor, nach und 
im Schaffen zu empfangen. Der Mensch muß wissen, daß sein schöpferi- 
sches Wirken nur im Empfangen möglich ist. Das Empfangen aber ist 
gerade die Haltung des Glaubens; d. h. nicht nur Bereitschaft, sachliche 
Materialien zu übernehmen, um aus ihnen seine Werke zu wirken, son- 
dern in seinem Wirken selbst zu empfangen, jenen Sinn nämlich, der in 
der Welt schon waltet, bevor der Mensch sein Werk in die Hand nehmen 
kann. Was der Mensch erreichtt ist nur so lange menschenwürdig, als er 
dabei dem vorgegebenen Sinn folgt, den er den Gesetzmäßigkeiten der 
Welt abliest; dabei aber gehorcht er in Wirklichkeit einem nicht mehr rein 
aus der Erfahrung und dem Experiment zu entdeckenden personalen, 
sinngebenden Wesen. Das ist die Haltung des Glaubens; sie darf nicht von 
der Haltung des Wirkens absorbiert werden, sondern muß dieser vorgege- 
ben bleiben, von ihr befolgt und echt von ihr unterschieden werden. Von 
beiden Seiten, vom Glauben des Menschen an Gott und vom Handeln des 
Menschen in der Welt her ist diese Verbindung zu betrachten. 

b) Die Dynamik des Glaubens führt den Glaubenden auch zur Tat. (Wohl- 
gemerkt: Hier geht es zunächst nur darum, daß überhaupt Glaube mit dem 
Handeln verbunden ist; noch nicht um die Frage, ob und wie der rechte 
Glaube, die Orthodoxie, zum rechten Handeln führt, menschliches Han- 
deln also zur Orthopraxie werden läßt.) Eine ergänzende und in diesem 
Sinne korrigierende Sicht des Glaubens gegenüber älteren Ansichten, wie 
sie die heutige Theologie wieder gewonnen, und die sich auch in der Dog- 
matischen Konstitution Dei Verbum niedergeschlagen hat, zeigt eindring- 
lich, wie sehr die Tat mit dem Glauben und dem Geglaubten verbunden ist. 

Einmal hat sich der Akzent beim Glauben von einer übermäßig sach- 
lichen und damit intellektuellen Deutung auf eine personalere Sicht des 
Glaubens verschoben, die den sachlich-erkenntnismäßigen Faktor zwar 
nicht leugnet, aber doch relativiert. Aus der Trilogie •Credere Deum, 
Credere Deo, Credere in Deum" (glauben, daß Gott ist; Gott Glauben 
schenken; an Gott und auf Gott hin glauben), deren drei Elemente alle 
den Glauben bestimmen, legt diese Betrachtungsweise den Ton vor allem 
auf das letzte. •Ich glaube an Dich" ist das Typische des Glaubens, wäh- 
rend die beiden anderen Elemente mit anderen Akten der menschlichen 
Erkenntnis gemein sind. Gewiß weckt Gott, dem man sich im Glauben 
hingibt, den Glauben durch seine offenbarende Mitteilung, in der er sich 
auch zu •erkennen" gibt. So ist mit dem •Ich glaube an Dich" selbstver- 
ständlich das •Ich glaube Dich und was Du über Dich offenbarend 
sagst" mit enthalten. Aber das Personale des •An Dich", •Auf-Dich-hin" 
steht im Vordergrund. 



Otto Semmelroth 364 

Hinzu kommt als Zweites, daß auch der geglaubte Gott selbst aus einer 
gewissen Distanz, aus einem •Gott-an-sich" mehr in die Nähe des •Für- 
uns" gerückt ist. Wir spüren wieder mehr, daß die biblische Selbstoffen- 
barung Gottes nicht so sehr ein Interesse an Gott, wie er in sich ist, wecken 
soll. Gott offenbart sich, indem er das Heil an seinem Volk und seinen 
Gliedern wirkt; und wenn er über sich selbst Mitteilung macht, dann vor 
allem über sich, wie er in der Geschichte seines Volkes gewirkt hat und 
wirkt. Das •Ich bin" als Selbstbezeichnung Gottes vor Moses (Ex 3,14) ist 
nicht so sehr als metaphysische Wesensbestimmung gemeint, sondern als 
•Ich bin, der da ist", der bei euch ist und an euch und für euch wirkt. 

Damit aber sind wir schon durch den Glauben an Gott, der sich eben als 
an der Welt tätiger Gott offenbart, auf die Tat verwiesen. Die Antwort 
unseres Glaubens muß ja in ihrer Struktur vom Wort der Offenbarung 
Gottes bestimmt sein. Dieses weist uns aber auf den schaffenden und heil- 
wirkenden Gott hin, •dessen Offenbarung sich in Wort und Tat ereignet", 
wie das Zweite Vatikanische Konzil (Dei Verbum, Art. 2) betont. Der auf 
Gottes Offenbarung hörende Glaube muß zur Antwort im Wort des Gebe- 
tes und in der Tat des Lebens führen. Die Doxa des Glaubens verlangt 
also, recht verstanden, die Verbindung mit der Praxis des Lebens. 

c) Umgekehrt weist auch die Praxis des Lebens, wenn sie richtig verstanden 
wird, auf den Glauben als Voraussetzung und begründende Tiefe hin. 

Das menschliche Handeln ist wesentlich Handeln in und an der Welt. 
Dies wird heute weithin durch einen Begriff gedeutet, der wegen seiner 
Vieldeutigkeit gleicherweise die Zustimmung wie den Widerspruch derer 
erfährt, denen es zwar um ein Handeln in der Welt, aber aus christlichem 
Glaubensbewußtsein zu tun ist: Säkularisierung. Dieses Wort - fürchten 
die einen - löst das menschliche Handeln von aller Rücksicht auf eine von 
Gott kommende Norm. Säkularisierung - so fürchten die anderen - stellt 
den Menschen in die Schizophrenie einer doppelten Wahrheit: als ob der 
Mensch im weltlichen Bereich rein innerweltlichen Gesetzmäßigkeiten zu 
folgen hätte, in denen Gott nicht sichtbar wird, während ihm daneben 
eine religiös-sittliche Lebensführung obliegt, in der er Gott auf Du und Du 
gegenübersteht. 

Nun ist es bemerkenswert, daß das berechtigte Anliegen der Säkulari- 
sierung - bis zur Behauptung der •Autonomie der irdischen, innerwelt- 
lichen Sachbereiche" - auch vom Zweiten Vatikanischen Konzil in einer 
Weise vertreten worden ist, die zeigt, daß diese innerweltliche Sachauto- 
nomie weder im Gegensatz zu dem Gott geschuldeten Dienst steht, noch 
wie ein zweites Gleis neben ihm verläuft. Die Kirche kann und muß eine 
echte Autonomie der innerweltlichen Sachbereiche bejahen, kraft deren 
der Mensch, um sein Leben innerhalb der Welt sachlich richtig zu vollzie- 



Orthodoxie und Orthopraxie 365 

hen, eben die Welt und die ihr innewohnende Sachstruktur befragen muß 
und nicht jenes Gotteswort, das er glaubend annimmt; auch im Ablesen 
der innerweltlichen Gesetzmäßigkeiten wird letztlich Gott angetroffen. 
Er hat die Welt sinnerfüllt geschaffen, daß der Mensch gleichzeitig 
sachgerecht und dem göttlichen Schöpfer gehorsam handelt, wenn er den 
Strukturen der Welt entspricht. 

Was man heute nicht selten so schockierend •christlichen Atheismus" 
nennt, darf nicht heißen, die Wirklichkeit Gottes zu leugnen oder im Han- 
deln an und in der Welt Gott aus dem Blick zu verlieren. Es heißt viel- 
mehr, daß christlicher Schöpfungs- und Weltglaube nicht Gott als Deus ex 
machina oder sein Wirken als eine Art metaphysischen Subsidiaritäts- 
prinzips neben den innerweltlichen Kräften und Gesetzesmäßigkeiten be- 
trachten darf. Vielmehr sieht er die Weltgesetzlichkeit als Ausdruck und 
Gefäß des göttlichen schöpferischen Wirkens und als Gottes Sinnhaftig- 
keit in dieser Welt an; gerade der gehorsame Glaube an den Schöpfergott 
verlangt die Befolgung der innerweltlichen Eigengesetze. Säkularisierung 
also als Hinwendung zur Welt, eben weil und insofern in ihr Gott seinen 
schöpferischen Willen niedergelegt hat. 

Hatten wir vorhin gesehen, daß der Glaube an Gott auf die Tat als 
seine Konsequenz und Konkretisierung drängt, so muß sich das Handeln 
in und an der Welt für den christlich Glaubenden als Begegnung mit Gott 
verstehen, da es den von Gott der Welt eingestifteten Gesetzmäßigkeiten 
folgt. Was schlagwortartig christlicher Atheismus oder Tod Gottes ge- 
nannt wird, ist in Wahrheit oft genug ein Finden Gottes in der Welt, die 
Gott nicht nur von außen schafft und durchwirkt, sondern zuinnerst durch- 
lebt. Gerade aber um das zu vollziehen, braucht es die Begegnung mit dem 
Du Gottes in ausgesparten Zeiten und Räumen, im ausdrücklichen Gebet 
und Gottesdienst; anders würde man ihn in der weltlichen Sache und den 
logischen Sachverhalten verlieren. Auch Gott begegnet uns nicht nur in der 
von ihm geschaffenen und durchwirkten Welt, sondern sehr •gegenständ- 

lich" in Jesus Christus. 

II. Orthodoxie und Orthopraxie 

Glaube und Tat sind nun in unserem Thema beide mit dem Attribut 
•orthos" gekennzeichnet. Wir haben uns zu fragen, ob diese gemeinsame 
Kennzeichnung die Themenkreise nur nebeneinanderstellt, sie gleichsam 
parallelisiert, so nämlich, daß die Richtigkeit der Orthodoxie von die- 
sen, und die Richtigkeit der Orthopraxie von jenen Maßstäben bestimmt 
sei; oder ob gerade durch das Orthos-sein, das •Richtig-sein" beide Be- 
reiche innerlich miteinander verbunden sind. Vielleicht ist auch zu diffe- 



Otto Semmelroth 366 

renzieren, daß gewisse Bereiche des Handelns direkt, andere dagegen gar 
nicht oder nur indirekt von der Richtigkeit des Glaubens beeinflußt wer- 
den. Ähnliches wäre umgekehrt, bezüglich der Bedeutung der Orthopraxie 
für die Orthodoxie, zu erfragen. Wir wollen in folgenden zwei Schritten 
vorangehen: Zunächst müssen wir überlegen, was Orthodoxie ist und 
welche Bedeutung dem Bemühen um sie zukommt; und welchen Normen 
das Handeln folgen muß, um Orthopraxie zu sein. Zweitens müssen wir 
nach der Beziehung beider zueinander fragen. 

1. Was sind und was bedeuten Orthodoxie und Orthopraxie? 

a) Was Orthodoxie will, macht das Wort selbst schon deutlich. Ein Band 
des Hauptwerkes von Johannes von Damaskus, dem Kirchenvater des 
8. Jahrhunderts, ist betitelt •Ekthesis tes orthodoxou pisteos", Expositio 
fidei orthodoxae; die Kirchen des Ostens nennen sich orthodoxe Kirchen. 
Aber schon das Neue Testament bezeugt die mit diesem Wort gemeinte 
Sache und deren Wichtigkeit: •Hab acht auf dich selbst und die 
Lehre, halte dich daran", •bewahre das anvertraute Gut" mahnen die 
Pastoralbriefe (1 Tim 4,16; 6,20; 2 Tim 1,14). Heute, wo Glaube gern 
auf das Wissen um das Geliebtsein von Gott reduziert oder als mehr oder 
weniger inhaltlose Haltung der Empfangsbereitschaft und Hingabe gegen- 
über Gott verstanden wird, verblaßt das Bemühen um Orthodoxie. Es ist 
wichtig, daß man den Glauben nicht nur als Was-Glaube, sondern als Du- 
Glaube deutet. Nur darf Glaube als Hingabe an das göttliche Du nicht 
einfach den Glauben verdrängen, der die von diesem göttlichen Du ge- 
offenbarten Inhalte im Wort der Aussage entgegennimmt. Das, was zu 
glauben ist, der geprägte Inhalt, wurde seit alters in den Glaubensartikeln 
des Credo zum Ausdruck gebracht und kam durch das meditative Umgehen 
der glaubenden Kirche mit dem ursprünglichen Glaubensgut zur Entfal- 
tung, auch im Sinn einer Vermehrung der satzhaft geprägten Glaubensaus- 
sagen; an ihm und in seiner Annahme allein kann sich das Gespräch der 
Kirche und durch ihre Vermittlung des einzelnen mit dem sich offenbaren- 
den Gott vollziehen. Man müßte doch aus dem liebenden Gespräch unter 
Menschen wissen, daß sich die Liebe, die in diesem Gespräch zum Aus- 
druck kommt, konkretisiert im Bemühen, zu verstehen, was der Gesprächs- 
partner sagt und mit seinen Worten meint, um dann das eigene Wort zur 
echten Antwort werden zu lassen. 

Im Falle eines inhaltlosen Du-Glaubens wäre Ortho-doxie keine wichtige 
Sache. Das Bemühen um die Rechtheit, das Orthös-sein des Glaubens 
erstreckt sich dann nicht auf korrekt aufgenommene Inhalte, sondern 
auf   die   Art   und   Weise,   wie   man   sich   im   personalen   Verhalten 



Orthodoxie und Orthopraxie 367 

dem im Werk der Heilsgeschichte und seiner Gnade sich mitteilenden 
Gott öffnet und im Verhalten und Werk des Lebens antwortet. Ein inhalt- 
liches Verständnis von Orthodoxie gilt auch tatsächlich vielen als lebens- 
fremde Theorie und Theologengezänk; um so mehr, als die Glaubens- 
inhalte und ihre theologische Deutung nicht durch Erfahrung, experimen- 
telle Erprobung, wiederholbares Demonstrieren erwiesen werden können. 

Das für den heutigen Menschen gültige Gottesverständnis bezeichnen 
manche als Atheismus und begründen es mit der Aussage •Gott ist tot". 
Damit will von einem Großteil der Theologen die Existenz Gottes ebenso 
wenig geleugnet werden, wie der im Altertum angeklagte Atheismus der 
Christenheit den einzigen und wahren Gott leugnen wollte; auch damals 
lehnte man nur polytheistische Vermenschlichung und abergläubische 
Verdinglichung Gottes ab. Natürlich liegt in dem Programm •Gott ist 
tot" oder •Gott ist anders" und in der Forderung •honest to God" die 
Gefahr einer Sublimierung und einer Spiritualisierung, die mit der Mög- 
lichkeit, Gott durch Aussagen in den geistigen Griff des Menschen zu 
bekommen, auch die Mitte des christlichen Offenbarungsglaubens selbst, 
die Menschwerdung Gottes in Jesus Christus, erschüttert und leugnet. Das 
Bemühen um Orthodoxie muß diesem spiritualistischen Purismus zum 
Erzfeind werden. Denn das •orthodoxe" Bemühen um die Richtigkeit des 
Glaubens weiß sich darin begründet, daß Gott selbst seinem Wesen und 
Wirken die Gestalt menschlicher kategorialer Aussagen gegeben hat; 
um deren korrekte Bewahrung hat sich der Mensch als Glaubender zu 
bemühen. Aber schon das Bemühen selbst um Orthodoxie wird zuweilen 
als heterodox angesehen; denn der Versuch, Gott und sein Wirken in 
Aussagen einzufangen, die sich als orthodox, als •richtig", ausgeben dür- 
fen, so meint man, verfälsche die Wahrheit Gottes. 

Die Schwierigkeit, vor der wir stehen, ist auch in der Heiligen Schrift 
bekannt. Das Alte Testament hat die Verbildlichung und Versichtbarung 
Gottes deutlich genug abgelehnt, und im Alten wie im Neuen Testament 
wird die Aussage über Gott und sein Wirken immer von neuem ins Sym- 
bol und Zeichen gehüllt; in ihnen nämlich entsteht die Versuchung, man 
könne Gott adäquat erfassen, nicht so leicht wie im begrifflichen Wort. 
Und wenn Johannes vom Sohn Gottes als dem Wort spricht, dann 
ist das eben nicht so sehr ein Wort, das jemand formulierend aus- 
spricht, sondern das Wort, das der Sohn Gottes als menschgewordener 
ist. So weit, so richtig. Aber im Logos ist nun - das ist die andere Seite der 
biblischen Gottesverkündigung - tatsächlich eine Verleiblichung und Ver- 
gegenständlichung Gottes eingetreten, in der sich Gott selbst der Gefahr 
ausgesetzt hat, in menschliche Kategorien verkleinert zu werden. Man 
kann also nicht mehr die Gottesvorstellung so weit reinigen, bis Gott als 



Otto Semmelroth 368 

Toter zurückbleibt; mit anderen Worten, man kann ihn nicht mehr aus 
dem Raum menschlicher Objekt-Vorstellung entfernen, denn er selbst hat 
sich in sie hinein entäußert. Man kann Gott nicht einfach nur als den 
•ganz Anderen" proklamieren und alle vergegenständlichenden Vorstel- 
lungen als nicht •honest to God" ablehnen. Liegt nicht eine Vermessen- 
heit darin, jene Entäußerung Gottes als veraltet und mythologisch zu 
deklarieren, in die er sich selbst nach dem Zeugnis von Phil 2, 6-8 in Jesus 
Christus begeben hat? Diese Kenosis aber ist die Möglichkeit und stellt 
die Aufgabe, über Gott Aussagen zu machen, die der Prüfung auf 
Ortho- oder Heterodoxie offen sind. Zur Orthodoxie des Sprechens über 
Gott gehört allerdings beides: Man kann und muß ihn einerseits so 
in menschliches Sprechen fassen, daß die Frage nach Orthodoxie oder 
Heterodoxie berechtigt ist; aber alle Orthodoxie des Sprechens über 
ihn muß sich anderseits bewußt bleiben, daß sie Gott und sein Wirken 
nicht so erfaßt hat, wie sie wirklich sind, sondern so, wie man im Men- 
schen Jesus Gott aufnimmt; so nämlich, daß, wer ihn sieht, den Vater 
sieht (vgl. Jo 14,9), und doch so, daß Gott unvermischt etwas anderes 
bleibt als das Menschsein Jesu Christi. 

b) Auch bei der Orthopraxie fragen wir nach jenem Bereich, den die 
Parallelität zur Orthodoxie nahelegt; das heißt, wir fragen, ob mensch- 
liches Handeln für den Christen dadurch oder nur dadurch zur Ortho- 
praxie wird, daß es von der Orthodoxie bestimmt wird. Man könnte sich 
hier auf das paulinische Wort berufen: •Alles, was nicht aus dem Glau- 
ben geschieht, ist Sünde" (Rom 14,23). Heißt das nicht, daß eine Tat, die 
nicht den Normen entspricht, die der Glaube erkennen läßt, Sünde sei? 
Nun gibt es aber eine unendliche Fülle von Handlungen, die der Mensch 
im Laufe seines Lebens und Alltags aus gewissenhafter Entscheidung 
vollziehen muß, ohne daß sie unmittelbar in den Glaubensbereich gehören 
und •religiös-sittliche Handlungen" sind. Was kann dann noch besagen, 
daß sie •aus dem Glauben" vollzogen werden müssen? Ist alles Handeln 
des Christen das Handeln eines Glaubenden? Der Christ ist doch immer 
und nicht nur im Augenblick gewisser Betätigung ein Glaubender. Wenn 
aber die Normen des Glaubens die ausdrückliche Gottbegegnung des 
Menschen aussagen, dann könnte der Gedanke entstehen, daß das welt- 
immanente Handeln überhaupt nicht unter die Normgebung des Glau- 
bens falle. In Wirklichkeit gibt es diese Alternative chemisch rein nicht. 
Nur eine klare Sicht der Verhältnisse kann sowohl einen falschen Integra- 
lismus wie eine Schizophrenie zweier voneinander getrennter Bereiche 
vermeiden. Genau dies liegt in der Frage nach dem gegenseitigen Ver- 
hältnis von Orthodoxie und Orthopraxie. 



Orthodoxie und Orthopraxie 369 

2. Wechselseitiges Verhältnis von Orthodoxie und Orthopraxie 

a) Welche Bedeutung nun hat, so ist zuerst und einfacher zu fragen, die 
Orthodoxie für die Orthopraxie? Wird von der inhaltlichen Rechtheit des 
Glaubens die Richtigkeit des menschlichen Handelns bestimmt? 

(I) Zunächst ist der direkte integralistische Einfluß zu negieren, das heißt 
jener •religiöse Totalitarismus, der aus dem Glauben (allein) die Ant- 
wort auf alle Fragen des privaten und öffentlichen Lebens entnehmen 
will, folgerecht den verschiedenen Kultursachbereichen nicht nur die abso- 
lute, sondern auch eine relative Eigenständigkeit abspricht und sie (oder 
mindestens die Betätigung der Gläubigen in diesen Bereichen) grundsätz- 
lich der potestas directa der Kirche unterstellen will" (O. v. Nell-Breuning, 
in: LThK 2V, 717). Auf den ersten Blick mag es widersprüchlich erschei- 
nen, daß es ausgerechnet in einer Zeit, da man im Katholizismus das Glau- 
bensleben wie ein Getto von der kulturellen, politischen, gesellschaftlichen, 
wirtschaftlichen Welt abschirmte, dennoch katholische Parteien, katho- 
lische Gewerschaften, katholische kaufmännische Vereine, katholische 
Sportvereine usw. gab, das heißt Organisationen weltlicher Art, die sich 
mit dem Programmwort katholisch als vom Glauben normiert bekannten. 
Aber gerade weil man aus dem weltlichen Bereich Stücke in den katho- 
lisch-kirchlichen Bereich hereinholte, wurde das Getto gewissermaßen 
autark und dadurch verstärkt. Kirchliches Leben sollte nicht nur dem Got- 
tesverhältnis, das durch Jesus Christus über die innerweltliche Gottbegeg- 
nung hinausgehend sich in gnadenhafter Ausdrücklichkeit greifbar ge- 
macht hatte, in der kirchlichen Gestalt die ihm entsprechende Konkretheit 
geben, um dadurch den Menschen so zu bestimmen und zu prägen, daß er 
in der Kraft dieser Greifbarkeit auch in den weltlichen Berufs- und Lebens-, 
bereichen die Spuren Gottes und seines Willens aufzuspüren fähig sei. 
Vielmehr suchte man die weltlichen Lebensbereiche nach Möglichkeit so 
tief in den kirchlichen Bereich hereinzuholen, daß der Vollzug des inner- 
weltlichen Lebens zu einer Art Vollzug des Glaubens wurde. Die moderne 
Säkularisierungstendenz ist eine verständliche Reaktion auf diesen Ver- 
such der Sakralisierung der Welt durch ihre Integration in den kirchlichen 
Bereich. Der Christ muß den innerweltlichen Sachbereichen jene Autono- 
mie belassen, die die Pastoralkonstitution Gaudium et Spes des Zweiten 
Vatikanischen Konzils (Art. 36) aufträgt. Autonomie bezieht sich auf die 
in den Sachbereichen selbst liegende und aus ihnen aufzuspürende Gesetz- 
lichkeit. Sie ist vom Schöpfergott eingestiftet und stellt deshalb dem Chri- 
sten die Aufgabe, die Gestalt seines innerweltlichen Handelns an den 
Gesetzmäßigkeiten der innerweltlichen Sachbereiche zu messen. Gerade 
der Glaube an die Welt als Schöpfung Gottes verlangt, eben aus dieser 



Otto Semmelroth 370 

Welt zu ergründen, wie sie in ihren wirtschaftlichen, politischen, kulturel- 
len, künstlerischen, medizinischen Bereichen zu gestalten und zu entwickeln 
sei. 

(II) Den Integralismus der totalen Verkirchlichung ablehnen, heißt aber 
nicht, jede Beziehung und jeden Einfluß der Orthodoxie auf die Ortho- 
praxie ablehnen. 

(1) Zunächst umfaßt die Praxis des Menschen nicht nur sein Handeln in 
und an der Welt, sondern auch sein religiöses Handeln, das sich unmittel- 
bar aus den Gegebenheiten des Glaubens ergibt. Wer zum Beispiel an 
Gott als personalen Schöpfer und Herrn, an den Vater und seinen Sohn 
Jesus Christus, der uns im Heiligen Geist an seinem inner-dreifaltigen 
Leben teilnehmen läßt, glaubt, der muß seinem Verhalten gegenüber die- 
sem Gott eine bestimmte Gestalt geben. Die Notwendigkeit des Gebetes, 
der Du-Anrede an Gott, ergibt sich zum Beispiel daraus. 

(2) Eine andere Rolle spielt der rechte Glaube für das Handeln in den 
Bereichen der Welt. Orthopraxie heißt hier, den sachlichen Gesetzen des 
jeweiligen Tätigkeitsbereichs entsprechen. Aber das ist nicht alles. Der 
Handelnde ist ein ganzheitliches, in sich einiges Subjekt. Als dieser eine 
Mensch ist er auch von seinem Glauben an Gott und die Offenbarung 
geprägt. Für ihn ist das Handeln nur dann voll und ganz recht, wenn er 
zwar die innerweltlichen Eigengesetzlichkeiten befolgt, aber diese Eigen- 
struktur nicht als etwas auswertet, das mit Gott nichts zu tun hat. Viel- 
mehr weiß er sich in ihr Gott gehorsam, dessen Schöpferplanung und 
Wille die Welt so angelegt hat, wie sie sich in ihren Gesetzmäßigkeiten 
und Entwicklungen darbietet. 

So gesehen, gehört doch •alles", auch die innerweltlichen Handlungen, 
zu dem, was •aus dem Glauben" zu vollziehen ist, wenn es nicht Sünde 
sein soll. •Aus dem Glauben" heißt dann nicht, daß man in den Aussagen 
der göttlichen Heilsoffenbarung Anweisungen finde für die Art, wie mit 
den Dingen der Welt recht, also sachgemäß, umzugehen ist. Die inner- 
weltliche Orthopraxie ist keine Sache des Glaubens, sondern der Sach- 
kenntnis, Erfahrung und der Ehrfurcht. Wohl aber ist der Glaube auch 
für das rechte Handeln in der Welt wichtig, insofern er den Bezug der 
Welt und ihrer Eigengesetzlichkeit auf den schaffenden Gott erspüren 
läßt. 

b) Wie steht es nun um die Bedeutung der Orthopraxie für die Ortho- 
doxie? Kommt auch ihr umgekehrt eine Rolle für die Orthodoxie zu? 

(I) Ähnlich wie im vorigen müssen wir mit einer negativen Feststellung 
beginnen. Die Bedeutung des rechten Handelns für den rechten Glauben 
kann nicht so weit gehen, daß aus dem Handeln die Inhalte des Glaubens 



Orthodoxie und Orthopraxie 371 

gewonnen werden. Dann würde der Glaube zu etwas wie einem ideologi- 
schen Überbau; das Handeln, das aus reiner Praxis und Nützlichkeit oder 
gar Willkür seinen Sinn nähme, würde von ihm nachträglich mit einer 
Begründung versehen, die nicht so sehr als Fundament, sondern als lufti- 
ger, aber nicht viel bedeutender Überbau wirkte. Es wäre etwas von jenem 
Existentialismus, der menschliches Handeln keinem vorgegebenen Sinn 
folgen, sondern den Sinn vom Handeln selbst setzen läßt. Daß eine solche 
Umkehrung der Prävalenz von Glaube und Handeln keine bloße Kon- 
struktion, sondern im Leben der Menschen weidlich praktiziert wird, be- 
weist unsere Erfahrung mit uns selbst und mit anderen wohl hinrei- 
chend. 

(II) Diese Reserve aber darf nicht dazu führen, den Einfluß zu übersehen 
oder gering zu veranschlagen, den das Tun und vor allem das Bemühen 
um das rechte Handeln - •recht" sowohl im sittlichen wie im sachgemäßen 
Sinn - auf den Glauben und das Bemühen um seine Rechtheit ausübt. Der 
Glaube ist keine akademische Erkenntnis, sondern wird nur im Tun wirk- 
lich. Er empfängt eine Wahrheit, die man tun muß (vgl. Jo 3, 21). 

(1) Besonders deutlich wird das vom Negativen her. Jeder Seelsorger 
erfährt, wie tief mangelnde Bereitschaft zum rechten Handeln vor Gott, 
wie sehr sittliche Fehlhaltungen die Bereitschaft zum Glauben gefährden 
oder zerstören. Und das nicht allein in letzter Radikalität, wenn auf dem 
eingeschlagenen falschen sittlichen Weg und durch seine Wegweisung auch 
der ursprünglich immer noch festgehaltene Glaube verloren wird. Die feh- 
lende Bereitschaft zur Konsequenz in den Entscheidungen des Lebens und 
Handelns schickt ihre Wirkung schon voraus. Der Mensch, der zur Ent- 
scheidung für Gott und seinen Willen nicht bereit ist, hat ein Gespür für 
das Engagement, das vom Glauben her auf ihn zukommt. Fehlt ihm die 
Bereitschaft zum entsprechenden Sich-engagieren und Handeln, so wird 
aufgrund dieses Gespürs auch der Glaube in ihm keine Wurzeln schlagen. 

(2) Die Zusammenhänge sind aber positiver Art. Ja, das eben Gesagte ist 
nur die Kehrseite der positiven Zusammenhänge. Die Art, wie in der 
theologischen Arbeit die Glaubwürdigkeit und Glaubenspflicht vor der 
Behandlung der Inhalte des Glaubens begründet wird, erweckt den An- 
schein, als könne ein abwesender Glaube durch wissenschaftliche Begrün- 
dung erworben werden. Die theologische Wissenschaft meint das anders. 
Und die Wirklichkeit zeigt, daß es sich auch anders verhält. Das Verhält- 
nis vom Nicht-Glauben oder Glaubenszweifel zum Glauben besteht nicht 
darin, daß man sich erst einmal distanziert dem Lebensbereich des Glau- 
bens gegenüberstellt, die Argumente für oder gegen den Glauben abwägt 
und dann die Konsequenz zieht, Glaubender zu werden oder Nichtglau- 



Otto Semmelroth 372 

bender zu bleiben. Zum Werten der Argumente gehört der Vollzug des 
Glaubens, wenigstens der ernst und aufrichtig gemeinte Versuch dazu. 
Man muß sich in den Strahlungsbereich des Glaubenslebens begeben; man 
muß - auch was die Glaubensinhalte anbelangt - den Glauben vollziehen, 
um seiner Wirklichkeit innezuwerden. Man kann nur wissen, was an- 
Gott-glauben besagt, wenn man mit ihm als personaler Wirklichkeit 
umgeht. Man muß die Kirche glauben, indem man sie nicht primär als 
Gegenstand betrachtet, sondern ihr Leben mitlebt; auch die Kritik an 
der Kirche wird nur von dem wahrheitsgemäß vollzogen, der sich ihr nicht 
gegenüberstellt, sondern in ihr lebt. 

(III) Schließlich hat das Bemühen um rechtes Handeln, um Orthopraxie, 
für den rechten Glauben auch im innerweltlichen, also nicht direkt die 
Normen des Glaubens befolgenden Handeln, Bedeutung, zumindest in 
folgendem Sinn. 

Der Mensch, der sein Werk in den Bereichen der Welt gut und richtig 
ausübt, bekommt gerade durch dieses Engagement Schwierigkeiten mit 
seinem Glauben. Das hat natürlich auch seinen vordergründigen Grund 
darin, daß ihn die Dinge des Erfahrungsbereiches, mit denen er tagaus, 
tagein umzugehen hat, so engagieren, daß er keine Zeit, keine Ruhe und 
vor allem kein Gespür mehr für irgend etwas hat, was dahinter liegt. Eine 
tiefere Ursache findet sich aber nicht selten darin, daß die menschliche 
Haltung des Wirkens in der Welt die des Aktiven, des Selbst-Gestalten- 
den und damit auch Bestimmenden ist, während die Haltung des Glau- 
bens zunächst einmal die des Empfangenden und Sich-Bestimmen-Lassen- 
den ist. Je ausgeprägter daher der Umgang mit den Dingen der Welt und 
das schaffende, gestaltende Wirken in ihr ist, desto fremder mag die Hal- 
tung des Glaubens werden. 

Die Schwierigkeiten des in der Welt Handelnden gegenüber seinem 
christlichen Glauben kommen aber oft auch von da her, daß er in dieser 
Welt Erfahrungen macht, Modelle entwickelt, Ergebnisse feststellt, die 
mit dem, was er von seinem Glauben her überkommen hat oder zu haben 
meint, nicht mehr zusammenpassen. Bei solchem Widerstreit wird der 
Glaube, weil die Erfahrung der Welt und ihrer Gesetzlichkeiten sehr viel 
eindringlicher, unübersehbarer sich aufdrängt, den Kürzeren ziehen. 
Diese Schwierigkeiten erwachsen in sehr vielen, ja den meisten Fällen 
daraus, daß die Kenntnis des eigentlichen Glaubensgutes und seiner wah- 
ren Geheimnisse hinter den wachsenden Kenntnissen im Bereich des welt- 
lichen Handelns erschreckend zurückgeblieben ist. Das kann dann eben 
nur durch Hinwendung zum Glauben und durch aufrichtiges Bemühen 
um die rechte Kenntnis seiner Inhalte, also um Orthodoxie im vollen und 
tiefen Sinn des Wortes, behoben werden. 



Der hl. Karl Borromäus 373 

Audi von da her also müßte das Bemühen um Orthopraxie zum Bemü- 
hen um Orthodoxie führen. Das ist allerdings kein notwendig wirkender 
Zusammenhang, es sei denn, man verstehe notwendig im Sinne der 
Wende einer Not, die aus persönlicher Verantwortung und sittlicher Ent- 
scheidung gesucht wird. - 

Orthodoxie und Orthopraxie sind nicht dasselbe. Sie steigen auch nicht 
gemeinsam und gleichzeitig mit der Naturnotwendigkeit kommunizieren- 
der Röhren. Das Kommunizieren von beiden muß die Frucht persönlicher 
Bemühung sein, die allerdings als sittliche Pflicht jedem obliegt; leben 
wir doch in einer Welt, aus der wir uns nicht entfernen können, und vor 
einem Gott, der uns in seiner Offenbarung, Antwort heischend, angerufen 
hat. 

Der hl. Karl Borromäus • neu gesehen 
Hubert Jedin, Bonn 

Am 21. September 1610 legte Papst Paul V. im Konsistorium den Kardi- 
nälen die Frage vor, ob der im Jahre 1584 verstorbene Erzbischof von Mai- 
land und Kardinal Karl Borromäus kanonisiert werden könne. Jeder Kar- 
dinal gab sein Votum ab. Kardinal Robert Bellarmin führte aus: Heilige 
Bekenner sind diejenigen, die Christi Botschaft durch ihr Leben bekennen. 
Diese Botschaft besteht in vier Dingen: Liebe zu Gott, Liebe zum Nächsten, 
Verachtung der Welt und seiner selbst. Alle diese vier Bedingungen waren 
bei Borromäus wunderbar erfüllt: Er war ein Mann des Gebetes und der 
Betrachtung, mit denen er zuweilen ganze Nächte zubrachte; aus Liebe zu 
den Armen gab er seinen Besitz hin und stand während der Mailänder 
Pestepidemie den Kranken unter Lebensgefahr bei; er verzichtete auf den 
größten Teil seiner reichen Pfründe und übte härteste Askese, indem er 
streng fastete, auf dem Boden schlief und sich kasteite. 

Das Votum Bellarmins übertreibt in keinem Punkt, es ist in seiner Wahr- 
heit unangreifbar. Aber es enthistorisiert das Bild des hl. Borromäus und 
reduziert es auf das mittelalterliche Heiligenideal, auf den Besitz von Tu- 
genden. Dieser Prozeß der Enthistorisierung hatte schon früher eingesetzt. 
Einer der engsten und vertrautesten Mitarbeiter des Kardinals, Carlo Bas- 




