Der hl. Karl Borromdus 373

Auch von da her also miifite das Bemiihen um Orthopraxie zum Bemii-
hen um Orthodoxie fithren. Das ist allerdings kein notwendig wirkender
Zusammenhang, es sei denn, man verstehe notwendig im Sinne der
Wende einer Not, die aus personlicher Verantwortung und sittlicher Ent-
scheidung gesucht wird. —

Orthodoxie und Orthopraxie sind nicht dasselbe. Sie steigen auch nicht
gemeinsam und gleichzeitig mit der Naturnotwendigkeit kommunizieren-
der Rohren. Das Kommunizieren von beiden muf die Frucht personlicher
Bemiihung sein, die allerdings als sittliche Pflicht jedem obliegt; leben
wir doch in einer Welt, aus der wir uns nicht entfernen kénnen, und vor
einem Gott, der uns in seiner Offenbarung, Antwort heischend, angerufen
hat.

Der hl. Karl Borromius — neu gesehen

Hubert Jedin, Bonn

Am 21. September 1610 legte Papst Paul V. im Konsistorium den Kardi-
nilen die Frage vor, ob der im Jahre 1584 verstorbene Erzbischof von Mai-
land und Kardinal Karl Borromaus kanonisiert werden konne. Jeder Kar-
dinal gab sein Votum ab. Kardinal Robert Bellarmin fiihrte aus: Heilige
Bekenner sind diejenigen, die Christi Botschaft durch ihr Leben bekennen.
Diese Botschaft besteht in vier Dingen: Liebe zu Gott, Liebe zum Nachsten,
Verachtung der Welt und seiner selbst. Alle diese vier Bedingungen waren
bei Borromius wunderbar erfiillt: Er war ein Mann des Gebetes und der
Betrachtung, mit denen er zuweilen ganze Nachte zubrachte; aus Liebe zu
den Armen gab er seinen Besitz hin und stand wihrend der Maildnder
Pestepidemie den Kranken unter Lebensgefahr bei; er verzichtete auf den
grofiten Teil seiner reichen Pfriinde und iibte hirteste Askese, indem er
streng fastete, auf dem Boden schlief und sich kasteite.

Das Votum Bellarmins iibertreibt in keinem Punkt, es ist in seiner Wahr-
heit unangreifbar. Aber es enthistorisiert das Bild des hl. Borroméaus und
reduziert es auf das mittelalterliche Heiligenideal, auf den Besitz von Tu-
genden. Dieser Prozef} der Enthistorisierung hatte schon frither eingesetazt.
Einer der engsten und vertrautesten Mitarbeiter des Kardinals, Carlo Bas-



Hubert Jedin 374

capé, hatte im Jahre 1590 seine, aus genauer Kenntnis der Personlichkeit
geschopfte Biographie abgeschlossen, die seinen Werdegang und sein Wir-
ken, auch die Widerstande, auf die er stiefl, wahrheitsgetreu, wenn auch
voller Bewunderung schilderte. Sie stiefl in Rom bei der Zensur auf Schwie-
rigkeiten und wurde zunichst in Ingolstadt lateinisch gedruckt. Als einige
Jahre spiter die italienische Ausgabe erscheinen sollte, lief ausgerechnet
der Historiker Baronius dem Verfasser sagen, er mége doch den histori-
schen Teil weglassen.

Bellarmin und Baronius wiinschten also ein Heiligenportrit im traditio-
nellen Sinn, das nicht mehr das Werden des Heiligen verfolgte, nichts
mehr von den Widerstanden berichtete, die er zu tiberwinden hatte und an
denen er gewachsen war; vor allem sahen sie nicht mehr, aus welcher Wur-
zel die Heiligkeit Borromaus’ hervorwuchs: aus der vollstindigen Hingabe
der ganzen Personlichkeit an das bischofliche Hirtenamt. Der Prozefl der
Enthistorisierung, den man bei Bellarmin und Baronius beobachten kann,
wird schon seit rund hundert Jahren rickgédngig gemacht; man kann ihn
z.B. in der Skizze feststellen, die Pastor im IX. Band seiner Papstgeschichte
von Borromius entworfen hat. Aber erst die Forschung der beiden letzten
Jahrzehnte hat, teils durch die Publikation neuer Quellen, teils durch die
Untersuchung der kirchlichen Zusténde in Mailand und in der Universal-
kirche neue Elemente fiir die Beurteilung bereitgestellt, vor allem aber von
der Ekklesiologie her tiefere Einsichten in seine Ziele und Motive gewon-
nen*. Die Folge ist nicht etwa eine Umwertung seiner Personlichkeit, wohl
aber eine neue Deutung. Sie ist noch nicht in das allgemeine Bewuf}tsein

* Meine, im Lexikon fiir Theologie und Kirche 11 612 gegebene Literaturiibersicht ist weit
iiberholt durch die bis 1964 reichende Ubersicht iiber die Quellen und die Literatur zum
Leben und Nachwirken des hl. Karl Borromdus im Anhang zu der im Auftrag des gegen-
wirtigen Erzbischofs von Mailand, Kardinal Giovanni Colombo, von mehreren Mitarbei-
tern besorgten Neuausgabe der iltesten und verhiltnismifig zuverldssigsten Biographie
des Heiligen: Carlo Bascapé, Vita ¢ opere di Carlo Arcivescovo di Milaro, Cardinale di
S. Prassede, Mailand 1965. Die Neuausgabe bringt sowohl den lateinischen, erstmals in
Ingolstadt 1592 gedruckten, wie den spiter publizierten italienischen Text, erldutert durch
zahlreiche Anmerkungen {von dem Mailinder Kirchenhistoriker Enrico Cattaneo) und
bereichert durch eine Chronologie des Lebens Borromeos und die oben erwihnte Biblio-
graphie bis 1964 {(von dem Kirchenhistoriker des Mailidnder Priesterseminars Antonio
Rimoldi). Die in Abschnitt III erwihnte Publikation des Didzesanprozesses ist enthalten
in: Memorie storiche della Diocesi di Milano 9 (1962) 76-735, die Aussage Lonatis S. 106 bis
123; Herausgeber ist Carlo Marcora. Der in Abschnitt IT erwdhnte Band 11 der Biographie
des Kardinals Gabriele Paleotti von Paolo Prodi erschien in Florenz 1967. Wertvolle Ein-
sichten verdanke ich den Aufsitzen: Paolo Prodi, Charles Borromée, Archevéque de Milan
et la Papauté, in: Revue d’histoire ecclésiastique 62 {1967) 379-411, und von G. Alberigo,
Carlo Borromeo come modello di vescovo nella Chiesa post-tridentina; in: Rivista storica
italiana 79 (1967) 1031-1052. Die Jugendbricfe Borromeos (1551-1560) wurden erstmals
vollstindig herausgegeben von C. Marcora in: Memorie storiche della Diocesi di Milano
14 (1967) 393-568. Eine umfassendcre Bibliographie wird mein Artikel ,Borromeo® im
Dizinario biografico italiano bringen.



Der hl. Karl Borromdus 375

iibergegangen, weil wir bis heute keine befriedigende Biographie des Hei-
ligen besitzen. Der Grund ist nicht, wie sonst oft bei Heiligen, zumal der
fernen Vergangenheit, der Mangel an historischen Quellen, sondern deren
Uberfiille, die von einem einzelnen kaum zu bewiltigen ist. Allein die
Korrespondenz des Kardinals, die grofitenteils in der Biblioteca Ambro-
siana in Mailand aufbewahrt wird, umfafit zehntausende von Briefen in
rund 300 Foliobinden; dazu kommen die Berge von Akten, der Synoden
und Visitationen, die Borromius gehalten hat, im Erzbischoflichen Archiv
Mailand. Welchen Umfang sie haben, kann man daraus ermessen, dafl
allein die Akten der Visitation des Bistums Bergamo, die Angelo Giuseppe
Roncalli, der spitere Papst Johannes XXIII., publiziert hat, fiinf starke
Binde in Grofioktav fitllen. Was der vorliegende Beitrag bieten kann, ist
also nur eine fliichtige Skizze.

I

Dafl Borromaius kein ,geborener Heiliger“ war, war schon frither bekannt,
wurde aber durch die Publikation der Jugendbriefe (1967) noch deutlicher.
Nidcht als ob es in seiner Jugend dunkle Flecke gegeben hitte, wie bei Augu-
stinus. Der Sohn des Grafen Borromeo und der Margareta Medici (die mit
den Florentiner Medici nicht verwandt sind) war eigentlich immer ernster
gerichtet als die Mehrzahl seiner Standesgenossen. Aber er schwamm in
seinen jungen Jahren zunidchst ganz munter in den behaglichen lauen
Wassern der vortridentinischen Kirche mit, die einem jungen Adeligen
ohne grofle Schwierigkeiten Versorgung und angesehene Stellung in Aus-
sicht stellten. Mit sieben Jahren erhilt er die Tonsur und bald darauf die
Abtei Arona am Westufer des Lago Maggiore ,in commendam®, d. h. er
bezieht als Kommendatarabt deren Einkiinfte. Der Abusus der Kommen-
dataribte — man hat ihn den Krebs des monastischen Lebens genannt —
hatte in der damaligen Zeit kaum etwas Skandaldses, er war Routine
geworden. Im Alter von 14 Jahren geht Borromeo auf die Universitat
Pavia, aber nicht etwa um Theologie, sondern um Jus zu studieren; er hat
dieses Studium 1559 mit dem Dr. utr. juris abgeschlossen. Borromaus war
ein vornehmer Student, der einen eigenen Haushalt unterhielt, einen Men-
tor, zeitweise einen geistlichen, bei sich hatte. Aber seine Briefe sind
Studentenbriefe wie andere: er verwahrt sich gegen den Vorwurf, dafl er
sein Studium vernachlissige, er hat zuwenig Geld, macht Schulden. Den-
noch war er kein leichtsinniger, eher ein Durchschnittsstudent, ohne beson-
dere geistige Interessen, aber von einer schon jetzt hervortretenden Bega-
bung fiir praktische Dinge, dic ihre Probe bestand, als der Vater starb
und die Familie in Gefahr geriet, ihre Besitzungen zu verlieren. Nicht der



Hubert Jedin 376

dltere Bruder Federico, sondern Carlo bemiiht sich um die Sicherung des
Familienbesitzes, bezahlt die Angestellten — kurz erweist sich als ein um-
sichtiger und tiichtiger junger Mann, durchaus noch nicht als ein Heiliger.

Es war ein reiner Glicksfall, dafl der Bruder seiner Mutter, Gianangelo
Medici, schon seit 1549 Kardinal, nach dem Tode Papst Pauls IV. — man ist
versucht zu sagen: aus Verlegenheit — zum Papst gewihlt wurde. Denn der
Kardinal Medici war bisher weder politisch hervorgetreten, noch gehorte
er der Reformbewegung an. Schon einen Monat nach der Wahl (am 31.
Januar 1560) ernannte er seinen erst 21 Jahre alten Neffen Borromeo —
und auflerdem noch einen zweiten Neffen, Serbelloni, zu Kardinilen; auch
das war schlechte Routine und wurde nicht als Skandal empfunden. Denn
ein Papst, der zugleich Herrscher des Kirchenstaates und durch sein geist-
liches Amt in die grofle Politik verwickelt war, brauchte an seiner Seite
als engsten Mitarbeiter einen Mann seines unbedingten Vertrauens. Als
Kardinalnepot hatte Borromeo etwa die Funktion des heutigen Kardinal-
staatssekretirs: er fithrte die Korrespondenz mit den Legaten und Nuntien,
alle wichtigen Entscheidungen gingen durch seine Hand. Begreiflicher-
weise war er dieser schwierigen Aufgabe anfangs in keiner Weise gewach-
sen; aber die Diplomaten erkannten an, daf er sich grofle Miihe gab, sich
einzuarbeiten, dafl er fleiffig und aufBerordentlich bescheiden war. Zu ent-
scheiden hatte er sogut wie nichts, denn der Papst selbst war ein erfahrener
Jurist und Kurialbeamter, der selbst regieren wollte. Er iiberschiittete
seinen Nepoten — wie iblich — mit eintriaglichen Amtern und Wiirden:
Borromeo wurde Grofipoenitentiar, Protektor Portugals und der Nieder-
lande, mehrerer Orden (der Franziskaner, Karmeliten, Humiliaten), dazu
kamen nicht weniger als zwolf Kommenden; vor allem wurde er Admini-
strator des Erzbistums Mailand, auf das der bisherige Inhaber, Kardinal
Ippolito d’Este, verzichtet hatte, weil er wegen seiner franzésischen Orien-
tierung vom Kénig von Spanien nicht zur Ausiibung seines Amtes zugelas-
sen wurde. Diese Ernennung — nicht die zum Kardinalnepoten — wurde der
Ansatzpunkt fiir die ganze Entwicklung seiner Personlichkeit.

Die Schlisselstellung, die ihm an der Seite des Papstes zugefallen war,
stieg ihm nicht zu Kopf, im Gegenteil: sie verschaffte ihm den Kontakt mit
der kirchlichen Erneuerungsbewegung und lieff ihm alles, was thm sozu-
sagen von selbst zugefallen war, fragwiirdig werden. Man schreibt
gewohnlich dem plétzlichen Tod seines Bruders Federico am 19. Novem-
ber 1562 die grofe Umwandlung zu. Kein Zweifel, dafl der Tod des
Bruders ihn tief erschiittert hat; aber die Richtung, die Borromeo jetzt
einschlagt, hat er nicht auf die Dauer bestimmt. Den Gedanken, sich
dispensieren zu lassen — er war bisher nur Diakon —, um die Familie
fortzusetzen, verwarf er. Er konzentrierte sich jetzt ganz auf das innere



Der hl. Karl Borromdus 377

geistliche Leben, macht die Ignatianischen Exerzitien und widmet sich
strengen Bufiiibungen, aber ganz im geheimen; nur durch Zufall entdeckt
sein Kammerdiener in einer Schublade die Werkzeuge seiner Selbst-
peinigung. Diese Neigung zu einer iiberstrengen Askese hat Borromeo
auch in seinem spiteren Leben nie aufgegeben, aber sie blieb nicht die
Mitte, sondern wurde Mittel auf dem Weg zu einem anderen Ziel: Seel-
sorger zu werden, Verantwortung fiir Seelen zu tragen, ein ,guter Hirt"
zu sein.

Schon vor dem Tod seines Bruders hatte er begonnen, in einem Zirkel
gleichgesinnter Freunde durch Vortrdge und Diskussionen seinen geistigen
Horizont zu erweitern. Die ,Notti Vaticane® (die Vatikanischen Nachte,
so genannt, weil man sich am spaten Abend bei ihm im Vatikan versam-
melte) veranderten allmahlich ihr Gesicht und wurden aus einem huma-
nistischen Redeklub zu einem Theologenkrinzchen, in dem sogar Predigt-
iibungen gehalten wurden. Das Predigen fiel Borromeo schwer, weil er im
normalen Umgang zu schnell und iberstiirzt zu sprechen pflegte. Am
17. Juli 1563 lief er sich zum Priester weihen, was durchaus nicht selbst-
verstindlich war; es war erst ein Jahrzehnt vergangen, dafl der zum
Legaten des Trienter Konzils ernannte Kardinal Crescenzio, als er am
1. Mai 1551 das Konzil mit einer Heiliggeistmesse wiedereroffnete, diese
als seine Primiz feierte. Ein halbes Jahr spiter, am 7. Dezember 1663,
empfing er die bischofliche Konsekration. Zwischen den beiden Daten liegt
das m. E. fiir seine weitere Entwicklung entscheidende Erlebnis.

Im Herbst 1563 erhielt Borromeo den Besuch des — damals auf dem
Konzil von Trient weilenden — Erzbischofs von Braga in Portugal, des
Dominikaners Bartolomé de Martyribus. Man hatte in Trient lange iiber
das Bischofsamt und {iber die bischofliche Residenzpflicht diskutiert, d. h.
iiber die Pflicht des Bischofs, als Nachfolger der Apostel selbst den Glau-
ben zu verkiinden und seine Didzese personlich (nicht etwa durch einen
Stellvertreter) zu leiten. Bartholomaus hatte dariiber sehr bestimmte Vor-
stellungen, die er bald darauf, auf Wunsch Borromeos, in einem Biichlein,
dem ,Stimulus pastorum®, zusammenstellte. Man muf} dieses Buch auf-
schlagen, um zu erfahren, was der Erzbischof von Braga damals dem
jungen Papstnepoten gesagt hat, der seit drei Jahren Erzbischof von
Mailand, also einer der grofiten Didzesen Italiens war, aber sie noch nie
besucht hatte. ,Du beklagst dich®, liest man im ,Stimulus pastorum*, ,dafl
das Hirtenamt ein Hindernis deiner Frommigkeit ist? Es ist in Wirklich-
keit nichts anderes als die stindige Ubung der hochsten Tugenden, der
Liebe, der Gerechtigkeit und des Erbarmens.“ Der Erzbischof von Braga
machte dem Papstnepoten klar, daf der Weg zur Heiligkeit fiir ihn iber
das bischofliche Hirtenamt fihre.



Hubert Jedin 378

Im Brevier zum 4. November kann man lesen, dafl das Konzil von
Trient vor allem auf Betreiben Borromeos abgeschlossen wurde (eius
potissimum sollicitudine iam tum fuerat absolutum). Das ist zumindest
eine gewaltige Ubertreibung. Denn die Fortsetzung und der Abschlufl des
Trienter Konzils (nach zehnjihriger Unterbrechung) war das Werk des
Papstes selbst, der nach dem Fiasko der Reformbestrebungen Pauls IV.
eingesehen hatte, daf nur durch die Fortsetzung des Konzils dem Ruf nach
einer Reform der Kirche Geniige getan werden konnte. Wenn man in dem
vierbdndigen Werk von Susta, das die Korrespondenz der Konzilslegaten
mit Rom enthilt, fast auf jeder Seite dem Namen Borromeos begegnet, so
folgt daraus nicht, daf er der Initiator und Actor war; er fithrte im
wesentlichen nur die Anordnungen seines Oheims aus. Richtig ist aber,
dafl Borromeo durch die Konzilsdebatten tiber die Reform und durch das
Zusammentreffen mit dem Erzbischof von Braga den Grundgedanken der
Katholischen Reform ,salus animarum suprema lex esto“ in sich auf-
genommen und erkannt hat, dafl er — wie er selbst wohl gesagt hitte —
seine Seele nur retten konne, wenn er die Pflichten seines Bischofsamtes
erfillle und als Bischof fiir die Durchfithrung der Trienter Konzils-
beschliisse sorge. Man konnte einwenden: Er hdtte als Kardinalnepot von
der Zentrale aus mehr fir die Durchfithrung des Konzils tun kénnen. Aber
offensichtlich war er der Ansicht, dal man, statt nur Gesetze zu geben
und deren Durchfithrung zu Gberwachen, ein lebendiges Beispiel setzen
und ein Modell schaffen miisse, nach dem die Erneuerung der Universal-
kirche geschehen kénnte.

Die hagiographische Mitte der Personlichkeit Borromeos besitzt eine
ekklesiologische Aussagekraft: Er ist zum Heiligen geworden durch die
Erfillung der ihm zugefallenen und von ihm erkannten Aufgabe, seine
Diozese Mailand im Geist des Tridentinums zu reformieren und dadurch
fiir die Reform der Universalkirche ein Modell zu schaffen.

II.

Borromaus hatte sein Bistum Mailand wenigstens seit 1562 nicht vernach-
lissigt. Er hatte sogar den besten Mann, den er finden konnte, Nicolo
Ormaneto, aus Verona geholt und zu seinem Generalvikar gemacht. Nicht
zufillig aus Verona. Dort hatte ndmlich, noch ehe das Trienter Konzil
zusammentrat, der Modellbischof der katholischen Reform, Giberti,
gewirkt, und Ormaneto galt als Kenner seiner Methoden und Triger
seines Geistes. Aber seitdem das Konzil von Trient geschlossen war,
dringte Borromius darauf, selbst nach Mailand zu gehen und dem triden-
tinischen Gesetz der Residenzpflicht wie seiner Gewissensverantwortung



Der hl. Karl Borromaus 379

zu geniigen. Der Papst, der seine asketische Strenge ohnehin nicht billigte
und seinen Eifer etwas iibertrieben fand, lief ihn schliefilich im Herbst
1565 nach Mailand gehen, wobei er nur an einen voriibergehenden Auf-
enthalt dachte; als Karl in der Nacht vom 8. zum 9. Dezember nach Rom
zuriickkehrte, war es nur, um dem sterbenden Papst die Augen zuzudriik-
ken. In der Zwischenzeit hatte Borromius begonnen, seine Lebensaufgabe
zu erfillen.

Man kénnte sagen: Er hatte es leicht, denn er besafl fir die Reform
seiner Didzese so weitreichende Vollmachten, dafl er sozusagen Papst in
seiner Diézese war. Sein Oheim hatte ihn zum Legatus a latere ernannt,
und auch der unter wesentlicher Mitwirkung Borromeos gewahlte Nach-
folger, Pius V., verlieh ihm eine ganze Reihe von Vollmachten, vor allem
iiber die exemten Kapitel und Orden, iiber die andere Bischofe nicht ver-
fiigten. Dennoch verdankte er seine Erfolge nicht diesen Vollmachten,
sondern seiner stihlernen Energie und seinem personlichen Einsatz. Man
betrachtet gewohnlich sein Gesetzgebungswerk, in elf Dibzesansynoden
und sechs Provinzialkonzilien, als seine paradigmatische Leistung. In
ihnen hat er die allgemeinen Konzilsdekrete auf die konkreten Verhalt-
nisse angewendet und Liturgie, Glaubensverkiindigung, Volksunterricht,
Kirchenbau und Verwaltung des Kirchengutes bis ins einzelne geregelt, so
sehr bis ins einzelne, dafl man versucht ist, er habe darin des Guten zuviel
getan. Dieses Interesse und diese Sorge fiir das Detail entsprachen aber
seiner Natur und Begabung. Es ist unleugbar, dafl manche seiner Anord-
nungen iiberstreng, ja undurchfithrbar waren, z. B. wenn er den Pfarrern
verbot, eine Frau im Hause zu haben, nicht einmal die Mutter, oder wenn
er in der Kirche Frauen und Minner durch eine Scheidewand trennen
wollte. Sein Rigorismus hat begreiflicherweise heftigen Widerstand im
Klerus provoziert; er hat, wie ein durchaus reformeifriger Nachbarbischof
einmal gesagt hat, vergessen, dafl er es nicht mit Engeln, sondern mit
Menschen zu tun hatte. Aber diese Menschen und vor allem der Klerus von
damals waren eben auch zu allem fihig. Die Kanoniker der Maildnder
Kollegiatkirche della Scala, die von Papst Clemens VII. ein Exemtions-
privileg erhalten hatten und unter dem Schutz der Staatsgewalt standen,
verwehrten ihm mit Gewalt das Betreten ihrer Kirche zur Visitation und
erklirten ihn fiir exkommuniziert. Es kam noch schlimmer: der aus der
Armutsbewegung des 12. Jahrhunderts hervorgegangene Orden der Hu-
miliaten, der in Mailand seinen Mittelpunkt hatte, war reich geworden
und in seiner Mehrheit moralisch heruntergekommen. Borromeo hatte in
seiner Eigenschaft als Prorektor des Ordens in einem Generalkapitel alle
Propste abgesetzt und eine strenge Reform eingeleitet. Die Erbitterung
gegen ihn war so groff, dafl drei dieser Propste einen auflerhalb des



Hubert Jedin 380

Klosters lebenden Priester des Ordens zu einem Attentat auf Borromius
anstifteten. Die aus néchster Nihe abgeschossene Musketenkugel streifte
den Kardinal, ohne ihn zu verletzen, so dal man in Mailand sagte: Das
Rochett ist undurchdringlicher gewesen als ein Panzer. Borromeo vertrat
den rechtlich unméglichen Standpunkt, daff das Attentat nur seine Privat-
angelegenheit sei und weigerte sich, an der Verfolgung des Téters und
seiner Hintermdnner mitzuwirken. Sie wurden aber trotzdem ermittelt,
alle vier hingerichtet, und der Papst hob den ganzen Orden auf. Konnte
man einen Klerus, der mit solchen Elementen durchsetzt war, mit weicher
Hand und Milde, ohne Strenge reformieren? Die Frage wird sich am
Schluf} noch einmal stellen.

Die Grofle des hl. Karl Borromius liegt nicht in seiner Gesetzgebung,
die noch zu seinen Lebzeiten (1582) in den Acta ecclesiae Mediolanensis
zusammengefafit wurde und in dieser Form eine noch niher zu unter-
suchende Wirkung auf die tridentinische Reform in der ganzen Kirche
ausgeiibt hat, auch nicht in der Griindung von groflen und kleinen Prie-
sterseminaren, der Forderung der neuen Orden (der Barnabiten, die schon
vorher in Mailand wirkten, der Jesuiten, die durch ihn die Brera erhielten,
der Theatiner, der Kapuziner und anderer), iitberhaupt nicht auf institu-
tionellem Gebiet, sondern in dem personlichen Einsatz des Erzbischofs,
letzten Endes in der villigen Hingabe seiner ganzen Personlichkeit an sein
Amt. Sie wird sichtbar bei seinen Visitationen. Die kanonische Visitation
war — wie ja auch die Synoden — ein alter Bestandteil des kanonischen
Rechtes, also durchaus keine Neuerung. Aber was hat er aus dieser alten
Institution gemacht! Wenn im alten Erzbistum Kéln die Archidiakone ihre
Sprengel visitierten, so war das nicht nur ein Schrecken fiir die Pfarrer,
sondern oft auch ihr finanzieller Ruin, denn sie kamen mit groflem Ge-
folge, das der Pfarrer unterhalten und noch dazu die sogenannte procu-
ratio zahlen mufite. An den vorhandenen Mifistinden dnderten diese
Visitationen oft nicht das geringste. Borromidus macht aus der kano-
nischen Visitation einen Hausbesuch des Bischofs bei seinen Pfarrern und
ithren Gemeinden. Er kiimmert sich um alles, nicht nur um Leben und
Wirken des Pfarrers, um den Zustand der Kirche, vor allem die Auf-
bewahrung der Eudharistie, er spendet die Firmung, predigt oder lifit
predigen, spricht mit den Gemeindemitgliedern, nimmt schwarze Schafe
vor, um sie wieder mit der Kirche zu versohnen. Er kennt dabei keine
Schonung fir sich und seine Gesundheit, scheut in den damals schwer
zuganglichen Bergpfarreien keine Gefahr (der ganze Tessin gehorte
damals noch zu Mailand) und 148t sich durch nichts abhalten, alles und
jedes selbst in Augenschein zu nehmen, mit einem Wort: sich um die
Menschen und die Seelen zu kiimmern.



Der hl. Karl Borromdus 381

Es liegt ganz in der Linie seiner Ekklesiologie, daf} er die Metropolitan-
verfassung, die am Ende des Mittelalters ihre Bedeutung eingebufit hatte,
wieder zu beleben versucht. Zur Kirchenprovinz Mailand gehorten 14
Suffragane (bei einigen war die Zugehorigkeit strittig), also nicht viel
weniger, als zur gréfiten deutschen Kirchenprovinz Mainz. Die Kirchen-
provinz Mailand sollte nach der Vorstellung Borromeos wieder eine
lebendige Einheit werden, nicht ein kirchenrechtlicher Schatten bleiben.
Das eine Mittel zu diesem Zweck waren die schon erwihnten Provinzial-
synoden, das andere Visitationen, die er als Apostolischer Visitator durch-
fihrte. Ich habe die Protokolle der Visitation von Bergamo, die Angelo
Roncalli herausgegeben hat, teilweise durchgelesen. Borroméus hat per-
sonlich nur in der Stadt Bergamo und in einigen Landpfarreien der
Diozese visitiert, in allen anderen durch seine Mitarbeiter, in deren Aus-
wahl er tibrigens eine sehr gliickliche Hand hatte. In den Protokollen zeigt
sich, dal er durchaus nicht immer autoritativ vorging, sondern z. B. das
Domkapitel von Bergamo, das sich wegen der Vereinigung von zwei ver-
schiedenen Kapiteln in einer schwierigen rechtlichen Situation befand,
konsultierte und sich die Argumente fiir und gegen gewisse Mafiregeln
vortragen liefl. Fur seinen personlichen Stil bezeichnend ist, daf} er wih-
rend seines ganzen Aufenthaltes in Bergamo nicht etwa im Palazzo des
Bischofs wohnte, sondern in einer Zelle des Franziskanerklosters, und dort,
wie ein Zeitgenosse aussagt, more quadragesimali afi, d. h. nur Fastenkost
nahm.

Als die Visitation von Bergamo beendet war, beklagte sich die Signorie
der Republik Venedig, zu der Bergamo gehorte, in einem Brief an ihren
Botschafter in Rom, dafl der Kardinal ,mit der ihm eigenen Strenge vor-
gehend“ (procedendo con il solito rigore), allerhand Unruhe in Bergamo
verursacht habe. Der Botschafter soll beim Papst vorstellig werden und
eine Verfugung erwirken, dafl Borromius in Zukunft von Eingriffen in
das kirchliche Leben Bergamos abgehalten wird; die Durchfiihrung der
Visitationsdekrete soll dem Bischof allein iibertragen bleiben, von dem
man wufite, da} er die Dinge nicht so genau nahm.

Auf den heftigsten Widerstand stiel Borromaus bei der Regierung des
Herzogtums Mailand, also in seiner eigenen Didzese. Um die Konflikte
mit der Staatsgewalt, in die Borroméaus fast wahrend seiner ganzen Regie-
rungszeit verwickelt war, gerecht beurteilen zu kénnen, mufl man sich zwei
Tatsachen vor Augen halten: Mailand war ein Eckpfeiler der spanischen
Herrschaft in Italien und Verbindungsglied mit Deutschland, jede Schwi-
chung des Regimes mithin hochgefdhrlich. Borromdus seinerseits ging von
einer fast mittelalterlichen Vorstellung vom Verhiltnis der beiden Gewal-
ten aus und betrachtete die Wahrnehmung seiner jurisdiktionellen Rechte



Hubert Jedin 382

iiber Klerus und Laien als eine Voraussetzung seines pastoralen Wirkens.
So wurden die Konflikte unvermeidlich. Wenn der Erzbischof die Abhal-
tung des Marktes auf dem Domplatz oder die Veranstaltung von Tur-
nieren und Billen an Festtagen verbot, betrachtete der Gouverneur diese
Mafinahmen als Eingriff in seine Rechte, erst recht, wenn er sich bei der
Handhabung seiner Gerichtsbarkeit einer bewaffneten Polizei bediente.
Pius V. hat sich stets hinter Borromius gestellt, sein Nachfolger, Gre-
gor XIII., lief zu, daf der vom Erzbischof exkommunizierte Gouverneur
Requesens in foro interno absolviert wurde. Die Dekrete des IV. Provin-
zialkonzils (1576) lagen seit Jahren der Konzilskongregation vor, wurden
aber nicht bestitigt, weil man sie fiir zu streng hielt, was um so peinlicher
war, als fiir 1579 ein neues Provinzialkonzil angesagt war. Der Gouver-
neur Ayamonte liel in Rom erkldren, dafl Borromius nicht weiter als
Erzbischof von Mailand tragbar sei. Die Stimmung an der Kurie war
gegen ihn: ,Nur wenige“, sagte Bascapé, ,nahmen noch offen Partei fuor
ihn.“ Es gewann den Anschein, dafl Borromaus gescheitert sei und Mailand
verlassen miisse.

Da entschlof} sich Borromius, selbst nach Rom zu fahren und seine Sache
zu fithren. Seine Personlichkeit machte auf den Papst einen solchen Ein-
druck, daf sich das Blatt vollstindig zu seinen Gunsten wendete. Gre-
gor XIII. las selbst die Akten des vierten Provinzialkonzils durch und
bestitigte sie. In einem Breve an die Maildnder rechtfertigte er den Erz-
bischof in jeder Hinsicht. Dem Konflikt mit dem Gouverneur brach Borro-
mius dadurch die Spitze ab, dafl er iiber dessen Kopf hinweg direkt mit
Philipp I1. verhandelte und ihn von seiner absoluten Loyalitit in politi-
scher Hinsicht tiberzeugte. Als Ayamonte 1580 starb, sorgte der Konig
dafiir, daf} seine Nachfolger in Harmonie mit Borromius lebten.

Borromaius ist, nur 46 Jahre alt, am 3. November 1584 gestorben. Er
hatte sich in der Diaconia seiner Didzese und seiner Kirchenprovinz buch-
stablich aufgerieben, freilich auch durch seine iiberstrenge Askese die
Kriafte seines ohnehin schwachen Karpers verbraucht.

Unsere kurze Skizze konnte nur einige Schlaglichter auf Borromeos
pastorales Wirken werfen, von vielen wichtigen Dingen wurde gar nichts
gesagt. Worauf es vor allem ankam, war erstens die Herausstellung der
ekklesiologischen Zielsetzung des bischoflichen Wirkens Borromeos in der
Diézese und Kirchenprovinz Mailand, zweitens sein Verhiltnis zur pasto-
ralen Tradition. Kann man den groflen Reformbischof als einen schopfe-
rischen Seelsorger bezeichnen? Das ist stark zu bezweifeln. Wenn man nur
seine pastoralen Methoden ins Auge fafit, so hat er kaum etwas Neues
gebracht, was nicht schon bei Giberti in Verona, im kanonischen Recht und
in den Dekreten des Trienter Konzils enthalten war. Schopferisch war



Der hl. Karl Borromdus 383

allein sein unbedingter Einsatz fur die Sache. Aus der groflen Biographie
des Kardinals Paleotti, des Erzbischofs von Bologna und Freundes des
Heiligen, sehen wir, dafl die Durchfihrung des Konzils von Trient auch
mit anderen Methoden, von denen man heute wohl sagen wiirde, dafl sie
demokratischer, weniger autoritativ und weniger streng waren, versucht
und zum Teil auch verwirklicht worden ist. Prodi hat nachgewiesen, daf}
Paleotti, der ja an der Formulierung des Trienter Reformwerkes weit
mafigebender beteiligt war als Borromdus, einen anderen Typ des triden-
tinischen Reformbischofs darstellt. Man kann dariiber streiten, ob es gut
war, dafl nicht er, Paleotti, sondern eben Borromeo zum Modell und
Vorbild eines tridentinischen Bischofs und Seelsorgers wurde. Es ist die
alte und heute wieder moderne Frage an die Geschichte: Was wire
geschehen, wenn . ..? Ich meine, dafl man sich die Antworten nicht so
leicht machen darf, wie es heute oft von Gegenwartsfragestellungen aus
iiblich ist. Damit soll durchaus nicht gesagt sein, dafl alles, was in der
Kirche Gottes geschehen ist, auch gut und richtig war. Aber man darf sich
nicht dazu verleiten lassen, leichthin von Fehlentwicklungen zu reden. Es
ist kein blofler Fehler oder Zufall gewesen, dafl Borromdus und nicht
Paleotti eine so grofle Wirkung ausgestrahlt hat. Deshalb kehren wir am
Schluf noch einmal zu dem eigentlichen Geheimnis seiner Wirkung zuriick,
zu seiner Spiritualitat.

I1I.

Im Jahre 1962 hat ein Doktor der Ambrosiana, Carlo Marcora, die Akten
des bischoflichen Prozesses fiir die Kanonisation Borromeos veroffentlicht.
Mitten unter den vielen Aussagen, die sich panegyrisch iiber seine Tugen-
den verbreiten, steht die eines echemaligen Mitarbeiters, der aus
dem Mailinder Priesterseminar hervorgegangen war und ihn — ob als
Kaplan oder Sekretir, vermag ich nicht zu sagen — in den letzten Jahren
seines Lebens auf Visitationsreisen begleitet hat. Giovanni Stefano Lonati,
damals Generalvikar des Bischofs von Como, wurde am 10. Oktober 1601
unter Eid iiber Borromeo vernommen. Seine sehr ausfiihrlichen Aussagen
filllen 17 Druckseiten. Da er wiederholt genaue Daten, Personennamen
und Orte anzugeben vermag, mufl man annehmen, dafl er schriftliche Auf-
zeichnungen besessen und fiir seine Aussage benutzt hat. Sie kénnen also
vor der historischen Kritik bestehen. Ich greife aus ihnen nur einiges
heraus.

Zuerst etwas fiir unser Empfinden Befremdendes. Borromeo las die
Heilige Schrift stets kniend und mit entblofitem Haupt, ebenso betet er,
wenn er nicht auf Reisen war, das Brevier kniend. Die liturgischen Rubri-
ken befolgte er peinlich genau (esattissimamente), was dann freilich zur



Hubert Jedin 384

Folge hatte, dafl manche Gottesdienste, insbesondere die zahlreichen Pro-
zessionen, sich bis iiber Mittag hinzogen. Die meiste Zeit verbrachte er in
seinem Studierzimmer bei der Arbeit und beim Studium; er hielt sich
dabei an eine genaue Tagesenteilung und verlor keine Minute Zeit. Auf
den Reisen fithrte er stets zwei Behdlter mit einer kleinen Bibliothek mit
sich, die ihm erlaubte, auch unterwegs zu studieren. Zu Hause besaf} er
eine auflerordentlich reiche Bibliothek, deren Katalog noch vorhanden und
1936 publiziert worden ist. Sie enthielt auffallend wenig scholastische
Theologie, aber zahlreiche Bibel- und Kirchenviterausgaben, unter den
letzteren bezeichnenderweise den von ihm hochgeschitzten Cyprian und
alle Ausgaben der Werke des hl. Ambrosius.

Wie frither erwahnt, war Borromeo nach seiner Ernennung zum Kar-
dinal durch seinen Onkel mit eintrdglichen Pfrinden und Amtern gerade-
zu Uberschiittet worden, so dafl man seine Einkiinfte auf die ungeheure
Summe von 50 000 Dukaten und mehr schitzte. Damit bestritt er den von
einem Kardinalnepoten erwarteten Aufwand, zu dem unter anderem ein
Hofstaat von 150 Personen gehorte. Das kostbare Silberzeug, das er sich
damals angeschafft hatte, wollte er nach seiner Ubersiedlung nach Mailand
verkaufen; man schitzte seinen Wert auf 30 000 Scudi (Gulden). Aber es
fanden sich sogar in dem reichen Mailand nicht genug kaufkraftige Ab-
nehmer; deshalb wurde ein Teil davon in Venedig verkauft, manches, was
fir den liturgischen Gebrauch geeignet war, schenkte Borromius dem
Dom. Der erzielte Erlés ging teils an die Armen, teils wurde er fiir Kir-
chenbau und Kircheneinrichtung verwendet.

Auf seine zahlreichen Kommenden und Amter verzichtete Borromeo
aus Gewissensgriinden im Laufe der folgenden Jahre, auf das Amt des
Grofipoenitentiars und die Protektorate erst zu Beginn der Regierung
Gregors XIII. Lonati weifl zu berichten, dafl er diesen Verzicht nachtrig-
lich wohl (forse) bedauerte, als er auf seinen Visitationsreisen wahrnahm,
wie arm manche Pfarrer und Pfarrkinder waren; er sagte zu seinen
Begleitern: , Ja, wenn ich noch die Abteien hitte, konnte ich hier helfen!®

Wihrend in Mailand die Pest wiitete und in den Elendsquartieren auch
das Notigste fehlte, schenkte er seine Kardinalsgewander weg; die Folge
war, dafl man spiter in den Armenvierteln Leute im Kardinalsrot und
-violett umherspazieren sah.

Borromaus hielt sehr auf das Dekorum seiner Wiirde, wenn er offentlich
auftrat. Wenn er die Provinzialkonzilien feierte, wohnten die Suffragane
im erzbischoflichen Palast; als das Heilige Jahr von 1575 in Mailand
gefeiert wurde, lieR er dort aber auch Hunderte von Pilgern verpflegen.
Fir seine Person hielt er auf duflerste Einfachheit. Auf den Visitations-
reisen bestand sein Essen aus Brot, Milch, Kastanien und Friichten, also



Der hl. Karl Borromdus 385

einem Armeleuteessen. Mit leichtem Grausen liest man bei Lonati, daf}
er in den Betten der armen Bergpfarrer schlief, in denen er sich dann nicht
selten Ungeziefer auflas, das ihn peinigte.

Die Anstrengungen, die er sich auf den Visitationsreisen zumutete, wa-
ren bermenschlich. Innerhalb von weniger als drei Wochen konsekrierte
er einmal zwolf Kirchen. Er stieg in eine Bergkirche oberhalb des Lago di
Lugano, um sie in Augenschein zu nehmen, und mufite in der Dunkelheit
iiber einen gefdhrlichen Pfad absteigen; wie durch ein Wunder, meint
Lonati, verungliickte niemand. Wenn er in die Bergpfarreien kam, strém-
ten die Leute herbei und fiillten die engen Kirchen in ihren durchschwitz-
ten Kleidern, oft wohl auch ungewaschen. Wenn der Gottesdienst dann
stundenlang dauerte. entwickelte sich in den Kirchen eine solche Atmo-
sphire, dafl, wie wiederum Lonati berichtet, die Begleiter abwechselnd
fiir ein paar Minuten ins Freie gingen, weil sie es vor Gestank nicht aus-
halten konnten; der Kardinal amtierte, ,,con la sua solita maesta et carita®
unentwegt weiter bis tief in den Nachmittag hinein. Kein Wunder, daf}
zuweilen drei Tage mit solchen Anstrengungen geniigten, um ihn so ab-
magern zu lassen, daf er aussah, als ob er aus dem Grabe kdme. Denn ehe
er die Weihen oder die Firmung spendete, pflegte er einen Tag zu fasten,
um fir diejenigen genugzutun, die sie ohne gehorige Vorbereitung emp-
fangen wiirden.

Aber wohl den tiefsten Eindruck macht, wie der sonst so strenge Erz-
bischof mit Priestern verfuhr, die sich verfehlt hatten. Bei der Visitation
im Tal von Bellinzona (unterhalb des Gotthard) fand er zwei Ordens-
geistliche, einen Franziskaner und einen Benediktiner, vor, die auflerhalb
ihrer Kléster lebten. Der eine hatte eine Frau bei sich und drei oder vier
Kinder von ihr. Beide betdtigten sich in der Seelsorge. Sie warfen sich vor
dem Kardinal nieder und baten um ,aiuto e perdono“. Beide wurden
rekonziliiert, der Kardinal sorgte fiir die Unterbringung der Frau und
ihrer Kinder und ordnete an, daf} beide Priester wieder in ihre Kléster
aufgenommen wurden, und zwar zu vollen Rechten, und dafl ihre Oberen
ihnen keine andere Bufle auferlegen diirften aufler der vom Kardinal
selbst ausgesprochenen.

Gegeniiber seinen Mitarbeitern hielt er streng auf Distanz. Nie sprach
er mit ihnen liber andere als ernste und dienstliche Angelegenheiten. Nur
auf den Visitationsreisen lockerte sich das Verhaltnis ein wenig. Obwohl
die Strapazen, die er seinen Begleitern wie sich selbst zumutete, bis an die
Grenze des Ertraglichen gingen, sie zuweilen auch tberschritten, wurde
keiner miflmutig; denn der Kardinal selbst blieb stets heiter und giitig
(benigno et tanto buono), und diese innere Heiterkeit iibertrug sich auf die
Umgebung. Wenn es dann unter den meist jungen Leuten lustig zuging,



Hubert Jedin 386

lieR er sie gewihren, ,woraus man®, wie Lonati bemerkt, ,seine Klugheit
und seine Giite ermessen kann®.

Diese Details aus der Aussage Lonatis mégen geniigen, um eine Vor-
stellung von der Spiritualitdt Borromeos zu erhalten, in der das Geheim-
nis des Heiligen verborgen liegt. Thr Wesen ist die totale Selbsthingabe
an die Sache Gottes, die Formen seiner Frommigkeit und seiner Askese
sind durchaus traditionell — anders als bei Ignatius von Loyola, der in
seiner Reifezeit mit der traditionellen mittelalterlichen Askese gebrochen
hat, darin aber dhnlich Papst Johannes, von dessen traditionellen From-
migkeitsformen sein Geistliches Tagebuch unzweideutig Zeugnis ablegt.
Doch gerade bei Papst Johannes zeigt sich—wie eben auch bei Borromaus -,
daf es nicht auf die Schale, sondern auf den Inhalt ankommt, und der
Inhalt ist nichts anderes als die Hingabe an das Ministerium Christi. Wie
in den Seelsorgsmethoden, so ist Borromaus auch in seiner Frommigkeit
nicht ,schopferisch® in dem Sinne, dafl er neue Formen gefunden hitte.
Schopferisch ist er nur in der Verwirklichung des Christseins.

Man wiirde diese Skizze mifverstehen, wiirde man aus der Formulierung
des Themas herauslesen, dafl sie Borromius um-interpretieren, seinen
Rigorismus und seinen autoritiren Stil weginterpretieren, kurz ihn zu
einem modernen Heiligen machen mochte. Es gibt iiberhaupt keinen
,modernen“ Heiligen. Es gibt nur Menschen, die sich jeweils in der kon-
kreten historischen Situation, in die sie hineingestellt — in die sie berufen —-
sind, als Christen bewihren und dadurch iiber sich selbst hinauswachsen.
Heiligkeit ist christliche Bewdhrung im gegebenen geschichtlichen Raum.
So auch bei Borromeo. Deshalb sind wir den Weg der Enthistorisierung
weiter zuriickgegangen, als es noch vor einem Menschenalter, bei Pastor
und Orsenigo, geschehen war. Wir haben verfolgt, wie er allmihlich in
seine Lebensaufgabe hineingewachsen, wie er an ihr und durch sie
gewachsen ist, wie das Geheimnis seiner geschichtlichen Wirkung nicht
in von ihm erfundenen neuen Seelsorgsmethoden, auch nicht in neuen
Frémmigkeitsformen, sondern im Aufgehen und in der Aufgabe seines
Ich an seine Berufung bestand.

Lohnt es sich, einen solchen Weg nachzugehen, wo es doch heifit:
,Einer ist Euer Meister: Christus“?

Der Gegensatz ist nur scheinbar. Das Bischofsideal, das Borromaus
vorgeschwebt und sein Leben bestimmt hat, war das des Guten Hirten.
Es ist eine Art der Realisierung des Christentums unter vielen. In der
Geschichte der Heiligen und der dhristlichen Frommigkeit leuchten die
unendlichen Variationsmoglichkeiten des Christseins, ihre hinreiflende
Kraft und ihre Grofartigkeit so auf, wie die Sonne in den unzihlbaren



Im Spiegel der Zeit 387

Tautropfen, die am Morgen an jedem Grashalm héngen. Nicht die ver-
dienen Glauben, die uns tiberreden wollen, die Geschichte der Kirche sei
nur eine Kette von Fehlern und Fehlentwicklungen; erst jetzt und heute
sei der wahre Weg entdeckt worden. Wir stehen in Kirche und Welt vor
ganz neuen Aufgaben. Wir werden sie nicht 16sen, wenn wir nicht die
Bescheidenheit aufbringen, aus der Erfahrung der Jahrhunderte zu lernen.
Der Wahlspruch des hl. Borromaus lautete: ,Humilitas®.

IM SPIEGEL DER ZEIT

Der Archimandrit in der griechischen Kirche

Marginalien zur gegenwirtigen Diskussion um den priesterlichen Zolibat

Es ist nur natiirlich, daBl die Argumente fiir oder gegen den Zolibat des Weltprie-
sters in erster Linie der Theologie, der Spiritualitdt, sowie den gegenwartigen
soziologischen Gegebenheiten des Westens entnommen werden; denn es handelt
sich zunichst um ein innerkatholisches Problem, wenn auch manche Anst6fe dazu
aus der protestantischen Exegese und Praxis gekommen waren. Dennodh ist es im
Zeitalter verstirkter 6kumenischer Bemithungen sicher nicht verfehlt, auch einmal
einen Blick iiber die Grenzen der eigenen Kirche hinweg zu werfen, um die Ent-
wicklung und Praxis einer der Ostkirchen in dieser Frage zu verfolgen. Bisher
geschah dies meist nur in der Weise, dafl man auf die lange Tradition des ver-
heirateten Priesters in den orthodoxen wie unierten Ostkirchen hinwies — Gibrigens
mit vollem Recht. Dies ist jedoch nur die eine Seite der augenblicklichen Wirklich-
keit, vor allem in der griechischen Kirche.

Sowoh! im Jurisdiktionsbereich des Ukumenischen Patriarchats von Konstan-
tinopel wie auch in den Kirchen Griechenlands und Zyperns existiert seit Beginn
des 19. Jahrhunderts ein ausgeprigter Typ des zblibatiren Priestertums, dem
man bisher kaum Beachtung geschenkt hat: der Archimandrit (wdrtlich: Leiter
einer Schiferei). Urspriinglich als Bezeichnung fiir den Obern eines Haupt- oder
Filialklosters verwendet!, wurde der Titel im Mittelalter auch ehrenhalber an
besonders verdiente Geistliche verliehen. Hier soll uns aber nicht die Entwick-
lungsgeschichte interessieren, sondern seine aktuelle Bedeutung. Heute gibt es in
der griechischen Kirche (d. h. im Bereich des Konigreichs Griechenland) unter etwa
7850 Priestern 250 Archimandriten, und zwar nicht als Ménche oder Klostervor-
steher, sondern hervorragende Didzesangeistliche. ,Monche“ kénnen sie nur in-

1 Zur Geschichte des Begriffes vgl. Catholicisme I, 786 f.





