
Der hl. Karl Borromäus 373 

Audi von da her also müßte das Bemühen um Orthopraxie zum Bemü- 
hen um Orthodoxie führen. Das ist allerdings kein notwendig wirkender 
Zusammenhang, es sei denn, man verstehe notwendig im Sinne der 
Wende einer Not, die aus persönlicher Verantwortung und sittlicher Ent- 
scheidung gesucht wird. - 

Orthodoxie und Orthopraxie sind nicht dasselbe. Sie steigen auch nicht 
gemeinsam und gleichzeitig mit der Naturnotwendigkeit kommunizieren- 
der Röhren. Das Kommunizieren von beiden muß die Frucht persönlicher 
Bemühung sein, die allerdings als sittliche Pflicht jedem obliegt; leben 
wir doch in einer Welt, aus der wir uns nicht entfernen können, und vor 
einem Gott, der uns in seiner Offenbarung, Antwort heischend, angerufen 
hat. 

Der hl. Karl Borromäus • neu gesehen 
Hubert Jedin, Bonn 

Am 21. September 1610 legte Papst Paul V. im Konsistorium den Kardi- 
nälen die Frage vor, ob der im Jahre 1584 verstorbene Erzbischof von Mai- 
land und Kardinal Karl Borromäus kanonisiert werden könne. Jeder Kar- 
dinal gab sein Votum ab. Kardinal Robert Bellarmin führte aus: Heilige 
Bekenner sind diejenigen, die Christi Botschaft durch ihr Leben bekennen. 
Diese Botschaft besteht in vier Dingen: Liebe zu Gott, Liebe zum Nächsten, 
Verachtung der Welt und seiner selbst. Alle diese vier Bedingungen waren 
bei Borromäus wunderbar erfüllt: Er war ein Mann des Gebetes und der 
Betrachtung, mit denen er zuweilen ganze Nächte zubrachte; aus Liebe zu 
den Armen gab er seinen Besitz hin und stand während der Mailänder 
Pestepidemie den Kranken unter Lebensgefahr bei; er verzichtete auf den 
größten Teil seiner reichen Pfründe und übte härteste Askese, indem er 
streng fastete, auf dem Boden schlief und sich kasteite. 

Das Votum Bellarmins übertreibt in keinem Punkt, es ist in seiner Wahr- 
heit unangreifbar. Aber es enthistorisiert das Bild des hl. Borromäus und 
reduziert es auf das mittelalterliche Heiligenideal, auf den Besitz von Tu- 
genden. Dieser Prozeß der Enthistorisierung hatte schon früher eingesetzt. 
Einer der engsten und vertrautesten Mitarbeiter des Kardinals, Carlo Bas- 



Hubert Jedin 374 

cape, hatte im Jahre 1590 seine, aus genauer Kenntnis der Persönlichkeit 
geschöpfte Biographie abgeschlossen, die seinen Werdegang und sein Wir- 
ken, auch die Widerstände, auf die er stieß, wahrheitsgetreu, wenn auch 
voller Bewunderung schilderte. Sie stieß in Rom bei der Zensur auf Schwie- 
rigkeiten und wurde zunächst in Ingolstadt lateinisch gedruckt. Als einige 
Jahre später die italienische Ausgabe erscheinen sollte, ließ ausgerechnet 
der Historiker Baronius dem Verfasser sagen, er möge doch den histori- 
schen Teil weglassen. 

Bellarmin und Baronius wünschten also ein Heiligenporträt im traditio- 
nellen Sinn, das nicht mehr das Werden des Heiligen verfolgte, nichts 
mehr von den Widerständen berichtete, die er zu überwinden hatte und an 
denen er gewachsen war; vor allem sahen sie nicht mehr, aus welcher Wur- 
zel die Heiligkeit Borromäus' hervorwuchs: aus der vollständigen Hingabe 
der ganzen Persönlichkeit an das bischöfliche Hirtenamt. Der Prozeß der 
Enthistorisierung, den man bei Bellarmin und Baronius beobachten kann, 
wird schon seit rund hundert Jahren rückgängig gemacht; man kann ihn 
z.B. in der Skizze feststellen, die Pastor im IX. Band seiner Papstgeschichte 
von Borromäus entworfen hat. Aber erst die Forschung der beiden letzten 
Jahrzehnte hat, teils durch die Publikation neuer Quellen, teils durch die 
Untersuchung der kirchlichen Zustände in Mailand und in der Universal- 
kirche neue Elemente für die Beurteilung bereitgestellt, vor allem aber von 
der Ekklesiologie her tiefere Einsichten in seine Ziele und Motive gewon- 
nen*. Die Folge ist nicht etwa eine Umwertung seiner Persönlichkeit, wohl 
aber eine neue Deutung. Sie ist noch nicht in das allgemeine Bewußtsein 

* Meine, im Lexikon für Theologie und Kirche II 612 gegebene Literaturübersicht ist weit 
überholt durch die bis 1964 reichende Übersicht über die Quellen und die Literatur zum 
Leben und Nachwirken des hl. Karl Borromäus im Anhang zu der im Auftrag des gegen- 
wärtigen Erzbischofs von Mailand, Kardinal Giovanni Colombo, von mehreren Mitarbei- 
tern besorgten Neuausgabe der ältesten und verhältnismäßig zuverlässigsten Biographie 
des Heiligen: Carlo Bascape, Vita e opere di Carlo Arcivescovo di Milano, Cardinale di 
S. Prassede, Mailand 1965. Die Neuausgabe bringt sowohl den lateinischen, erstmals in 
Ingolstadt 1592 gedruckten, wie den später publizierten italienischen Text, erläutert durch 
zahlreiche Anmerkungen (von dem Mailänder Kirchenhistoriker Enrico Cattaneo) und 
bereichert durch eine Chronologie des Lebens Borromeos und die oben erwähnte Biblio- 
graphie bis 1964 (von dem Kirchenhistoriker des Mailänder Priesterseminars Antonio 
Rimoldi). Die in Abschnitt III erwähnte Publikation des Diözesanprozesses ist enthalten 
in: Memorie storiche della Diocesi di Milano 9 (1962) 76-735, die Aussage Lonatis S. 106 bis 
123; Herausgeber ist Carlo Marcora. Der in Abschnitt II erwähnte Band II der Biographie 
des Kardinals Gabriele Paleotti von Paolo Prodi erschien in Florenz 1967. Wertvolle Ein- 
sichten verdanke ich den Aufsätzen: Paolo Prodi, Charles Borromee, Archeveque de Milan 
et la Papaute, in: Revue d'histoire ecclesiastique 62 (1967) 379•411, und von G. Alberigo, 
Carlo Borromeo come modello di vescovo nella Chiesa post-tridentina; in: Rivista storica 
italiana 79 (1967) 1031-1052. Die Jugendbriefe Borromeos (1551-1560) wurden erstmals 
vollständig herausgegeben von C. Marcora in: Memorie storiche della Diocesi di Milano 
14 (1967) 393-563. Eine umfassendere Bibliographie wird mein Artikel •Borromeo" im 
Dizinario biografico italiano bringen. 



Der hl. Karl Borromäus 375 

übergegangen, weil wir bis heute keine befriedigende Biographie des Hei- 
ligen besitzen. Der Grund ist nicht, wie sonst oft bei Heiligen, zumal der 
fernen Vergangenheit, der Mangel an historischen Quellen, sondern deren 
Überfülle, die von einem einzelnen kaum zu bewältigen ist. Allein die 
Korrespondenz des Kardinals, die größtenteils in der Biblioteca Ambro- 
siana in Mailand aufbewahrt wird, umfaßt zehntausende von Briefen in 
rund 300 Foliobänden; dazu kommen die Berge von Akten, der Synoden 
und Visitationen, die Borromäus gehalten hat, im Erzbischöflichen Archiv 
Mailand. Welchen Umfang sie haben, kann man daraus ermessen, daß 
allein die Akten der Visitation des Bistums Bergamo, die Angelo Giuseppe 
Roncalli, der spätere Papst Johannes XXIII., publiziert hat, fünf starke 
Bände in Großoktav füllen. Was der vorliegende Beitrag bieten kann, ist 
also nur eine flüchtige Skizze. 

I. 

Daß Borromäus kein •geborener Heiliger" war, war schon früher bekannt, 
wurde aber durch die Publikation der Jugendbriefe (1967) noch deutlicher. 
Nicht als ob es in seiner Jugend dunkle Flecke gegeben hätte, wie bei Augu- 
stinus. Der Sohn des Grafen Borromeo und der Margareta Medici (die mit 
den Florentiner Medici nicht verwandt sind) war eigentlich immer ernster 
gerichtet als die Mehrzahl seiner Standesgenossen. Aber er schwamm in 
seinen jungen Jahren zunächst ganz munter in den behaglichen lauen 
Wassern der vortridentinischen Kirche mit, die einem jungen Adeligen 
ohne große Schwierigkeiten Versorgung und angesehene Stellung in Aus- 
sicht stellten. Mit sieben Jahren erhält er die Tonsur und bald darauf die 
Abtei Arona am Westufer des Lago Maggiore •in commendam", d. h. er 
bezieht als Kommendatarabt deren Einkünfte. Der Abusus der Kommen- 
dataräbte - man hat ihn den Krebs des monastischen Lebens genannt - 
hatte in der damaligen Zeit kaum etwas Skandalöses, er war Routine 
geworden. Im Alter von 14 Jahren geht Borromeo auf die Universität 
Pavia, aber nicht etwa um Theologie, sondern um Jus zu studieren; er hat 
dieses Studium 1559 mit dem Dr. utr. juris abgeschlossen. Borromäus war 
ein vornehmer Student, der einen eigenen Haushalt unterhielt, einen Men- 
tor, zeitweise einen geistlichen, bei sich hatte. Aber seine Briefe sind 
Studentenbriefe wie andere: er verwahrt sich gegen den Vorwurf, daß er 
sein Studium vernachlässige, er hat zuwenig Geld, macht Schulden. Den- 
noch war er kein leichtsinniger, eher ein Durchschnittsstudent, ohne beson- 
dere geistige Interessen, aber von einer schon jetzt hervortretenden Bega- 
bung für praktische Dinge, die ihre Probe bestand, als der Vater starb 
und die Familie in Gefahr geriet, ihre Besitzungen zu verlieren. Nicht der 



Hubert Jedin 376 

ältere Bruder Federico, sondern Carlo bemüht sich um die Sicherung des 
Familienbesitzes, bezahlt die Angestellten - kurz erweist sich als ein um- 
sichtiger und tüchtiger junger Mann, durchaus noch nicht als ein Heiliger. 

Es war ein reiner Glücksfall, daß der Bruder seiner Mutter, Gianangelo 
Medici, schon seit 1549 Kardinal, nach dem Tode Papst Pauls IV. - man ist 
versucht zu sagen: aus Verlegenheit - zum Papst gewählt wurde. Denn der 
Kardinal Medici war bisher weder politisch hervorgetreten, noch gehörte 
er der Reformbewegung an. Schon einen Monat nach der Wahl (am 31. 
Januar 1560) ernannte er seinen erst 21 Jahre alten Neffen Borromeo - 
und außerdem noch einen zweiten Neffen, Serbelloni, zu Kardinälen; auch 
das war schlechte Routine und wurde nicht als Skandal empfunden. Denn 
ein Papst, der zugleich Herrscher des Kirchenstaates und durch sein geist- 
liches Amt in die große Politik verwickelt war, brauchte an seiner Seite 
als engsten Mitarbeiter einen Mann seines unbedingten Vertrauens. Als 
Kardinalnepot hatte Borromeo etwa die Funktion des heutigen Kardinal- 
staatssekretärs: er führte die Korrespondenz mit den Legaten und Nuntien, 
alle wichtigen Entscheidungen gingen durch seine Hand. Begreiflicher- 
weise war er dieser schwierigen Aufgabe anfangs in keiner Weise gewach- 
sen; aber die Diplomaten erkannten an, daß er sich große Mühe gab, sich 
einzuarbeiten, daß er fleißig und außerordentlich bescheiden war. Zu ent- 
scheiden hatte er sogut wie nichts, denn der Papst selbst war ein erfahrener 
Jurist und Kurialbeamter, der selbst regieren wollte. Er überschüttete 
seinen Nepoten • wie üblich • mit einträglichen Ämtern und Würden: 
Borromeo wurde Großpoenitentiar, Protektor Portugals und der Nieder- 
lande, mehrerer Orden (der Franziskaner, Karmeliten, Humiliaten), dazu 
kamen nicht weniger als zwölf Kommenden; vor allem wurde er Admini- 
strator des Erzbistums Mailand, auf das der bisherige Inhaber, Kardinal 
Ippolito d'Este, verzichtet hatte, weil er wegen seiner französischen Orien- 
tierung vom König von Spanien nicht zur Ausübung seines Amtes zugelas- 
sen wurde. Diese Ernennung - nicht die zum Kardinalnepoten - wurde der 
Ansatzpunkt für die ganze Entwicklung seiner Persönlichkeit. 

Die Schlüsselstellung, die ihm an der Seite des Papstes zugefallen war, 
stieg ihm nicht zu Kopf, im Gegenteil: sie verschaffte ihm den Kontakt mit 
der kirchlichen Erneuerungsbewegung und ließ ihm alles, was ihm sozu- 
sagen von selbst zugefallen war, fragwürdig werden. Man schreibt 
gewöhnlich dem plötzlichen Tod seines Bruders Federico am 19. Novem- 
ber 1562 die große Umwandlung zu. Kein Zweifel, daß der Tod des 
Bruders ihn tief erschüttert hat; aber die Richtung, die Borromeo jetzt 
einschlägt, hat er nicht auf die Dauer bestimmt. Den Gedanken, sich 
dispensieren zu lassen - er war bisher nur Diakon -, um die Familie 
fortzusetzen, verwarf er. Er konzentrierte sich jetzt ganz auf das innere 



Der hl. Karl Borromäus 377 

geistliche Leben, macht die Ignatianischen Exerzitien und widmet sich 
strengen Bußübungen, aber ganz im geheimen; nur durch Zufall entdeckt 
sein Kammerdiener in einer Schublade die Werkzeuge seiner Selbst- 
peinigung. Diese Neigung zu einer überstrengen Askese hat Borromeo 
auch in seinem späteren Leben nie aufgegeben, aber sie blieb nicht die 
Mitte, sondern wurde Mittel auf dem Weg zu einem anderen Ziel: Seel- 
sorger zu werden, Verantwortung für Seelen zu tragen, ein •guter Hirt" 
zu sein. 

Schon vor dem Tod seines Bruders hatte er begonnen, in einem Zirkel 
gleichgesinnter Freunde durch Vorträge und Diskussionen seinen geistigen 
Horizont zu erweitern. Die •Notti Vaticane" (die Vatikanischen Nächte, 
so genannt, weil man sich am späten Abend bei ihm im Vatikan versam- 
melte) veränderten allmählich ihr Gesicht und wurden aus einem huma- 
nistischen Redeklub zu einem Theologenkränzchen, in dem sogar Predigt- 
übungen gehalten wurden. Das Predigen fiel Borromeo schwer, weil er im 
normalen Umgang zu schnell und überstürzt zu sprechen pflegte. Am 
17. Juli 1563 ließ er sich zum Priester weihen, was durchaus nicht selbst- 
verständlich war; es war erst ein Jahrzehnt vergangen, daß der zum 
Legaten des Trienter Konzils ernannte Kardinal Crescenzio, als er am 
1. Mai 1551 das Konzil mit einer Heiliggeistmesse wiedereröffnete, diese 
als seine Primiz feierte. Ein halbes Jahr später, am 7. Dezember 1663, 
empfing er die bischöfliche Konsekration. Zwischen den beiden Daten liegt 
das m. E. für seine weitere Entwicklung entscheidende Erlebnis. 

Im Herbst 1563 erhielt Borromeo den Besuch des - damals auf dem 
Konzil von Trient weilenden - Erzbischofs von Braga in Portugal, des 
Dominikaners Bartolome de Martyribus. Man hatte in Trient lange über 
das Bischofsamt und über die bischöfliche Residenzpflicht diskutiert, d. h. 
über die Pflicht des Bischofs, als Nachfolger der Apostel selbst den Glau- 
ben zu verkünden und seine Diözese persönlich (nicht etwa durch einen 
Stellvertreter) zu leiten. Bartholomäus hatte darüber sehr bestimmte Vor- 
stellungen, die er bald darauf, auf Wunsch Borromeos, in einem Büchlein, 
dem •Stimulus pastorum", zusammenstellte. Man muß dieses Buch auf- 
schlagen, um zu erfahren, was der Erzbischof von Braga damals dem 
jungen Papstnepoten gesagt hat, der seit drei Jahren Erzbischof von 
Mailand, also einer der größten Diözesen Italiens war, aber sie noch nie 
besucht hatte. •Du beklagst dich", liest man im •Stimulus pastorum", •daß 
das Hirtenamt ein Hindernis deiner Frömmigkeit ist? Es ist in Wirklich- 
keit nichts anderes als die ständige Übung der höchsten Tugenden, der 
Liebe, der Gerechtigkeit und des Erbarmens." Der Erzbischof von Braga 
machte dem Papstnepoten klar, daß der Weg zur Heiligkeit für ihn über 
das bischöfliche Hirtenamt führe. 



Hubert Jedin 378 

Im Brevier zum 4. November kann man lesen, daß das Konzil von 
Trient vor allem auf Betreiben Borromeos abgeschlossen wurde (eius 
potissimum sollicitudine iam turn fuerat absolutum). Das ist zumindest 
eine gewaltige Übertreibung. Denn die Fortsetzung und der Abschluß des 
Trienter Konzils (nach zehnjähriger Unterbrechung) war das Werk des 
Papstes selbst, der nach dem Fiasko der Reformbestrebungen Pauls IV. 
eingesehen hatte, daß nur durch die Fortsetzung des Konzils dem Ruf nach 
einer Reform der Kirche Genüge getan werden konnte. Wenn man in dem 
vierbändigen Werk von Susta, das die Korrespondenz der Konzilslegaten 
mit Rom enthält, fast auf jeder Seite dem Namen Borromeos begegnet, so 
folgt daraus nicht, daß er der Initiator und Actor war; er führte im 
wesentlichen nur die Anordnungen seines Oheims aus. Richtig ist aber, 
daß Borromeo durch die Konzilsdebatten über die Reform und durch das 
Zusammentreffen mit dem Erzbischof von Braga den Grundgedanken der 
Katholischen Reform •salus animarum suprema lex esto" in sich auf- 
genommen und erkannt hat, daß er - wie er selbst wohl gesagt hätte - 
seine Seele nur retten könne, wenn er die Pflichten seines Bischofsamtes 
erfülle und als Bischof für die Durchführung der Trienter Konzils- 
beschlüsse sorge. Man könnte einwenden: Er hätte als Kardinalnepot von 
der Zentrale aus mehr für die Durchführung des Konzils tun können. Aber 
offensichtlich war er der Ansicht, daß man, statt nur Gesetze zu geben 
und deren Durchführung zu überwachen, ein lebendiges Beispiel setzen 
und ein Modell schaffen müsse, nach dem die Erneuerung der Universal- 
kirche geschehen könnte. 

Die hagiographische Mitte der Persönlichkeit Borromeos besitzt eine 
ekklesiologische Aussagekraft: Er ist zum Heiligen geworden durch die 
Erfüllung der ihm zugefallenen und von ihm erkannten Aufgabe, seine 
Diözese Mailand im Geist des Tridentinums zu reformieren und dadurch 
für die Reform der Universalkirche ein Modell zu schaffen. 

II. 

Borromäus hatte sein Bistum Mailand wenigstens seit 1562 nicht vernach- 
lässigt. Er hatte sogar den besten Mann, den er finden konnte, Nicolö 
Ormaneto, aus Verona geholt und zu seinem Generalvikar gemacht. Nicht 
zufällig aus Verona. Dort hatte nämlich, noch ehe das Trienter Konzil 
zusammentrat, der Modellbischof der katholischen Reform, Giberti, 
gewirkt, und Ormaneto galt als Kenner seiner Methoden und Träger 
seines Geistes. Aber seitdem das Konzil von Trient geschlossen war, 
drängte Borromäus darauf, selbst nach Mailand zu gehen und dem triden- 
tinischen Gesetz der Residenzpflicht wie seiner Gewissensverantwortung 



Der hl. Karl Borromäus 379 

zu genügen. Der Papst, der seine asketische Strenge ohnehin nicht billigte 
und seinen Eifer etwas übertrieben fand, ließ ihn schließlich im Herbst 
1565 nach Mailand gehen, wobei er nur an einen vorübergehenden Auf- 
enthalt dachte; als Karl in der Nacht vom 8. zum 9. Dezember nach Rom 
zurückkehrte, war es nur, um dem sterbenden Papst die Augen zuzudrük- 
ken. In der Zwischenzeit hatte Borromäus begonnen, seine Lebensaufgabe 
zu erfüllen. 

Man könnte sagen: Er hatte es leicht, denn er besaß für die Reform 
seiner Diözese so weitreichende Vollmachten, daß er sozusagen Papst in 
seiner Diözese war. Sein Oheim hatte ihn zum Legatus a latere ernannt, 
und auch der unter wesentlicher Mitwirkung Borromeos gewählte Nach- 
folger, Pius V., verlieh ihm eine ganze Reihe von Vollmachten, vor allem 
über die exemten Kapitel und Orden, über die andere Bischöfe nicht ver- 
fügten. Dennoch verdankte er seine Erfolge nicht diesen Vollmachten, 
sondern seiner stählernen Energie und seinem persönlichen Einsatz. Man 
betrachtet gewöhnlich sein Gesetzgebungswerk, in elf Diözesansynoden 
und sechs Provinzialkonzilien, als seine paradigmatische Leistung. In 
ihnen hat er die allgemeinen Konzilsdekrete auf die konkreten Verhält- 
nisse angewendet und Liturgie, Glaubensverkündigung, Volksunterricht, 
Kirchenbau und Verwaltung des Kirchengutes bis ins einzelne geregelt, so 
sehr bis ins einzelne, daß man versucht ist, er habe darin des Guten zuviel 
getan. Dieses Interesse und diese Sorge für das Detail entsprachen aber 
seiner Natur und Begabung. Es ist unleugbar, daß manche seiner Anord- 
nungen überstreng, ja undurchführbar waren, z. B. wenn er den Pfarrern 
verbot, eine Frau im Hause zu haben, nicht einmal die Mutter, oder wenn 
er in der Kirche Frauen und Männer durch eine Scheidewand trennen 
wollte. Sein Rigorismus hat begreiflicherweise heftigen Widerstand im 
Klerus provoziert; er hat, wie ein durchaus reformeifriger Nachbarbischof 
einmal gesagt hat, vergessen, daß er es nicht mit Engeln, sondern mit 
Menschen zu tun hatte. Aber diese Menschen und vor allem der Klerus von 
damals waren eben auch zu allem fähig. Die Kanoniker der Mailänder 
Kollegiatkirche della Scala, die von Papst Clemens VII. ein Exemtions- 
privileg erhalten hatten und unter dem Schutz der Staatsgewalt standen, 
verwehrten ihm mit Gewalt das Betreten ihrer Kirche zur Visitation und 
erklärten ihn für exkommuniziert. Es kam noch schlimmer: der aus der 
Armutsbewegung des 12. Jahrhunderts hervorgegangene Orden der Hu- 
miliaten, der in Mailand seinen Mittelpunkt hatte, war reich geworden 
und in seiner Mehrheit moralisch heruntergekommen. Borromeo hatte in 
seiner Eigenschaft als Prorektor des Ordens in einem Generalkapitel alle 
Pröpste abgesetzt und eine strenge Reform eingeleitet. Die Erbitterung 
gegen ihn war so groß, daß drei dieser Pröpste einen außerhalb des 



Hubert Jedin 380 

Klosters lebenden Priester des Ordens zu einem Attentat auf Borromäus 
anstifteten. Die aus nächster Nähe abgeschossene Musketenkugel streifte 
den Kardinal, ohne ihn zu verletzen, so daß man in Mailand sagte: Das 
Rochett ist undurchdringlicher gewesen als ein Panzer. Borromeo vertrat 
den rechtlich unmöglichen Standpunkt, daß das Attentat nur seine Privat- 
angelegenheit sei und weigerte sich, an der Verfolgung des Täters und 
seiner Hintermänner mitzuwirken. Sie wurden aber trotzdem ermittelt, 
alle vier hingerichtet, und der Papst hob den ganzen Orden auf. Konnte 
man einen Klerus, der mit solchen Elementen durchsetzt war, mit weicher 
Hand und Milde, ohne Strenge reformieren? Die Frage wird sich am 
Schluß noch einmal stellen. 

Die Größe des hl. Karl Borromäus liegt nicht in seiner Gesetzgebung, 
die noch zu seinen Lebzeiten (1582) in den Acta ecclesiae Mediolanensis 
zusammengefaßt wurde und in dieser Form eine noch näher zu unter- 
suchende Wirkung auf die tridentinische Reform in der ganzen Kirche 
ausgeübt hat, auch nicht in der Gründung von großen und kleinen Prie- 
sterseminaren, der Förderung der neuen Orden (der Barnabiten, die schon 
vorher in Mailand wirkten, der Jesuiten, die durch ihn die Brera erhielten, 
der Theatiner, der Kapuziner und anderer), überhaupt nicht auf institu- 
tionellem Gebiet, sondern in dem persönlichen Einsatz des Erzbischofs, 
letzten Endes in der völligen Hingabe seiner ganzen Persönlichkeit an sein 
Amt. Sie wird sichtbar bei seinen Visitationen. Die kanonische Visitation 
war • wie ja auch die Synoden - ein alter Bestandteil des kanonischen 
Rechtes, also durchaus keine Neuerung. Aber was hat er aus dieser alten 
Institution gemacht! Wenn im alten Erzbistum Köln die Archidiakone ihre 
Sprengel visitierten, so war das nicht nur ein Schrecken für die Pfarrer, 
sondern oft auch ihr finanzieller Ruin, denn sie kamen mit großem Ge- 
folge, das der Pfarrer unterhalten und noch dazu die sogenannte procu- 
ratio zahlen mußte. An den vorhandenen Mißständen änderten diese 
Visitationen oft nicht das geringste. Borromäus macht aus der kano- 
nischen Visitation einen Hausbesuch des Bischofs bei seinen Pfarrern und 
ihren Gemeinden. Er kümmert sich um alles, nicht nur um Leben und 
Wirken des Pfarrers, um den Zustand der Kirche, vor allem die Auf- 
bewahrung der Eucharistie, er spendet die Firmung, predigt oder läßt 
predigen, spricht mit den Gemeindemitgliedern, nimmt schwarze Schafe 
vor, um sie wieder mit der Kirche zu versöhnen. Er kennt dabei keine 
Schonung für sich und seine Gesundheit, scheut in den damals schwer 
zugänglichen Bergpfarreien keine Gefahr (der ganze Tessin gehörte 
damals noch zu Mailand) und läßt sich durch nichts abhalten, alles und 
jedes selbst in Augenschein zu nehmen, mit einem Wort: sich um die 
Menschen und die Seelen zu kümmern. 



Der hl. Karl Borromäus 381 

Es liegt ganz in der Linie seiner Ekklesiologie, daß er die Metropolitan- 
verfassung, die am Ende des Mittelalters ihre Bedeutung eingebüßt hatte, 
wieder zu beleben versucht. Zur Kirchenprovinz Mailand gehörten 14 
Suffragane (bei einigen war die Zugehörigkeit strittig), also nicht viel 
weniger, als zur größten deutschen Kirchenprovinz Mainz. Die Kirchen- 
provinz Mailand sollte nach der Vorstellung Borromeos wieder eine 
lebendige Einheit werden, nicht ein kirchenrechtlicher Schatten bleiben. 
Das eine Mittel zu diesem Zweck waren die schon erwähnten Provinzial- 
synoden, das andere Visitationen, die er als Apostolischer Visitator durch- 
führte. Ich habe die Protokolle der Visitation von Bergamo, die Angelo 
Roncalli herausgegeben hat, teilweise durchgelesen. Borromäus hat per- 
sönlich nur in der Stadt Bergamo und in einigen Landpfarreien der 
Diözese visitiert, in allen anderen durch seine Mitarbeiter, in deren Aus- 
wahl er übrigens eine sehr glückliche Hand hatte. In den Protokollen zeigt 
sich, daß er durchaus nicht immer autoritativ vorging, sondern z. B. das 
Domkapitel von Bergamo, das sich wegen der Vereinigung von zwei ver- 
schiedenen Kapiteln in einer schwierigen rechtlichen Situation befand, 
konsultierte und sich die Argumente für und gegen gewisse Maßregeln 
vortragen ließ. Für seinen persönlichen Stil bezeichnend ist, daß er wäh- 
rend seines ganzen Aufenthaltes in Bergamo nicht etwa im Palazzo des 
Bischofs wohnte, sondern in einer Zelle des Franziskanerklosters, und dort, 
wie ein Zeitgenosse aussagt, more quadragesimali aß, d. h. nur Fastenkost 
nahm. 

Als die Visitation von Bergamo beendet war, beklagte sich die Signorie 
der Republik Venedig, zu der Bergamo gehörte, in einem Brief an ihren 
Botschafter in Rom, daß der Kardinal •mit der ihm eigenen Strenge vor- 
gehend" (procedendo con il solito rigore), allerhand Unruhe in Bergamo 
verursacht habe. Der Botschafter soll beim Papst vorstellig werden und 
eine Verfügung erwirken, daß Borromäus in Zukunft von Eingriffen in 
das kirchliche Leben Bergamos abgehalten wird; die Durchführung der 
Visitationsdekrete soll dem Bischof allein übertragen bleiben, von dem 
man wußte, daß er die Dinge nicht so genau nahm. 

Auf den heftigsten Widerstand stieß Borromäus bei der Regierung des 
Herzogtums Mailand, also in seiner eigenen Diözese. Um die Konflikte 
mit der Staatsgewalt, in die Borromäus fast während seiner ganzen Regie- 
rungszeit verwickelt war, gerecht beurteilen zu können, muß man sich zwei 
Tatsachen vor Augen halten: Mailand war ein Eckpfeiler der spanischen 
Herrschaft in Italien und Verbindungsglied mit Deutschland, jede Schwä- 
chung des Regimes mithin hochgefährlich. Borromäus seinerseits ging von 
einer fast mittelalterlichen Vorstellung vom Verhältnis der beiden Gewal- 
ten aus und betrachtete die Wahrnehmung seiner Jurisdiktionellen Rechte 



Hubert Jedin 382 

über Klerus und Laien als eine Voraussetzung seines pastoralen Wirkens. 
So wurden die Konflikte unvermeidlich. Wenn der Erzbischof die Abhal- 
tung des Marktes auf dem Domplatz oder die Veranstaltung von Tur- 
nieren und Bällen an Festtagen verbot, betrachtete der Gouverneur diese 
Maßnahmen als Eingriff in seine Rechte, erst recht, wenn er sich bei der 
Handhabung seiner Gerichtsbarkeit einer bewaffneten Polizei bediente. 
Pius V. hat sich stets hinter Borromäus gestellt, sein Nachfolger, Gre- 
gor XIII., ließ zu, daß der vom Erzbischof exkommunizierte Gouverneur 
Requesens in foro interno absolviert wurde. Die Dekrete des IV. Provin- 
zialkonzils (1576) lagen seit Jahren der Konzilskongregation vor, wurden 
aber nicht bestätigt, weil man sie für zu streng hielt, was um so peinlicher 
war, als für 1579 ein neues Provinzialkonzil angesagt war. Der Gouver- 
neur Ayamonte ließ in Rom erklären, daß Borromäus nicht weiter als 
Erzbischof von Mailand tragbar sei. Die Stimmung an der Kurie war 
gegen ihn: •Nur wenige", sagte Bascape, •nahmen noch offen Partei für 
ihn." Es gewann den Anschein, daß Borromäus gescheitert sei und Mailand 
verlassen müsse. 

Da entschloß sich Borromäus, selbst nach Rom zu fahren und seine Sache 
zu führen. Seine Persönlichkeit machte auf den Papst einen solchen Ein- 
druck, daß sich das Blatt vollständig zu seinen Gunsten wendete. Gre- 
gor XIII. las selbst die Akten des vierten Provinzialkonzils durch und 
bestätigte sie. In einem Breve an die Mailänder rechtfertigte er den Erz- 
bischof in jeder Hinsicht. Dem Konflikt mit dem Gouverneur brach Borro- 
mäus dadurch die Spitze ab, daß er über dessen Kopf hinweg direkt mit 
Philipp II. verhandelte und ihn von seiner absoluten Loyalität in politi- 
scher Hinsicht überzeugte. Als Ayamonte 1580 starb, sorgte der König 
dafür, daß seine Nachfolger in Harmonie mit Borromäus lebten. 

Borromäus ist, nur 46 Jahre alt, am 3. November 1584 gestorben. Er 
hatte sich in der Diaconia seiner Diözese und seiner Kirchenprovinz buch- 
stäblich aufgerieben, freilich auch durch seine überstrenge Askese die 
Kräfte seines ohnehin schwachen Körpers verbraucht. 

Unsere kurze Skizze konnte nur einige Schlaglichter auf Borromeos 
pastorales Wirken werfen, von vielen wichtigen Dingen wurde gar nichts 
gesagt. Worauf es vor allem ankam, war erstens die Herausstellung der 
ekklesiologischen Zielsetzung des bischöflichen Wirkens Borromeos in der 
Diözese und Kirchenprovinz Mailand, zweitens sein Verhältnis zur pasto- 
ralen Tradition. Kann man den großen Reformbischof als einen schöpfe- 
rischen Seelsorger bezeichnen? Das ist stark zu bezweifeln. Wenn man nur 
seine pastoralen Methoden ins Auge faßt, so hat er kaum etwas Neues 
gebracht, was nicht schon bei Giberti in Verona, im kanonischen Recht und 
in den Dekreten des Trienter Konzils enthalten war. Schöpferisch war 



Der hl. Karl Borromäus 383 

allein sein unbedingter Einsatz für die Sache. Aus der großen Biographie 
des Kardinals Paleotti, des Erzbischofs von Bologna und Freundes des 
Heiligen, sehen wir, daß die Durchführung des Konzils von Trient auch 
mit anderen Methoden, von denen man heute wohl sagen würde, daß sie 
demokratischer, weniger autoritativ und weniger streng waren, versucht 
und zum Teil auch verwirklicht worden ist. Prodi hat nachgewiesen, daß 
Paleotti, der ja an der Formulierung des Trienter Reformwerkes weit 
maßgebender beteiligt war als Borromäus, einen anderen Typ des triden- 
tinischen Reformbischofs darstellt. Man kann darüber streiten, ob es gut 
war, daß nicht er, Paleotti, sondern eben Borromeo zum Modell und 
Vorbild eines tridentinischen Bischofs und Seelsorgers wurde. Es ist die 
alte und heute wieder moderne Frage an die Geschichte: Was wäre 
geschehen, wenn . . .? Ich meine, daß man sich die Antworten nicht so 
leicht machen darf, wie es heute oft von Gegenwartsfragestellungen aus 
üblich ist. Damit soll durchaus nicht gesagt sein, daß alles, was in der 
Kirche Gottes geschehen ist, auch gut und richtig war. Aber man darf sich 
nicht dazu verleiten lassen, leichthin von Fehlentwicklungen zu reden. Es 
ist kein bloßer Fehler oder Zufall gewesen, daß Borromäus und nicht 
Paleotti eine so große Wirkung ausgestrahlt hat. Deshalb kehren wir am 
Schluß noch einmal zu dem eigentlichen Geheimnis seiner Wirkung zurück, 
zu seiner Spiritualität. 

III. 

Im Jahre 1962 hat ein Doktor der Ambrosiana, Carlo Marcora, die Akten 
des bischöflichen Prozesses für die Kanonisation Borromeos veröffentlicht. 
Mitten unter den vielen Aussagen, die sich panegyrisch über seine Tugen- 
den verbreiten, steht die eines ehemaligen Mitarbeiters, der aus 
dem Mailänder Priesterseminar hervorgegangen war und ihn - ob als 
Kaplan oder Sekretär, vermag ich nicht zu sagen - in den letzten Jahren 
seines Lebens auf Visitationsreisen begleitet hat. Giovanni Stefano Lonati, 
damals Generalvikar des Bischofs von Como, wurde am 10. Oktober 1601 
unter Eid über Borromeo vernommen. Seine sehr ausführlichen Aussagen 
füllen 17 Druckseiten. Da er wiederholt genaue Daten, Personennamen 
und Orte anzugeben vermag, muß man annehmen, daß er schriftliche Auf- 
zeichnungen besessen und für seine Aussage benutzt hat. Sie können also 
vor der historischen Kritik bestehen. Ich greife aus ihnen nur einiges 
heraus. 

Zuerst etwas für unser Empfinden Befremdendes. Borromeo las die 
Heilige Schrift stets kniend und mit entblößtem Haupt, ebenso betet er, 
wenn er nicht auf Reisen war, das Brevier kniend. Die liturgischen Rubri- 
ken befolgte er peinlich genau (esattissimamente), was dann freilich zur 



Hubert Jedin 384 

Folge hatte, daß manche Gottesdienste, insbesondere die zahlreichen Pro- 
zessionen, sich bis über Mittag hinzogen. Die meiste Zeit verbrachte er in 
seinem Studierzimmer bei der Arbeit und beim Studium; er hielt sich 
dabei an eine genaue Tagesenteilung und verlor keine Minute Zeit. Auf 
den Reisen führte er stets zwei Behälter mit einer kleinen Bibliothek mit 
sich, die ihm erlaubte, auch unterwegs zu studieren. Zu Hause besaß er 
eine außerordentlich reiche Bibliothek, deren Katalog noch vorhanden und 
1936 publiziert worden ist. Sie enthielt auffallend wenig scholastische 
Theologie, aber zahlreiche Bibel- und Kirchenväterausgaben, unter den 
letzteren bezeichnenderweise den von ihm hochgeschätzten Cyprian und 
alle Ausgaben der Werke des hl. Ambrosius. 

Wie früher erwähnt, war Borromeo nach seiner Ernennung zum Kar- 
dinal durch seinen Onkel mit einträglichen Pfründen und Ämtern gerade- 
zu überschüttet worden, so daß man seine Einkünfte auf die ungeheure 
Summe von 50 000 Dukaten und mehr schätzte. Damit bestritt er den von 
einem Kardinalnepoten erwarteten Aufwand, zu dem unter anderem ein 
Hofstaat von 150 Personen gehörte. Das kostbare Silberzeug, das er sich 
damals angeschafft hatte, wollte er nach seiner Übersiedlung nach Mailand 
verkaufen; man schätzte seinen Wert auf 30 000 Scudi (Gulden). Aber es 
fanden sich sogar in dem reichen Mailand nicht genug kaufkräftige Ab- 
nehmer; deshalb wurde ein Teil davon in Venedig verkauft, manches, was 
für den liturgischen Gebrauch geeignet war, schenkte Borromäus dem 
Dom. Der erzielte Erlös ging teils an die Armen, teils wurde er für Kir- 
chenbau und Kircheneinrichtung verwendet. 

Auf seine zahlreichen Kommenden und Ämter verzichtete Borromeo 
aus Gewissensgründen im Laufe der folgenden Jahre, auf das Amt des 
Großpoenitentiars und die Protektorate erst zu Beginn der Regierung 
Gregors XIII. Lonati weiß zu berichten, daß er diesen Verzicht nachträg- 
lich wohl (forse) bedauerte, als er auf seinen Visitationsreisen wahrnahm, 
wie arm manche Pfarrer und Pfarrkinder waren; er sagte zu seinen 
Begleitern: •Ja, wenn ich noch die Abteien hätte, könnte ich hier helfen!" 

Während in Mailand die Pest wütete und in den Elendsquartieren auch 
das Nötigste fehlte, schenkte er seine Kardinalsgewänder weg; die Folge 
war, daß man später in den Armenvierteln Leute im Kardinalsrot und 
-violett umherspazieren sah. 

Borromäus hielt sehr auf das Dekorum seiner Würde, wenn er öffentlich 
auftrat. Wenn er die Provinzialkonzilien feierte, wohnten die Suffragane 
im erzbischöflichen Palast; als das Heilige Jahr von 1575 in Mailand 
gefeiert wurde, ließ er dort aber auch Hunderte von Pilgern verpflegen. 
Für seine Person hielt er auf äußerste Einfachheit. Auf den Visitations- 
reisen bestand sein Essen aus Brot, Milch, Kastanien und Früchten, also 



Der hl. Karl Borromäus 385 

einem Armeleuteessen. Mit leichtem Grausen liest man bei Lonati, daß 
er in den Betten der armen Bergpfarrer schlief, in denen er sich dann nicht 
selten Ungeziefer auflas, das ihn peinigte. 

Die Anstrengungen, die er sich auf den Visitationsreisen zumutete, wa- 
ren übermenschlich. Innerhalb von weniger als drei Wochen konsekrierte 
er einmal zwölf Kirchen. Er stieg in eine Bergkirche oberhalb des Lago di 
Lugano, um sie in Augenschein zu nehmen, und mußte in der Dunkelheit 
über einen gefährlichen Pfad absteigen; wie durch ein Wunder, meint 
Lonati, verunglückte niemand. Wenn er in die Bergpfarreien kam, ström- 
ten die Leute herbei und füllten die engen Kirchen in ihren durchschwitz- 
ten Kleidern, oft wohl auch ungewaschen. Wenn der Gottesdienst dann 
stundenlang dauerte, entwickelte sich in den Kirchen eine solche Atmo- 
sphäre, daß, wie wiederum Lonati berichtet, die Begleiter abwechselnd 
für ein paar Minuten ins Freie gingen, weil sie es vor Gestank nicht aus- 
halten konnten; der Kardinal amtierte, •con la sua solita maestä et caritä" 
unentwegt weiter bis tief in den Nachmittag hinein. Kein Wunder, daß 
zuweilen drei Tage mit solchen Anstrengungen genügten, um ihn so ab- 
magern zu lassen, daß er aussah, als ob er aus dem Grabe käme. Denn ehe 
er die Weihen oder die Firmung spendete, pflegte er einen Tag zu fasten, 
um für diejenigen genugzutun, die sie ohne gehörige Vorbereitung emp- 
fangen würden. 

Aber wohl den tiefsten Eindruck macht, wie der sonst so strenge Erz- 
bischof mit Priestern verfuhr, die sich verfehlt hatten. Bei der Visitation 
im Tal von Bellinzona (unterhalb des Gotthard) fand er zwei Ordens- 
geistliche, einen Franziskaner und einen Benediktiner, vor, die außerhalb 
ihrer Klöster lebten. Der eine hatte eine Frau bei sich und drei oder vier 
Kinder von ihr. Beide betätigten sich in der Seelsorge. Sie warfen sich vor 
dem Kardinal nieder und baten um •aiuto e perdono". Beide wurden 
rekonziliiert, der Kardinal sorgte für die Unterbringung der Frau und 
ihrer Kinder und ordnete an, daß beide Priester wieder in ihre Klöster 
aufgenommen wurden, und zwar zu vollen Rechten, und daß ihre Oberen 
ihnen keine andere Buße auferlegen dürften außer der vom Kardinal 
selbst ausgesprochenen. 

Gegenüber seinen Mitarbeitern hielt er streng auf Distanz. Nie sprach 
er mit ihnen über andere als ernste und dienstliche Angelegenheiten. Nur 
auf den Visitationsreisen lockerte sich das Verhältnis ein wenig. Obwohl 
die Strapazen, die er seinen Begleitern wie sich selbst zumutete, bis an die 
Grenze des Erträglichen gingen, sie zuweilen auch überschritten, wurde 
keiner mißmutig; denn der Kardinal selbst blieb stets heiter und gütig 
(benigno et tan to buono), und diese innere Heiterkeit übertrug sich auf die 
Umgebung. Wenn es dann unter den meist jungen Leuten lustig zuging, 



Hubert Jedin 386 

ließ er sie gewähren, •woraus man", wie Lonati bemerkt, •seine Klugheit 
und seine Güte ermessen kann". 

Diese Details aus der Aussage Lonatis mögen genügen, um eine Vor- 
stellung von der Spiritualität Borromeos zu erhalten, in der das Geheim- 
nis des Heiligen verborgen liegt. Ihr Wesen ist die totale Selbsthingabe 
an die Sache Gottes, die Formen seiner Frömmigkeit und seiner Askese 
sind durchaus traditionell - anders als bei Ignatius von Loyola, der in 
seiner Reifezeit mit der traditionellen mittelalterlichen Askese gebrochen 
hat, darin aber ähnlich Papst Johannes, von dessen traditionellen Fröm- 
migkeitsformen sein Geistliches Tagebuch unzweideutig Zeugnis ablegt. 
Doch gerade bei Papst Johannes zeigt sich-wie eben auch bei Borromäus-, 
daß es nicht auf die Schale, sondern auf den Inhalt ankommt, und der 
Inhalt ist nichts anderes als die Hingabe an das Ministerium Christi. Wie 
in den Seelsorgsmethoden, so ist Borromäus auch in seiner Frömmigkeit 
nicht •schöpferisch" in dem Sinne, daß er neue Formen gefunden hätte. 
Schöpferisch ist er nur in der Verwirklichung des Christseins. 

Man würde diese Skizze mißverstehen, würde man aus der Formulierung 
des Themas herauslesen, daß sie Borromäus um-interpretieren, seinen 
Rigorismus und seinen autoritären Stil weginterpretieren, kurz ihn zu 
einem modernen Heiligen machen möchte. Es gibt überhaupt keinen 
•modernen" Heiligen. Es gibt nur Menschen, die sich jeweils in der kon- 
kreten historischen Situation, in die sie hineingestellt - in die sie berufen - 
sind, als Christen bewähren und dadurch über sich selbst hinauswachsen. 
Heiligkeit ist christliche Bewährung im gegebenen geschichtlichen Raum. 
So auch bei Borromeo. Deshalb sind wir den Weg der Enthistorisierung 
weiter zurückgegangen, als es noch vor einem Menschenalter, bei Pastor 
und Orsenigo, geschehen war. Wir haben verfolgt, wie er allmählich in 
seine Lebensaufgabe hineingewachsen, wie er an ihr und durch sie 
gewachsen ist, wie das Geheimnis seiner geschichtlichen Wirkung nicht 
in von ihm erfundenen neuen Seelsorgsmethoden, auch nicht in neuen 
Frömmigkeitsformen, sondern im Aufgehen und in der Aufgabe seines 
Ich an seine Berufung bestand. 

Lohnt es sich, einen solchen Weg nachzugehen, wo es doch heißt: 
•Einer ist Euer Meister: Christus"? 

Der Gegensatz ist nur scheinbar. Das Bischofsideal, das Borromäus 
vorgeschwebt und sein Leben bestimmt hat, war das des Guten Hirten. 
Es ist eine Art der Realisierung des Christentums unter vielen. In der 
Geschichte der Heiligen und der christlichen Frömmigkeit leuchten die 
unendlichen Variationsmöglichkeiten des Christseins, ihre hinreißende 
Kraft und ihre Großartigkeit so auf, wie die Sonne in den unzählbaren 



Im Spiegel der Zeit 387 

Tautropfen, die am Morgen an jedem Grashalm hängen. Nicht die ver- 
dienen Glauben, die uns überreden wollen, die Geschichte der Kirche sei 
nur eine Kette von Fehlern und Fehlentwicklungen; erst jetzt und heute 
sei der wahre Weg entdeckt worden. Wir stehen in Kirche und Welt vor 
ganz neuen Aufgaben. Wir werden sie nicht lösen, wenn wir nicht die 
Bescheidenheit aufbringen, aus der Erfahrung der Jahrhunderte zu lernen. 
Der Wahlspruch des hl. Borromäus lautete: •Humilitas". 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Der Archimandrit in der griechischen Kirche 

Marginalien zur gegenwärtigen Diskussion um den priesterlichen Zölibat 

Es ist nur natürlich, daß die Argumente für oder gegen den Zölibat des Weltprie- 
sters in erster Linie der Theologie, der Spiritualität, sowie den gegenwärtigen 
soziologischen Gegebenheiten des Westens entnommen werden; denn es handelt 
sich zunächst um ein innerkatholisches Problem, wenn auch manche Anstöße dazu 
aus der protestantischen Exegese und Praxis gekommen waren. Dennoch ist es im 
Zeitalter verstärkter ökumenischer Bemühungen sicher nicht verfehlt, auch einmal 
einen Blick über die Grenzen der eigenen Kirche hinweg zu werfen, um die Ent- 
wicklung und Praxis einer der Ostkirchen in dieser Frage zu verfolgen. Bisher 
geschah dies meist nur in der Weise, daß man auf die lange Tradition des ver- 
heirateten Priesters in den orthodoxen wie unierten Ostkirchen hinwies - übrigens 
mit vollem Recht. Dies ist jedoch nur die eine Seite der augenblicklichen Wirklich- 
keit, vor allem in der griechischen Kirche. 

Sowohl im Jurisdiktionsbereich des ökumenischen Patriarchats von Konstan- 
tinopel wie auch in den Kirchen Griechenlands und Zyperns existiert seit Beginn 
des 19. Jahrhunderts ein ausgeprägter Typ des zölibatären Priestertums, dem 
man bisher kaum Beachtung geschenkt hat: der Archimandrit (wörtlich: Leiter 
einer Schäferei). Ursprünglich als Bezeichnung für den Obern eines Haupt- oder 
Filialklosters verwendet1, wurde der Titel im Mittelalter auch ehrenhalber an 
besonders verdiente Geistliche verliehen. Hier soll uns aber nicht die Entwick- 
lungsgeschichte interessieren, sondern seine aktuelle Bedeutung. Heute gibt es in 
der griechischen Kirche (d. h. im Bereich des Königreichs Griechenland) unter etwa 
7350 Priestern 250 Archimandriten, und zwar nicht als Mönche oder Klostervor- 
steher, sondern hervorragende Diözesangeistliche. •Mönche" können sie nur in- 

1 Zur Geschichte des Begriffes vgl. Catholicisme I, 786 f. 




