EINUBUNG UND WEISUNG

, Weinen mit den Weinenden

Auslegung und Meditation von Lk 6, 25; 1 Kor 7, 30; Rom 12, 15

Wehe euch, die ihr jetzt lacht: ihr werdet trauern und weinen. Lk 6, 25

Wir wissen nicht genau, warum Lukas die Seligpreisungen der sogenannten
»Bergpredigt* im Unterschied zu Matthaus durch Weherufe erganzt. Wahrschein-
lich gab sein Leserkreis ihm dazu besondere Veranlassung. Vermutlich sieht er
seine Christen nicht so sehr durch selbstsichere Frommigkeit in Gefahr geraten
wie Matthius; er kimpft betonter gegen die Bedrohung, die immer wieder von
den ,weltlichen® Werten ausgeht. Es mufl den Menschen klarwerden, dafl durch
Christus und in ihm eine Umwertung der Werte stattgefunden hat, an die sie sich
als Siinder festzuhalten versuchten. Diese radikale Umwertung dringt in den
Weherufen (gegen die Reichen, die Gefiillten, die Lachenden, die von allen Men-
schen Gelobten) wohl auch durch schwerhérige Ohren.

Das Wehe gegen die Lachenden, das hier zur Einleitung unserer Meditation
ausgewihlt wurde, meint offenbar diejenigen, die, ohne je an Gottes Gerichtstag
zu denken, unverschamt selbstsicher lachen. ,Der Tor 138t beim Lachen die Stim-
me laut erschallen, der kluge Mann lichelt kaum leise®, versuchte schon Jesus
Sirach zu warnen (21, 20). Scharfer trifft Jakobus das Problem, wenn er schreibt:
»Vergegenwirtigt euch eueren armseligen Zustand, trauert und weinet: euer
Lachen soll sich in Traurigkeit verwandeln, eure Freude in Betriibnis!“ (4, 9).
Hier und jetzt mag eitel ,Freude® und ,Heiterkeit* herrschen. Wird sie Bestand
haben und von Dauer sein? Wird sie auch vor Gottes Endgericht bestehen kon-
nen, vor dessen Auge sich niemand verbergen kann? Wer solche Fragen einfach
iibersieht, beiseite schiebt oder verdriangt, dem gilt das lukanische Wehe.

*

Mit Recht hat man in den vergangenen Jahren betont, das christliche Evangelium
sei keine Droh-, sondern eine Frohbotschaft. Dieses Wort machte in vielen Predig-
ten die Runde und wurde gern gehort. Nicht als ob man vorher das Gegenteil
verkiindigt hitte, aber der Froh-sinn des Evangeliums war aus Griinden, die hier
nicht niher untersucht werden sollen, weniger zur Geltung gekommen. Eben das
fand man bedauerlich und wehrte sich gegen bestimmte Verkiirzungen. Von da-
her kénnte man gegen unsere Akzentuierung der Weherufe einwenden, sie falle
in die alten Einseitigkeiten zuriick, oder es sei immer noch mehr angebracht, von
den Seligkeiten der Begpredigt zu sprechen als von ihren Drohungen. Unsere
Lage sei allgemein so trostlos, dafl vor allem die Verkiindigung der Freude von-



Einiibung und Weisung 392

noten wire: Trost und Sicherheit fiir die Armen, Verfolgten, Weinenden, Ausge-
schlossenen und Geschméhten.

Statistische Erhebungen helfen hier nicht weiter. Es geniigt zu sehen, daf} die
Konsumgesellschaft, in der wir leben, durch ihre Angebot-Fiille vielen einzelnen,
ja ganzen Gruppen die Fahigkeit zu rauben scheint, wirklich zu trauern. Das ist
eine Gefahr, die auch geschen werden mufl! Gewif}, sowenig Lukas ein Feind des
Lachens und der Freude war, sowenig darf es heute darum gehen, sie aus unseren
Hiusern und Stidten zu vertreiben. Verkrampfte Reglementierung oder Unter-
driickung des spontanen Einfalls kann nicht gemeint sein. Schon mancher Gries-
gram entstand. weil man iiber die Gite des Augenblicks unbescheiden hinaus-
greifen wollte in eine gottliche Zukunft. Was aber, wenn ein Mensch nur noch die
Angebote des jeweiligen Augenblicks konsumiert, ohne sich nach einem soliden
Lebensfundament umzuschauen? QOder schlimmer: wenn er die Kurzfristigkeit
ihres Bestandes zwar irgendwie ahnt, das Gefithl der Sinnlosigkeit des Lebens
aber lediglich durch leeres Geldchter iiberspielt? Soll man ihm dann nicht mit
Lukas ein hartes , Wehe dir“ zu bedenken geben, damit er, sich besser verstehend,
das Heil nicht verliere?

Das méchte ich euch sagen, Briider: die Zeit ist beschrinkt! Méchten also
hinfort die Weinenden so leben, als weinten sie nicht, die Frohen so, als
freuten sie sich nicht. 1 Kor 7, 30

Die Dialektik der biblischen Mahnungen, die uns fortwahrend begegnet und vie-
les zu denken aufgibt, erreicht in diesen Versen des ersten Korintherbriefes einen
leider nicht allzu bekannten Héhepunkt. Zwar geht es dem Apostel vordringlich
um die Beantwortung konkreter Fragen in Korinth. An unserer Stelle aber be-
handelt er — wenn auch nar recht kurz — die prinzipielle Einstellung des Christen
zur Welt (7,29-31). Er mahnt zur Distanz, aber zu welcher? Verlangt er eine
Jteilnahmslose Distanz“, etwa eine Art stoischer ,Apatheia“, d. h. totale Unemp-
findlichkeit? Oder geht es ihm vielmehr, trotz des gegenteiligen Anscheins, um
echte ,Teilnahme bei innerer Distanz“, die uns keineswegs verbietet, die Erde zu
erfiillen und uns untertan zu machen? (vgl. Gen 1, 28).

Der warnende Grundton ist nicht zu iiberhoren, darf aber nicht einseitig ver-
standen werden. Er richtet sich gegen jeden selbstsicheren Enthusiasmus, der ein-
fach iibersieht, daR die Gestalt dieser Welt vergeht. Er richtet sich aber ebenso
gegen einen Pessimismus, der nicht glauben will, dafl die Tranen dieser Welt
vergehen. Beide sind aufgerufen, ihr beschranktes Welt- und Lebensbild aufzu-
geben und die Umkehr zu leben: die Weinenden so, als weinten sie nicht; die
Frohen so, als freuten sie sich nicht.

Tréstend und mahnend zugleich also versucht Paulus, die Freiheit der Christen
zu sichern. Sie sind durch Christus nicht mehr die Horigen, die sich in den be-
schrankten Wirklichkeiten dieser Welt — seien ste positiver oder negativer Art -
verlieren miissen. Sie leben vielmehr aus dem doppelten Wissen heraus, dafl diese
Welt vergeht, um Gottes neue Welt entstehen zu lassen.

*



Einiibung und Weisung 393

Auch wenn wir den Weisungen des Apostels theoretisch vielleicht schon lange zu-
gestimmt haben, empfinden wir stets aufs neue die Schwierigkeit, das paulinische
»als ob nicht“ in der Praxis des Alltags zu leben. Wann verfiigen wir schon iiber
eine solche innere Geldstheit, mitten im Weinen zu leben, als weinten wir nicht,
oder als Frohe zu leben, als freuten wir uns nicht? Immer wieder sehen wir uns
in den Bannkreis des weltverhafteten Weinens und Lachens zuriickgezogen. Ver-
meint man endlich eine Stufe hinaufgestiegen zu sein in den Glauben, der die
Welt iiberwindet (vgl. 1 Jo 5, 4), so zeigt vielleicht schon der nichste Zusammen-
stoR mit einem Mitmenschen, der uns demiitigt, oder umgekehrt ein kleiner per-
sonlicher Erfolg, wie wenig ,weltiiberlegen® man geblieben ist. Weder hier noch
dort will ein echtes und tiefgreifendes ,als ob nicht“ gelingen. Der Gedanke an
die Zukunft, die von Gott her unendliche Méglichkeiten zur Umwiélzung offen-
halt, stellt sich nur mithsam ein.

Es wire zu wenig, wollte man an dieser Stelle einfach auf die Geduld hinwei-
sen, die iiberall vonnéten und ohne die eine so grundsitzliche Einstellung sicher
nicht zu erreichen sei. Gewif ist ein ungeduldiger Mensch stets in Gefahr, seine
besten Méglichkeiten zu verderben. Er gleicht einem Landmann, der an seinen
Pflanzen zieht und zerrt, weil sie ihm zu langsam wachsen. Kein Mensch kann
ohne Geduld die Welt iiberwinden. Die Frage ist aber, ob und in welchem Sinne
das verlangte ,als ob nicht* iiberhaupt bewufit sein kann und muf. Es ist die
Einstellung des Glaubens zu den Gegebenheiten des Lebens, die mit solchen Wor-
ten umschrieben wird. Dieser Glaube mag schwach und immer wieder bedroht
sein. Er mag rufen: Herr, ich glaube, hilf meinem Unglauben! (vgl. Mk 9, 24).
Aber er kann den Tiefengrund unserer Seele erfiillen, auch wenn der Raum un-
seres bewuiten Empfindens und Fihlens noch ganz beherrscht ist vom Weinen
oder vom Frohsinn, wie die Welt sie mit sich bringen. Nicht daranf kommt es an,
sondern auf die grundsitzliche Bereitschaft, zu hoffen wider alle Hoffnung und
kein endgiiltiges Urteil zu fallen, bis der Herr kommt, wie der Apostel anderswo
ausfiihrt (vgl. R6m 4, 18; 1 Kor 4,5).

Freuet euch mit den Frohlichen, weinet mit den Weinenden! Rom 12, 15

Wer als Weinender leben kann, als weinte er nicht, und als Froher so, als freute
er sich nicht, wird schlieRlich auch fahig, sich mit den Fréhlichen zu freuen und mit
den Weinenden zu weinen; denn er ist frei geworden von sich selbst und offen
fiir Gott und den Nidhsten. Er vermag Verstindnis aufzubringen fiir die gren-
zenlose mitmenschliche Anteilnahme, die Paulus seinen Gemeinden unermiidlich
ans Herz legt.

Die Grundvorstellung, aus der sich fast alle Mahnungen, liebevolle Gemein-
schaft miteinander zu pflegen, ableiten lassen, findet sich schon in der griechisch-
romischen Antike: Nicht nur der Staat und die Stadt sowie andere menschliche
Gemeinschaften, sondern der ganze Kosmos wird mit dem menschlichen Leib ver-
glichen. Die Einheit des Ganzen und die Verpflichtung der einzelnen Glieder zu-
einander versuchte man auf diese Weise einsichtig zu machen. Sowohl im Rémer-
brief (12, 4 ff.) als im ersten Korintherbrief (12, 12-27) bedient sich auch Paulus



Einiibung und Weisung 394

dieses Gleichnisses, um die Einheit und Mannigfaltigkeit des Lebens in den christ-
lichen Gemeinden zu sichern. Vor allem aber bewegt ihn dabet der Gedanke des
gegenseitigen Helfens und Dienens und Anteilnechmens. Von hier aus versteht
man seine Mahnung, mit den Fréhlichen sich zu freuen und mit den Weinenden
zu weinen.

Vielleicht stofit sich der eine oder andere deswegen an diesem Wort, weil es
ihm in verdichtiger Nahe zu dhnlich klingenden zu stehen scheint, die nicht etwa
liebevolle Anteilnahme, sondern Charakterlosigkeit und ein Sich-strecken nach
der Gunst des Augenblicks propagieren. Wie abwegig ein solcher Verdacht jedoch
in diesem Zusammenhang ist, zeigt sich schon an der Tatsache, dafl die paulinische
Mahnung grundsitzlich gilt. Unser Gemiit soll nicht wie eine Wetterfahne
schwanken und heute dem und morgen einem anderen sich verschreiben, weil es
gerade eintraglicher ist. Vielmehr heifdt es stets und immer: Freuet euch mit den
Frohlichen, weinet mit den Weinenden.

*»

Christliches Leben ist von seinem Wesen her auf die Gemeinschaft bezogen. Ob
die anderen fréhlich oder traurig sind, kann mich nicht gleichgiiltig lassen, weil
ich mit ihnen durch Christus zu einem Leibe verwachsen bin. Beriicksichtige ich
jedoch beide Moglichkeiten mit der mir wirklich zur Verfiigung stehenden Auf-
merksamkeit oder bin ich in eine bestimmte Richtung verklemmt? Der einzelne
mag sich jeweils fragen, was besonders auf ihn zutrifft; denn die Ichsucht weifl
sich auf vielfache Weise dem Gemeinschaftssinn zu verweigern.

Der Tendenz unserer Meditation entsprechend, gilt unsere Aufmerksamkeit vor
allem dem »Weinen mil den Weinenden«. Nicht selten mag eine allzu ungebro-
chene Robustheit einer Beachtung des Apostelwortes im Wege stehen, weil sie
der Not des Néchsten nur wenig oder nur langsam Verstindnis entgegenbringt.
Gefahrlicher schon ist die geheime Angst, die eigene Sicherheit zu verlieren, sobald
man auf die offenen oder versteckten Trinen der anderen achtet. Diese geheime
Angst kann einen »Schutz-Panzer« um unser Herz legen, der uns beinahe unemp-
findlich werden 14ft. Augen, Ohren, ja auch die iibrigen Sinne verschlieen sich
vor der Wirklichkeit in einem Ausmaf}, das uns mit Recht entsetzt, sobald wir in
einem lichten Augenblick unser hart gewordenes Herz wieder zu spiiren beginnen.
Schon da, wo ein Minimum an mitmenschlicher Solidaritdt und nur ein geringes
Maf gemeinsamen Lebens und Fithlens verwirklicht ist, wird die Last des einzel-
nen erleichtert. Oft geniigt ein kleines Zeichen, ein Wort oder ein kurzer Satz,
um die Harten, die ein Mensch zu tragen hat, zn mildern. Sollte unser Glaube so
schwach sein, dafl wir uns schon vor diesem Minimum fiirchten? — Vielleicht ist es
doch nur alltigliche Gedankenlosigkeit, die uns allmahlich unanfmerksam werden
lief}, die stindige Wiederkehr des scheinbar Gleichen, die uns abstumpfte. Aber
selbst dann missen wir uns sagen: es sollte und kdnnte besser werden, damit
wirklich zutrifft, was christliche Solidaritat verlangt: ,Wenn ein Glied leidet, so
leiden alle Glieder mit, und wenn ein Glied ausgezeichnet ist, so haben alle an
seinem Wohlsein teil* (1 Kor 12, 26). Dazu gehort auch die Fahigkeit, mit den
Trauernden zu trauern. Franz- Josef Steinmetz §]





