
EINÜBUNG UND WEISUNG 

•Weinen, mit den Weinenden" 

Auslegung und Meditation von Lk 6, 25; 1 Kor 7, 30; Rom 12,15 

Wehe euch, die ihr jetzt lacht: ihr werdet trauern und weinen.       Lk 6, 25 

Wir wissen nicht genau, warum Lukas die Seligpreisungen der sogenannten 
•Bergpredigt" im Unterschied zu Matthäus durch Weherufe ergänzt. Wahrschein- 
lich gab sein Leserkreis ihm dazu besondere Veranlassung. Vermutlich sieht er 
seine Christen nicht so sehr durch selbstsichere Frömmigkeit in Gefahr geraten 
wie Matthäus; er kämpft betonter gegen die Bedrohung, die immer wieder von 
den •weltlichen" Werten ausgeht. Es muß den Menschen klarwerden, daß durch 
Christus und in ihm eine Umwertung der Werte stattgefunden hat, an die sie sich 
als Sünder festzuhalten versuchten. Diese radikale Umwertung dringt in den 
Weherufen (gegen die Reichen, die Gefüllten, die Lachenden, die von allen Men- 
schen Gelobten) wohl auch durch schwerhörige Ohren. 

Das Wehe gegen die Lachenden, das hier zur Einleitung unserer Meditation 
ausgewählt wurde, meint offenbar diejenigen, die, ohne je an Gottes Gerichtstag 
zu denken, unverschämt selbstsicher lachen. •Der Tor läßt beim Lachen die Stim- 
me laut erschallen, der kluge Mann lächelt kaum leise", versuchte schon Jesus 
Sirach zu warnen (21,20). Schärfer trifft Jakobus das Problem, wenn er schreibt: 
•Vergegenwärtigt euch eueren armseligen Zustand, trauert und weinet: euer 
Lachen soll sich in Traurigkeit verwandeln, eure Freude in Betrübnis!" (4,9). 
Hier und jetzt mag eitel •Freude" und •Heiterkeit" herrschen. Wird sie Bestand 
haben und von Dauer sein? Wird sie auch vor Gottes Endgericht bestehen kön- 
nen, vor dessen Auge sich niemand verbergen kann? Wer solche Fragen einfach 
übersieht, beiseite schiebt oder verdrängt, dem gilt das lukanische Wehe. 

Mit Recht hat man in den vergangenen Jahren betont, das christliche Evangelium 
sei keine Droh-, sondern eine Frohbotschaft. Dieses Wort machte in vielen Predig- 
ten die Runde und wurde gern gehört. Nicht als ob man vorher das Gegenteil 
verkündigt hätte, aber der Froh-sinn des Evangeliums war aus Gründen, die hier 
nicht näher untersucht werden sollen, weniger zur Geltung gekommen. Eben das 
fand man bedauerlich und wehrte sich gegen bestimmte Verkürzungen. Von da- 
her könnte man gegen unsere Akzentuierung der Weherufe einwenden, sie falle 
in die alten Einseitigkeiten zurück, oder es sei immer noch mehr angebracht, von 
den Seligkeiten der Begpredigt zu sprechen als von ihren Drohungen. Unsere 
Lage sei allgemein so trostlos, daß vor allem die Verkündigung der Freude von- 



Einübung und Weisung 392 

nöten wäre: Trost und Sicherheit für die Armen, Verfolgten, Weinenden, Ausge- 
schlossenen und Geschmähten. 

Statistische Erhebungen helfen hier nicht weiter. Es genügt zu sehen, daß die 
Konsumgesellschaft, in der wir leben, durch ihre Angebot-Fülle vielen einzelnen, 
ja ganzen Gruppen die Fähigkeit zu rauben scheint, wirklich zu trauern. Das ist 
eine Gefahr, die auch gesehen werden muß! Gewiß, sowenig Lukas ein Feind des 
Lachens und der Freude war, sowenig darf es heute darum gehen, sie aus unseren 
Häusern und Städten zu vertreiben. Verkrampfte Reglementierung oder Unter- 
drückung des spontanen Einfalls kann nicht gemeint sein. Schon mancher Gries- 
gram entstand, weil mar über die Güte des Augenblicks unbescheiden hinaus- 
greifen wollte in eine göttliche Zukunft. Was aber, wenn ein Mensch nur noch die 
Angebote des jeweiligen Augenblicks konsumiert, ohne sich nach einem soliden 
Lebensfundament umzuschauen? Oder schlimmer: wenn er die Kurzfristigkeit 
ihres Bestandes zwar irgendwie ahnt, das Gefühl der Sinnlosigkeit des Lebens 
aber lediglich durch leeres Gelächter überspielt? Soll man ihm dann nicht mit 
Lukas ein hartes •Wehe dir" zu bedenken geben, damit er, sich besser verstehend, 
das Heil nicht verliere? 

Das möchte ich euch sagen, Brüder: die Zeit ist beschränkt! Möchten also 
hinfort die Weinenden so leben, als weinten sie nicht, die Frohen so, als 
freuten sie sich nicht. 1 Kor 7, 30 

Die Dialektik der biblischen Mahnungen, die uns fortwährend begegnet und vie- 
les zu denken aufgibt, erreicht in diesen Versen des ersten Korintherbriefes einen 
leider nicht allzu bekannten Höhepunkt. Zwar geht es dem Apostel vordringlich 
um die Beantwortung konkreter Fragen in Korinth. An unserer Stelle aber be- 
handelt er - wenn auch nur recht kurz - die prinzipielle Einstellung des Christen 
zur Welt (7,29-31). Er mahnt zur Distanz, aber zu welcher? Verlangt er eine 
•teilnahmslose Distanz", etwa eine Art stoischer •Apatheia", d. h. totale Unemp- 
findlichkeit? Oder geht es ihm vielmehr, trotz des gegenteiligen Anscheins, um 
echte •Teilnahme bei innerer Distanz", die uns keineswegs verbietet, die Erde zu 
erfüllen und uns Untertan zu machen? (vgl. Gen 1, 28). 

Der warnende Grundton ist nicht zu überhören, darf aber nicht einseitig ver- 
standen werden. Er richtet sich gegen jeden selbstsicheren Enthusiasmus, der ein- 
fach übersieht, daß die Gestalt dieser Welt vergeht. Er richtet sich aber ebenso 
gegen einen Pessimismus, der nicht glauben will, daß die Tränen dieser Welt 
vergehen. Beide sind aufgerufen, ihr beschränktes Welt- und Lebensbild aufzu- 
geben und die Umkehr zu leben: die Weinenden so, als weinten sie nicht; die 
Frohen so, als freuten sie sich nicht. 

Tröstend und mahnend zugleich also versucht Paulus, die Freiheit der Christen 
zu sichern. Sie sind durch Christus nicht mehr die Hörigen, die sich in den be- 
schränkten Wirklichkeiten dieser Welt - seien sie positiver oder negativer Art - 
verlieren müssen. Sie leben vielmehr aus dem doppelten Wissen heraus, daß diese 
Welt vergeht, um Gottes neue Welt entstehen zu lassen. 



Einübung und Weisung 393 

Audi wenn wir den Weisungen des Apostels theoretisch vielleicht schon lange zu- 
gestimmt haben, empfinden wir stets aufs neue die Schwierigkeit, das paulinische 
•als ob nicht" in der Praxis des Alltags zu leben. Wann verfügen wir schon über 
eine solche innere Gelöstheit, mitten im Weinen zu leben, als weinten wir nicht, 
oder als Frohe zu leben, als freuten wir uns nicht? Immer wieder sehen wir uns 
in den Bannkreis des weltverhafteten Weinens und Lachens zurückgezogen. Ver- 
meint man endlich eine Stufe hinaufgestiegen zu sein in den Glauben, der die 
Welt überwindet (vgl. 1 Jo 5, 4), so zeigt vielleicht schon der nächste Zusammen- 
stoß mit einem Mitmenschen, der uns demütigt, oder umgekehrt ein kleiner per- 
sönlicher Erfolg, wie wenig •weltüberlegen" man geblieben ist. Weder hier noch 
dort will ein echtes und tiefgreifendes •als ob nicht" gelingen. Der Gedanke an 
die Zukunft, die von Gott her unendliche Möglichkeiten zur Umwälzung offen- 
hält, stellt sich nur mühsam ein. 

Es wäre zu wenig, wollte man an dieser Stelle einfach auf die Geduld hinwei- 
sen, die überall vonnöten und ohne die eine so grundsätzliche Einstellung sicher 
nicht zu erreichen sei. Gewiß ist ein ungeduldiger Mensch stets in Gefahr, seine 
besten Möglichkeiten zu verderben. Er gleicht einem Landmann, der an seinen 
Pflanzen zieht und zerrt, weil sie ihm zu langsam wachsen. Kein Mensch kann 
ohne Geduld die Welt überwinden. Die Frage ist aber, ob und in welchem Sinne 
das verlangte •als ob nicht" überhaupt bewußt sein kann und muß. Es ist die 
Einstellung des Glaubens zu den Gegebenheiten des Lebens, die mit solchen Wor- 
ten umschrieben wird. Dieser Glaube mag schwach und immer wieder bedroht 
sein. Er mag rufen: Herr, ich glaube, hilf meinem Unglauben! (vgl. Mk 9, 24). 
Aber er kann den Tiefengrund unserer Seele erfüllen, auch wenn der Raum un- 
seres bewußten Empfindens und Fühlens noch ganz beherrscht ist vom Weinen 
oder vom Frohsinn, wie die Welt sie mit sich bringen. Nicht darauf kommt es an, 
sondern auf die grundsätzliche Bereitschaft, zu hoffen wider alle Hoffnung und 
kein endgültiges Urteil zu fällen, bis der Herr kommt, wie der Apostel anderswo 
ausführt (vgl. Rom 4, 18; 1 Kor 4,5). 

Freuet euch mit den Fröhlichen, weinet mit den Weinenden!     Rom 12, 15 

Wer als Weinender leben kann, als weinte er nicht, und als Froher so, als freute 
er sich nicht, wird schließlich auch fähig, sich mit den Fröhlichen zu freuen und mit 
den Weinenden zu weinen; denn er ist frei geworden von sich selbst und offen 
für Gott und den Nächsten. Er vermag Verständnis aufzubringen für die gren- 
zenlose mitmenschliche Anteilnahme, die Paulus seinen Gemeinden unermüdlich 
ans Herz legt. 

Die Grundvorstellung, aus der sich fast alle Mahnungen, liebevolle Gemein- 
schaft miteinander zu pflegen, ableiten lassen, findet sich schon in der griechisch- 
römischen Antike: Nicht nur der Staat und die Stadt sowie andere menschliche 
Gemeinschaften, sondern der ganze Kosmos wird mit dem menschlichen Leib ver- 
glichen. Die Einheit des Ganzen und die Verpflichtung der einzelnen Glieder zu- 
einander versuchte man auf diese Weise einsichtig zu machen. Sowohl im Römer- 
brief (12, 4 ff.) als im ersten Korintherbrief (12, 12-27) bedient sich auch Paulus 



Einübung und Weisung 394 

dieses Gleichnisses, um die Einheit und Mannigfaltigkeit des Lebens in den christ- 
lichen Gemeinden zu sichern. Vor allem aber bewegt ihn dabei der Gedanke des 
gegenseitigen Helfens und Dienens und Anteilnehmens. Von hier aus versteht 
man seine Mahnung, mit den Fröhlichen sich zu freuen und mit den Weinenden 
zu weinen. 

Vielleicht stößt sich der eine oder andere deswegen an diesem Wort, weil es 
ihm in verdächtiger Nähe zu ähnlich klingenden zu stehen scheint, die nicht etwa 
liebevolle Anteilnahme, sondern Charakterlosigkeit und ein Sich-strecken nach 
der Gunst des Augenblicks propagieren. Wie abwegig ein solcher Verdacht jedoch 
in diesem Zusammenhang ist, zeigt sich schon an der Tatsache, daß die paulinische 
Mahnung grundsätzlich gilt. Unser Gemüt soll nicht wie eine Wetterfahne 
schwanken und heute dem und morgen einem anderen sich verschreiben, weil es 
gerade einträglicher ist. Vielmehr heißt es stets und immer: Freuet euch mit den 
Fröhlichen, weinet mit den Weinenden. 

Christliches Leben ist von seinem Wesen her auf die Gemeinschaft bezogen. Ob 
die anderen fröhlich oder traurig sind, kann mich nicht gleichgültig lassen, weil 
ich mit ihnen durch Christus zu einem Leibe verwachsen bin. Berücksichtige ich 
jedoch beide Möglichkeiten mit der mir wirklich zur Verfügung stehenden Auf- 
merksamkeit oder bin ich in eine bestimmte Richtung verklemmt? Der einzelne 
mag sich jeweils fragen, was besonders auf ihn zutrifft; denn die Ichsucht weiß 
sich auf vielfache Weise dem Gemeinschaftssinn zu verweigern. 

Der Tendenz unserer Meditation entsprechend, gilt unsere Aufmerksamkeit vor 
allem dem »Weinen mit den Weinenden«. Nicht selten mag eine allzu ungebro- 
chene Robustheit einer Beachtung des Apostelwortes im Wege stehen, weil sie 
der Not des Nächsten nur wenig oder nur langsam Verständnis entgegenbringt. 
Gefährlicher schon ist die geheime Angst, die eigene Sicherheit zu verlieren, sobald 
man auf die offenen oder versteckten Tränen der anderen achtet. Diese geheime 
Angst kann einen »Schutz-Panzer« um unser Herz legen, der uns beinahe unemp- 
findlich werden läßt. Augen, Ohren, ja auch die übrigen Sinne verschließen sich 
vor der Wirklichkeit in einem Ausmaß, das uns mit Recht entsetzt, sobald wir in 
einem lichten Augenblick unser hart gewordenes Herz wieder zu spüren beginnen. 
Schon da, wo ein Minimum an mitmenschlicher Solidarität und nur ein geringes 
Maß gemeinsamen Lebens und Fühlens verwirklicht ist, wird die Last des einzel- 
nen erleichtert. Oft genügt ein kleines Zeichen, ein Wort oder ein kurzer Satz, 
um die Härten, die ein Mensch zu tragen hat, zu mildern. Sollte unser Glaube so 
schwach sein, daß wir uns schon vor diesem Minimum fürchten? - Vielleicht ist es 
doch nur alltägliche Gedankenlosigkeit, die uns allmählich unaufmerksam werden 
ließ, die ständige Wiederkehr des scheinbar Gleichen, die uns abstumpfte. Aber 
selbst dann müssen wir uns sagen: es sollte und könnte besser werden, damit 
wirklich zutrifft, was christliche Solidarität verlangt: •Wenn ein Glied leidet, so 
leiden alle Glieder mit, und wenn ein Glied ausgezeichnet ist, so haben alle an 
seinem Wohlsein teil" (1 Kor 12, 26). Dazu gehört auch die Fähigkeit, mit den 
Trauernden zu trauern. Franz-Josef Steinmetz SJ 




