Hoffnung vor leerer Krippe:

Zur Problematik einer Weihnachtsfrommigkeit 1969

Franz- Josef Steinmetz SJ, Miinchen

Zu den heute besonders umstrittenen Aspekten christlicher Spiritualitit
gehort, wenn ich recht sehe, auch die Weihnachtsfrémmigkeit. Diese From-
migkeit, die sich auf die geheimnisvollen Wahrheiten der Weihnacht kon-
zentriert, sie sogar besingt und bewundert, gerat von Jahr zu Jahr mehr
in eine duflerst kritische Reflexion. Es geht dabei nicht bloff um bestimmte
Auflerlichkeiten, die das Weihnachtsfest umgeben und den eigentlichen
Gehalt dieses Festes mehr verdecken als offenbaren (dafl hier vieles im
argen liegt, weifl jeder, der auch nur ein wenig iiber den Sinn der Weih-
nachtszeit nachgedacht hat), auch nicht um weltliche oder kirchliche Weih-
nachtsfeiern, um Weihnachtskrippe und das weihnachtliche Liedgut. Es
geht um mehr, um den theologisch-spirituellen Gehalt der Weihnachts-
frommigkeit. Sie vor allem ist heute fragwiirdig geworden, weil andere
Aspekte des christlichen Glaubens fiir wichtiger und dringlicher gehalten
werden.

Ich weif} nicht, wofiir ich danken soll

Schon das Wort vom immerwahrenden Dank (,es ist wiirdig und recht, dir
immer und iiberall zu danken, allmichtiger Gott“), das in jeder Euchari-
stiefeier vorkommt und zu Weihnachten mit der Feststellung begriindet
wird, dafl ,die geheimnisvolle Fleischwerdung des Wortes dem Auge
unseres Geistes das neue Licht Deiner Herrlichkeit zeigt”, wird zuweilen
nur mit Mithe verstanden, zuweilen sogar als ungerechtfertigt zuriick-
gewiesen. Ungerechtfertigt, warum? Nun, z. B. weil die Welt voller Not
sei; weil nach wie vor Angst und Elend bestehen; weil es sich angesichts
entsetzlicher Ungerechtigkeiten nicht gezieme, zu feiern und zu jubilieren;
weil es Briidder und Schwestern gibt, die etwas gegen uns haben. Dieses
und anderes mehr verdiene nur die Antwort des ungeduldigen Zuwartens:
erst wenn ich weif}, daff der Bruder nichts mehr gegen mich hat, und das
Elend aller Menschen definitiv iberwunden ist, darf ich an eucharistischen
(danksagenden) Gottesdiensten teilnehmen. Einleuchtend, daf} unter sol-
cher Kritik gerade die weihnachtliche Danksagung nur mit Mithe Aner-
kennung findet, wenn sie verspricht: ,Fiirchtet euch nicht! Denn ich ver-



Franz-Josef Steinmetz 402

kiinde euch eine grofe Freude, die allem Volk zuteil werden soll: Heute
ist euch in der Davidstadt der Retter geboren worden, der ist der Messias,
der Herr* (Lk 2,101.). Die Auswirkung dieser Botschaft lasse leider auf
sich warten. Die Weihnachtskrippe scheine leer zu sein.

Nicht von ungefihr hitten offenbar die Christen des Anfangs so starkes
Gewicht auf die Erwartung der Zukunft gelegt. Die echten Briefe des
Apostels Paulus z. B. sprechen immer wieder von der Hoffnung auf die
bevorstehende Parusie, das Kommen des Christus. So heif}t es etwa um das
Jahr 50 n. Chr. zu Beginn des ersten Thessalonicherbriefes: ,Ihr habt euch
von den Gotzen weg zu Gott hingewendet, um dem lebendigen wahren
Gott zu dienen und seinen Sohn vom Himmel her zu erwarten® (1,91.).
Eine der durch die Beerdigungsliturgie besonders bekannte Stelle dieses
Schreibens lautet: ,Der Herr wird beim Befehlsruf, bei der Stimme des
Erzengels, beim Schall der Posaune Gottes vom Himmel niederkommen;
zuerst werden die Toten auferstehen, die in Christus sind, dann werden
wir, die lebend Zuriickgebliebenen, zusammen mit ihnen entriickt werden
auf den Wolken, dem Herrn entgegen in die Liifte; und so werden wir
immerdar mit dem Herrn vereint sein“ (4, 16 f.). Aber auch noch im Jahre
57 n. Chr. kann der Apostel den Korinthern schreiben: ,Wie in Adam
alle sterben, so werden auch alle in Christus lebendig werden, jeder in
seiner Reihe: als Erstling Christus, darauf, in seinem Kommen, die ithm
Zugehorigen® (1 Kor 15,22f.). Diese und dhnlich ausgerichtete Formu-
lierungen (vgl. Rém 13,11 ff.; Phil 3,20{.) kennzeichnen Paulus — trotz
seiner auf die Gegenwart des Lebens bezogenen Frommigkeit — als Apo-
stel der noch ausstehenden Ankunft des die Menschheit vom Tod befreien-
den Erlosers. Auch die in nachpaulinischer Zeit entstandenen Evangelien,
die zum Teil von den Frommigkeitskrisen der dritten christlichen Genera-
tion spiirbar mitbestimmt sind, lassen, obwohl sie apokalyptische Nah-
erwartungen und Terminbestimmungen deutlich zuriickweisen und ob-
wohl sie den weihnachtlichen und 6sterlichen Geheimnissen der Jesus-
Geschichte einen groflen Raum geben (der Evangelist Johannes spricht
sicher iiberwiegend von den gegenwirtigen Quellen des Lebens), die
traditionelle Rede vom zukiinftigen Gericht und von der zukiinftigen Er-
16sung keineswegs aus (vgl. Mk 13; Mt 24; Lk 21), fiigen vielmehr noch
eine Reihe von Gleichnissen hinzu, die zum Arbeitseifer und zur Wach-
samkeit ermabnen (vom Hausherrn, der sein Haus bewacht; vom Knedcht,
den der Herr iiber seine Dienerschaft setzt; von den zehn Jungfrauen, die
auf den Briutigam warten; von den zehn Talenten, die ein Mann seinen
Knechten anvertraut). Eine von den iibrigen Aspekten der christlichen
Offenbarung isolierte Weihnachtsfrommigkeit kennt das NT jedenfalls
nicht. Die entsprechenden Passagen bei Matthdus und Lukas sind erst in



Hoffnung vor leerer Krippe? 403

spateren Zeiten stirker in den Mittelpunkt geriickt, leider aber unter Ver-
nachlissigung anderer ebenso wichtiger neutestamentlicher Perspektiven.
Das gelte es kritisch zu sehen und ins Bewufitsein zu heben.

Man sollte protestieren

Die genannten eschatologischen Akzente der neutestamentlichen Botschaft
sind ohne Zweifel von so grofler Bedeutung, dafl man nur mit frohem
Herzen feststellen kann, wie die moderne Theologie sie wiederum nach
Gebiihr in die Positionen bringt, die ihnen von der Gesamtanlage des
christlichen Credo her zustehen. Christliche Theologie ist wesentlich mit-
bestimmt von dem, was man Hoffnung nennt, wie ein Gewdchs, das seine
Zweige in einen Raum hinein ausbreitet, der noch verhangen ist. Auch alle
praktischen Entscheidungen und Aktionen der Christen wiirden sinnlos in
ein Nichts zerflieflen, wire ihre Verwirklichung nicht stets von einem
Horizont getragen, der alle iberschaubaren innerweltlichen und inner-
geschichtlichen Moglichkeiten iibersteigt. Wehe also einer Theologie, die
sich wissend und besitzend einen Horizont gibt, der die Hoffnung nicht
mehr braucht noch kennt: sie wird nicht nur langweilig und unniitz, weil
sie im Grunde nichts anzubieten hat, was hilfreich ist; sie stiftet dariiber
hinaus Unfrieden und Streit, wo allein echte Hoffnung die Einheit erhalt.

Aber in bezug auf das, was man das Bose nennt, scheinen manchen die
Perspektiven der Hoffnung, die in jlingster Zeit aufgerissen wurden, noch
viel zu harmlos und konventionell. Man hélt scharfere Formulierungen
nicht nur fiir angebracht, sondern fiir unumginglich, wolle man als Christ
in dieser Welt des Elends tberhaupt noch ernst genommen werden. So-
lange unsere Hoffnung lediglich Demut, Ergebung und Schweigen ver-
lange, verharre sie in einem Zustand des bloflen Sich-Abfindens mit einem
schlafenden Gott und Erloser. Selbst die Jiinger Jesu hatten da schon an-
ders reagiert, als sie in der Not des Seesturmes riefen: ,Lehrer, liegt dir
nichts daran, dafl wir zugrunde gehen?“ (Mk 4, 38). Freilich miissen sie die
Antwort héren: ,Was seid ihr so verzagt? Wie? Habt ihr keinen Glau-
ben?“ (Mk 4, 34). Aber ihr Hilfeschrei fand Erhérung, es legte sich der
Wind und es trat eine grofie Stille eine, gleichsam ein Vorzeichen jener
gottlichen Stille, in die Jesus selbst gelangte, weil er trotz seiner Angst,
die seinen Schweifl wie Tropfen Blutes zur Erde rinnen lieff, angespannt
betete (vgl. Lk 22,44). Ebenso miisse unsere Ergebung in den Willen Got-
tes stets durchsetzt sein von einer Art Protest dagegen, dafl dieses oder je-
nes Elend immer noch nicht beseitigt und Gott nicht aufgestanden sei von
seinem Schlaf. Gerade aus der Zuversicht heraus, dafl unsere Proteste vor
Gott nicht vergeblich sind, diirfe und solle man ihn provozieren: ,Komm



Franz-josef Steinmetz 404

méglichst bald, zogere nicht linger; deine Herrschaft moge schon heute an-
brechen, jedenfalls eher heute als morgen®.

Die Bibel ist so ,widerspriichlich® wie das Leben

Es ist m. E. miiflig, dariiber zu streiten, ob diese Rede vom Protest im Hin-
blick auf Gott und seine Zulassungen, sein unbegreifliches Zogern, seine
Zuriickhaltung und seine scheinbaren Unterlassungen eine gewisse Be-
rechtigung habe. Will man sinnvoll von Gott reden, dann darf man ihm
eine radikale Mitverantwortlichkeit fiir alles, was in seiner Schopfung ge-
schieht, nicht absprechen. Dann wird man aber auch — bei aller Ergebung
in den letztlich unbegreiflichen Ratschlufl des Schopfers — die scheinbar
widersprechende Kategorie des Protestes als geradezu nétige Korrektur
einer bloflen Kismet-Haltung in seine theologischen Uberlegungen ein-
bauen konnen. Und wem das Wort ,Protest® mifdfallt, der moge sich ein
anderes einfallen lassen, damit das berechtigte Anliegen, das zweifellos
dahinter steht und in der Bibel selbst einen Widerhall gefunden hat (man
denke nur an die verschiedenen Klage-Psalmen, die Israel zu beten wagte),
nicht verlorengeht oder iibersehen wird. Unsere Frage beschrankt sich auf
das Problem, ob diese offenbar schon in der Bibel vorhandenen wider-
spriichlichen Gestimmtheiten, die dem heutigen theologischen Denken
fortwiahrend schiarfer bewufit werden, jede Weihnachtsfrommigkeit ver-
bieten. Was ist dazu zu sagen?

Zunichst ist zu bemerken, dafl die biblische Offenbarung diese wider-
spriichlichen Gestimmtheiten (wir reden mit Bedacht von Gestimmtheiten
und nicht von Widerspriichen) in einer aufféllig unbekiimmerten Weise
einfach nebeneinander stellt. Das Problem, (das im Vorausgehenden ange-
deutet wurde), wie denn nun ein Mensch diese verschiedenen Anspriiche
und Zuspriiche in seinem Leben zu einer Einheit integrieren konne, liegt
(verstindlicherweise?) in der Bibel selbst noch nicht vor. Die Verkiindi-
gung der Weihnachtsbotschaft und die Mahnungen im Hinblick auf die
Erwartung der Parusie werden noch so wenig systematisiert, dafl der uns
geldufige Versuch, die Parusie des Christus als zweite Ankunft oder als
sogenannte Wiederkunft Christi von seiner ersten Ankunft zu unterschei-
den, im Neuen Testament nur schwach erkennbar ist, geschweige denn die
Gegeniiberstellung der verschiedenen Offenbarungsaspekte als Schwierig-
keit empfunden wird. Das Wort Parusie heiflt Ankunft und nicht Wieder-
kunft. Soll man daraus folgern, die biblische Offenbarung sei in einer
Weise naiv, die uns heute schwer ertriaglich geworden ist? Im Gegenteil.
Mir scheint, es ist nichts weniger als das Leben selbst, das sich hier zu Wort
meldet, aber nicht in ein statisches System zu bringen ist. Es besteht viel-



Hoffnung vor leerer Krippe? 405

mehr aus einer uniiberschaubaren Fiille von Stromungen, von perspekti-
vischen Moglichkeiten und Aspekten. Nicht diese unibersehbare Fiille,
nicht diese widerspriichlichen Gestimmtheiten sind schwer ertraglich. Un-
ertraglich, ja todbringend ist vielmehr der Versuch, das stindig fliefende
Leben durch Systematisierung gleichsam zum Stillstand zu bringen und
die gegenseitige Durchdringung der Perspektiven als unzuldssig beiseite-
zuschieben. Schon die Vernachlissigung bestimmter Inhalte der Offenba-
rung gefihrdet das menschliche Leben als ganzes, weil es Blickrichtung
und Horizonte einseitig festlegt oder gar einengt. Direkte Unterschlagung
aber fithrt zu unmenschlichen Absolutismen, die von einem Extrem ins
andere fallen und zwischen Enthusiasmus und Verzweiflung, zwischen sie-
gestrunkenem Besitzerstolz und dngstlicher Erwartung der Dinge, die da
kommen sollen, unbestindig hin- und hertaumeln. Hier gilt wahrhaftig:
wer nur eines kennt, dem wird auch das eine, das er zu besitzen meint,
noch genommen werden.

Wer Hoffnung sagt, der glaubt schon an die Weihnacht

Zukunftserwartung ist notwendig, Hoffnung ist unumginglich; Proteste
kénnen heilsam sein, kénnen den Glauben beleben und dazu beitragen,
dafl neue Aktivitit in der Kirche frei wird. Wer aber bei all dem weder
singen noch sagen kann: ,,Auf, lafit uns nach Bethlehem eilen! Wir wollen
sehen, was geschehen ist und was der Herr uns kundgetan hat!“ (Lk 2, 15),
und wer es einfach nicht mehr fertig bringt, in das Hochgebet einzustim-
men ,Es ist geziemend und heilsam, immer und iiberall zu danken®, der
sollte sich fragen, ob er im Grunde wirklich noch hofft und erwartet, ob
seine protestierenden Bitten oder seine bittenden Proteste tatsichlich von
dem Vertrauen getragen werden, dafBl sie nicht ins Leere stoflen und wahr-
haft Aussicht auf Erfiillung haben oder ob sie zu einem Hoffen zusam-
mengeschrumpft sind, das sich von purer Verzweiflung kaum noch unter-
scheidet. Ist dem aber nicht so, handelt es sich vielmehr um wirklich hof-
fenden Protest, dann ldge darin wenigstens eine erste Moglichkeit, dank-
bar innezuhalten und den Urheber solcher Hoffnung zu preisen. Ob sol-
ches Tun schon den Namen ,, Weihnachtsfrommigkeit® verdient, sei dahin-
gestellt. Jedenfalls scheint mir der Weg von hier aus bis zur ausdriicklichen
Verehrung des weihnachtlichen Geheimnisses der menschlichen Geburt des
gottlichen Erlésers nicht sehr weit zu sein. Wie sonst vermochten wir gegen
allen Anschein auf Heil und Leben zu hoffen und uns hoffend zu freuen,
wenn nicht aufgrund der Tatsache, dafl diese Hoffnung schon angefangen
hat, Fleisch anzunehmen: ,Als sie in das Haus getreten, sahen sie das
Kind mit Maria, seiner Mutter, fielen nieder und huldigten ihm*“ (Mt



Franz-Josef Steinmetz 406

2, 11). Bei diesem Gedanken heifit die weihnachtliche Liturgie uns ver-
harren, wohl wissend, dafl dieser Anfang noch nicht das Ende ist, aber zu-
versichtlich, daf} einer, der diese Geschehnisse wie Maria in seinem Her-
zen bedenkt (vgl. Lk 2, 19), gerade daraus die Kraft schopft, scheinbar Un-
veranderliches zu dndern.

Im Anfang liegt schon das Ganze

Weihnachtliche, auf das Hier und Jetzt blickende, und hoffende, in die
Zukunft gerichtete Gestimmtheit ergdnzen und korrigieren sich also ge-
genseitig. Aber nicht nur das. Tiefer gesehen ist in der weihnachtlichen Bot-
schaft schon das Ganze der christlichen Erlésungshoffnung mitgegeben. In
der Krippe liegt zwar ,nur” ein Kind, aber sie ist nicht leer. Das Kind wird
zunehmen an Alter, Weisheit und Gnade vor Gott und den Menschen (Lk
2,52) und seiner Herrschaft wird kein Ende sein (Lk 1, 33). Das gesamte
Heilsgeschehen mit all seinen Abstiegen und Aufstiegen, mit seinen Er-
niedrigungen und Erhéhungen, ist in der Geburt dieses Kindes schon
swurzelhaft“ angelegt. Freilich besteht ein Unterschied zwischen der Ar-
mut Christi in der weihnachtlichen Krippe (Lk 2, 7) und seiner Armut am
Kreuz; denn diese meint die Gewdohnlichkeit des Alltags, in die sich der
Erléser hineinbegibt, jene aber seine auflerordentliche Zuriicksetzung durch
Heiden und Juden zugleich. Und freilich besteht ein Unterschied zwischen
der Tatsache, dafl der neugeborene Christus der Nachstellung des Herodes
entkam (Mt 2, 13-23), und dem Geheimnis seiner dsterlichen Auferste-
hung von den Toten; denn dieses meint ein zeitweiliges Entkommen, jenes
aber die definitive Uberwindung des Todes. Und wenn die Hirten von der
Krippe zuriickkehren und jubeln und Gott loben fiir alles, was sie gemaf}
der Botschaft, die an sie ergangen, gehort und gesehen hatten, dann ist
das erst ein Anfang des machtigen Chores in der Apokalypse: ,Ja, wahr-
lich, der Lobpreis, die Weisheit und Danksagung, die Ehre, Macht und
Stirke gebiihren unserem Gott in alle Ewigkeit® (7, 12). Dennoch besteht
jeweils ein heilsgeschichtlicher Zusammenhang, eine solche Bezogenheit
der einzelnen Phasen aufeinander, dafl es durchaus méglich ist, im Einzel-
ton die ganze Melodie und in der Melodie die ganze Symphonie des christ-
lichen Glaubens mitschwingen zu lassen.

Rechte Mitfeier der Weihnacht bleibt wie alles im Christenleben stan-
dige Aufgabe. Diese Aufgabe ist, wie diese Uberlegungen wohl sicher ge-
zeigt haben, heute infolge der fortgeschrittenen theologischen Reflexion
nicht leichter, sondern schwerer als frither. Man wirde aber der Christen-
heit einen schlechten Dienst erweisen, wollte man diesen Schwierigkeiten
dadurch aus dem Weg gehen, dafl man das Weihnachtsfest zugunsten blo-



Hoffnung vor leerer Krippe? 407

fer Zukunftserwartung und entsprechender Proteste gegen die jetzige
Welt von innen her zu entleeren erlaubt, denn das wiirde letztlich Riick-
fall in vorchristliche oder gar unchristliche Ideologien bedeuten. Vielmehr
sind die Worte zu bedenken, in die G. K. Chesterton (der wahrhaftig nicht
nur Kriminalgeschichten zu erzihlen verstand, sondern sich auch mit gro-
fem Erfolg an Franz von Assisi und Thomas von Aquin versuchte, und
iiberhaupt ein sympathischer Christ war) seine Ansicht iiber das Christen-
tum zusammenfafit. Er meinte: ,Die christliche Wahrheit unterscheidet
sich von allen iibrigen Lehren darin, daf sie die Weisheit nicht in eine mit-
telmiBige Neutralitit setzt, sondern in scheinbar widerspriichliche Ge-
stimmtheiten, die jeweils bis zur duflersten Intensitdt vorgetrieben er-
scheinen: Freude und Bufle, Stolz und Demut, Liebe und Verzicht usf. Wie
iiber ein Kreuz ausgespannt, erleidet der Mensch dessen duferste Span-
nung und ausdehnende Kraft nach allen Richtungen hin . . .“. Diese Span-
nung empfinden wir freilich nicht immer als angenehm. Es kann sein, dafl
uns die weihnadhtliche Freudenbotschaft eine Umkehr aus Traurigkeit und
Verzweiflung abverlangt, der wir nur unter Mithen nachkommen kénnen.
Thre Intensitit scheint uns einfach iibertrieben. Unsere Augen und unser
Verstand konnen vielleicht nur geringfiigige Freuden erblicken. Dennoch
sollte es wenigstens méglich sein, das paulinische Wort zu variieren, dem
Chesterton seine ,Definition“ des Christentums abgelauscht zu haben
scheint: , Ja, wir sind Habenichtse und besitzen doch alles; wir sind dem
Tode geweiht und doch leben wir; und so vermégen wir immer fréhlich
zu sein, obgleich wir auch betrubt sind“ (vgl. 2 Kor 6, 10). Diese apostoli-
sche Uberwindung unserer Armseligkeit, unserer Todesfurcht und unserer
hartnickig wiederkehrenden Traurigkeiten setzt freilich noch einmal
einen radikaleren Verzicht voraus, und eben darauf scheint Chesterton
hinauszuwollen, wo er von der ausdehnenden Kraft spricht, die der Mensch
erleiden muf}, wenn er Christ wird. Er mufl sozusagen auf seine Verzichte
verzichten. Fr mufl — wenn es gar nicht anders geht — gegen seine Erfah-
rungen anliigen; denn nur die duflerste Demut vor Gottes Verheilungen
erfihrt schliefflich die Wahrheit, die immer und iiberall dankbar sein 1df}t,
weil ,Dein Eingeborener in der Gestalt unseres sterblichen Fleisches er-
schienen ist und uns so in Seiner neuen, lichtvollen Unsterblichkeit wieder-
hergestellt hat”.,





