
Hoffnung vor leerer Krippe? 

Zur Problematik einer Weihnachtsfrömmigkeit 1969 

Franz-Josef Steinmetz SJ, München 

Zu den heute besonders umstrittenen Aspekten christlicher Spiritualität 
gehört, wenn ich recht sehe, auch die Weihnachtsfrömmigkeit. Diese Fröm- 
migkeit, die sich auf die geheimnisvollen Wahrheiten der Weihnacht kon- 
zentriert, sie sogar besingt und bewundert, gerät von Jahr zu Jahr mehr 
in eine äußerst kritische Reflexion. Es geht dabei nicht bloß um bestimmte 
Äußerlichkeiten, die das Weihnachtsfest umgeben und den eigentlichen 
Gehalt dieses Festes mehr verdecken als offenbaren (daß hier vieles im 
argen liegt, weiß jeder, der auch nur ein wenig über den Sinn der Weih- 
nachtszeit nachgedacht hat), auch nicht um weltliche oder kirchliche Weih- 
nachtsfeiern, um Weihnachtskrippe und das weihnachtliche Liedgut. Es 
geht um mehr, um den theologisch-spirituellen Gehalt der Weihnachts- 
frömmigkeit. Sie vor allem ist heute fragwürdig geworden, weil andere 
Aspekte des christlichen Glaubens für wichtiger und dringlicher gehalten 
werden. 

Ich weiß nicht, wofür ich danken soll 

Schon das Wort vom immerwährenden Dank (•es ist würdig und recht, dir 
immer und überall zu danken, allmächtiger Gott"), das in jeder Euchari- 
stiefeier vorkommt und zu Weihnachten mit der Feststellung begründet 
wird, daß •die geheimnisvolle Fleischwerdung des Wortes dem Auge 
unseres Geistes das neue Licht Deiner Herrlichkeit zeigt", wird zuweilen 
nur mit Mühe verstanden, zuweilen sogar als ungerechtfertigt zurück- 
gewiesen. Ungerechtfertigt, warum? Nun, z. B. weil die Welt voller Not 
sei; weil nach wie vor Angst und Elend bestehen; weil es sich angesichts 
entsetzlicher Ungerechtigkeiten nicht gezieme, zu feiern und zu jubilieren; 
weil es Brüder und Schwestern gibt, die etwas gegen uns haben. Dieses 
und anderes mehr verdiene nur die Antwort des ungeduldigen Zuwartens: 
erst wenn ich weiß, daß der Bruder nichts mehr gegen mich hat, und das 
Elend aller Menschen definitiv überwunden ist, darf ich an eucharistischen 
(danksagenden) Gottesdiensten teilnehmen. Einleuchtend, daß unter sol- 
cher Kritik gerade die weihnachtliche Danksagung nur mit Mühe Aner- 
kennung findet, wenn sie verspricht: •Fürchtet euch nicht! Denn ich ver- 



Franz-Josef Steinmetz 402 

künde euch eine große Freude, die allem Volk zuteil werden soll: Heute 
ist euch in der Davidstadt der Retter geboren worden, der ist der Messias, 
der Herr" (Lk 2,10 f.). Die Auswirkung dieser Botschaft lasse leider auf 
sich warten. Die Weihnachtskrippe scheine leer zu sein. 

Nicht von ungefähr hätten offenbar die Christen des Anfangs so starkes 
Gewicht auf die Erwartung der Zukunft gelegt. Die echten Briefe des 
Apostels Paulus z. B. sprechen immer wieder von der Hoffnung auf die 
bevorstehende Parusie, das Kommen des Christus. So heißt es etwa um das 
Jahr 50 n. Chr. zu Beginn des ersten Thessalonicherbriefes: •Ihr habt euch 
von den Götzen weg zu Gott hingewendet, um dem lebendigen wahren 
Gott zu dienen und seinen Sohn vom Himmel her zu erwarten" (1, 9 f.). 
Eine der durch die Beerdigungsliturgie besonders bekannte Stelle dieses 
Schreibens lautet: •Der Herr wird beim Befehlsruf, bei der Stimme des 
Erzengels, beim Schall der Posaune Gottes vom Himmel niederkommen; 
zuerst werden die Toten auferstehen, die in Christus sind, dann werden 
wir, die lebend Zurückgebliebenen, zusammen mit ihnen entrückt werden 
auf den Wolken, dem Herrn entgegen in die Lüfte; und so werden wir 
immerdar mit dem Herrn vereint sein" (4,16 f.). Aber auch noch im Jahre 
57 n. Chr. kann der Apostel den Korinthern schreiben: •Wie in Adam 
alle sterben, so werden auch alle in Christus lebendig werden, jeder in 
seiner Reihe: als Erstling Christus, darauf, in seinem Kommen, die ihm 
Zugehörigen" (1 Kor 15, 22 f.). Diese und ähnlich ausgerichtete Formu- 
lierungen (vgl. Rom 13,11 ff.; Phil 3,20 f.) kennzeichnen Paulus - trotz 
seiner auf die Gegenwart des Lebens bezogenen Frömmigkeit - als Apo- 
stel der noch ausstehenden Ankunft des die Menschheit vom Tod befreien- 
den Erlösers. Auch die in nachpaulinischer Zeit entstandenen Evangelien, 
die zum Teil von den Frömmigkeitskrisen der dritten christlichen Genera- 
tion spürbar mitbestimmt sind, lassen, obwohl sie apokalyptische Nah- 
erwartungen und Terminbestimmungen deutlich zurückweisen und ob- 
wohl sie den weihnachtlichen und österlichen Geheimnissen der Jesus- 
Geschichte einen großen Raum geben (der Evangelist Johannes spricht 
sicher überwiegend von den gegenwärtigen Quellen des Lebens), die 
traditionelle Rede vom zukünftigen Gericht und von der zukünftigen Er- 
lösung keineswegs aus (vgl. Mk 13; Mt 24; Lk 21), fügen vielmehr noch 
eine Reihe von Gleichnissen hinzu, die zum Arbeitseifer und zur Wach- 
samkeit ermahnen (vom Hausherrn, der sein Haus bewacht; vom Knecht, 
den der Herr über seine Dienerschaft setzt; von den zehn Jungfrauen, die 
auf den Bräutigam warten; von den zehn Talenten, die ein Mann seinen 
Knechten anvertraut). Eine von den übrigen Aspekten der christlichen 
Offenbarung isolierte Weihnachtsfrömmigkeit kennt das NT jedenfalls 
nicht. Die entsprechenden Passagen bei Matthäus und Lukas sind erst in 



Hoffnung vor leerer Krippe? 403 

späteren Zeiten stärker in den Mittelpunkt gerückt, leider aber unter Ver- 
nachlässigung anderer ebenso wichtiger neutestamentlicher Perspektiven. 
Das gelte es kritisch zu sehen und ins Bewußtsein zu heben. 

Man sollte protestieren 

Die genannten eschatologischen Akzente der neutestamentlichen Botschaft 
sind ohne Zweifel von so großer Bedeutung, daß man nur mit frohem 
Herzen feststellen kann, wie die moderne Theologie sie wiederum nach 
Gebühr in die Positionen bringt, die ihnen von der Gesamtanlage des 
christlichen Credo her zustehen. Christliche Theologie ist wesentlich mit- 
bestimmt von dem, was man Hoffnung nennt, wie ein Gewächs, das seine 
Zweige in einen Raum hinein ausbreitet, der noch verhangen ist. Auch alle 
praktischen Entscheidungen und Aktionen der Christen würden sinnlos in 
ein Nichts zerfließen, wäre ihre Verwirklichung nicht stets von einem 
Horizont getragen, der alle überschaubaren innerweltlichen und inner- 
geschichtlichen Möglichkeiten übersteigt. Wehe also einer Theologie, die 
sich wissend und besitzend einen Horizont gibt, der die Hoffnung nicht 
mehr braucht noch kennt: sie wird nicht nur langweilig und unnütz, weil 
sie im Grunde nichts anzubieten hat, was hilfreich ist; sie stiftet darüber 
hinaus Unfrieden und Streit, wo allein echte Hoffnung die Einheit erhält. 

Aber in bezug auf das, was man das Böse nennt, scheinen manchen die 
Perspektiven der Hoffnung, die in jüngster Zeit aufgerissen wurden, noch 
viel zu harmlos und konventionell. Man hält schärfere Formulierungen 
nicht nur für angebracht, sondern für unumgänglich, wolle man als Christ 
in dieser Welt des Elends überhaupt noch ernst genommen werden. So- 
lange unsere Hoffnung lediglich Demut, Ergebung und Schweigen ver- 
lange, verharre sie in einem Zustand des bloßen Sich-Abfindens mit einem 
schlafenden Gott und Erlöser. Selbst die Jünger Jesu hatten da schon an- 
ders reagiert, als sie in der Not des Seesturmes riefen: •Lehrer, liegt dir 
nichts daran, daß wir zugrunde gehen?" (Mk 4, 38). Freilich müssen sie die 
Antwort hören: •Was seid ihr so verzagt? Wie? Habt ihr keinen Glau- 
ben?" (Mk 4,34). Aber ihr Hilfeschrei fand Erhörung, es legte sich der 
Wind und es trat eine große Stille eine, gleichsam ein Vorzeichen jener 
göttlichen Stille, in die Jesus selbst gelangte, weil er trotz seiner Angst, 
die seinen Schweiß wie Tropfen Blutes zur Erde rinnen ließ, angespannt 
betete (vgl. Lk 22,44). Ebenso müsse unsere Ergebung in den Willen Got- 
tes stets durchsetzt sein von einer Art Protest dagegen, daß dieses oder je- 
nes Elend immer noch nicht beseitigt und Gott nicht aufgestanden sei von 
seinem Schlaf. Gerade aus der Zuversicht heraus, daß unsere Proteste vor 
Gott nicht vergeblich sind, dürfe und solle man ihn provozieren: •Komm 



Franz-Josef Steinmetz 404 

möglichst bald, zögere nicht länger; deine Herrschaft möge schon heute an- 
brechen, jedenfalls eher heute als morgen". 

Die Bibel ist so •widersprüchlich" wie das Leben 

Es ist m. E. müßig, darüber zu streiten, ob diese Rede vom Protest im Hin- 
blick auf Gott und seine Zulassungen, sein unbegreifliches Zögern, seine 
Zurückhaltung und seine scheinbaren Unterlassungen eine gewisse Be- 
rechtigung habe. Will man sinnvoll von Gott reden, dann darf man ihm 
eine radikale Mitverantwortlichkeit für alles, was in seiner Schöpfung ge- 
schieht, nicht absprechen. Dann wird man aber auch - bei aller Ergebung 
in den letztlich unbegreiflichen Ratschluß des Schöpfers - die scheinbar 
widersprechende Kategorie des Protestes als geradezu nötige Korrektur 
einer bloßen Kismet-Haltung in seine theologischen Überlegungen ein- 
bauen können. Und wem das Wort •Protest" mißfällt, der möge sich ein 
anderes einfallen lassen, damit das berechtigte Anliegen, das zweifellos 
dahinter steht und in der Bibel selbst einen Widerhall gefunden hat (man 
denke nur an die verschiedenen Klage-Psalmen, die Israel zu beten wagte), 
nicht verlorengeht oder übersehen wird. Unsere Frage beschränkt sich auf 
das Problem, ob diese offenbar schon in der Bibel vorhandenen wider- 
sprüchlichen Gestimmtheiten, die dem heutigen theologischen Denken 
fortwährend schärfer bewußt werden, jede Weihnachtsfrömmigkeit ver- 
bieten. Was ist dazu zu sagen? 

Zunächst ist zu bemerken, daß die biblische Offenbarung diese wider- 
sprüchlichen Gestimmtheiten (wir reden mit Bedacht von Gestimmtheiten 
und nicht von Widersprüchen) in einer auffällig unbekümmerten Weise 
einfach nebeneinander stellt. Das Problem, (das im Vorausgehenden ange- 
deutet wurde), wie denn nun ein Mensch diese verschiedenen Ansprüche 
und Zusprüche in seinem Leben zu einer Einheit integrieren könne, liegt 
(verständlicherweise?) in der Bibel selbst noch nicht vor. Die Verkündi- 
gung der Weihnachtsbotschaft und die Mahnungen im Hinblick auf die 
Erwartung der Parusie werden noch so wenig systematisiert, daß der uns 
geläufige Versuch, die Parusie des Christus als zweite Ankunft oder als 
sogenannte Wiederkunft Christi von seiner ersten Ankunft zu unterschei- 
den, im Neuen Testament nur schwach erkennbar ist, geschweige denn die 
Gegenüberstellung der verschiedenen Offenbarungsaspekte als Schwierig- 
keit empfunden wird. Das Wort Parusie heißt Ankunft und nicht Wieder- 
kunft. Soll man daraus folgern, die biblische Offenbarung sei in einer 
Weise naiv, die uns heute schwer erträglich geworden ist? Im Gegenteil. 
Mir scheint, es ist nichts weniger als das Leben selbst, das sich hier zu Wort 
meldet, aber nicht in ein statisches System zu bringen ist. Es besteht viel- 



Hoffnung vor leerer Krippe? 405 

mehr aus einer unüberschaubaren Fülle von Strömungen, von perspekti- 
vischen Möglichkeiten und Aspekten. Nicht diese unübersehbare Fülle, 
nicht diese widersprüchlichen Gestimmtheiten sind schwer erträglich. Un- 
erträglich, ja todbringend ist vielmehr der Versuch, das ständig fließende 
Leben durch Systematisierung gleichsam zum Stillstand zu bringen und 
die gegenseitige Durchdringung der Perspektiven als unzulässig beiseite- 
zuschieben. Schon die Vernachlässigung bestimmter Inhalte der Offenba- 
rung gefährdet das menschliche Leben als ganzes, weil es Blickrichtung 
und Horizonte einseitig festlegt oder gar einengt. Direkte Unterschlagung 
aber führt zu unmenschlichen Absolutismen, die von einem Extrem ins 
andere fallen und zwischen Enthusiasmus und Verzweiflung, zwischen sie- 
gestrunkenem Besitzerstolz und ängstlicher Erwartung der Dinge, die da 
kommen sollen, unbeständig hin- und hertaumeln. Hier gilt wahrhaftig: 
wer nur eines kennt, dem wird auch das eine, das er zu besitzen meint, 
noch genommen werden. 

Wer Hoffnung sagt, der glaubt schon an die Weihnacht 

Zukunftserwartung ist notwendig, Hoffnung ist unumgänglich; Proteste 
können heilsam sein, können den Glauben beleben und dazu beitragen, 
daß neue Aktivität in der Kirche frei wird. Wer aber bei all dem weder 
singen noch sagen kann: •Auf, laßt uns nach Bethlehem eilen! Wir wollen 
sehen, was geschehen ist und was der Herr uns kundgetan hat!" (Lk 2, 15), 
und wer es einfach nicht mehr fertig bringt, in das Hochgebet einzustim- 
men •Es ist geziemend und heilsam, immer und überall zu danken", der 
sollte sich fragen, ob er im Grunde wirklich noch hofft und erwartet, ob 
seine protestierenden Bitten oder seine bittenden Proteste tatsächlich von 
dem Vertrauen getragen werden, daß sie nicht ins Leere stoßen und wahr- 
haft Aussicht auf Erfüllung haben oder ob sie zu einem Hoffen zusam- 
mengeschrumpft sind, das sich von purer Verzweiflung kaum noch unter- 
scheidet. Ist dem aber nicht so, handelt es sich vielmehr um wirklich hof- 
fenden Protest, dann läge darin wenigstens eine erste Möglichkeit, dank- 
bar innezuhalten und den Urheber solcher Hoffnung zu preisen. Ob sol- 
ches Tun schon den Namen •Weihnachtsfrömmigkeit" verdient, sei dahin- 
gestellt. Jedenfalls scheint mir der Weg von hier aus bis zur ausdrücklichen 
Verehrung des weihnachtlichen Geheimnisses der menschlichen Geburt des 
göttlichen Erlösers nicht sehr weit zu sein. Wie sonst vermöchten wir gegen 
allen Anschein auf Heil und Leben zu hoffen und uns hoffend zu freuen, 
wenn nicht aufgrund der Tatsache, daß diese Hoffnung schon angefangen 
hat, Fleisch anzunehmen: •Als sie in das Haus getreten, sahen sie das 
Kind mit Maria, seiner Mutter, fielen nieder und huldigten ihm" (Mt 



Franz-Josef Steinmetz 406 

2, 11). Bei diesem Gedanken heißt die weihnachtliche Liturgie uns ver- 
harren, wohl wissend, daß dieser Anfang noch nicht das Ende ist, aber zu- 
versichtlich, daß einer, der diese Geschehnisse wie Maria in seinem Her- 
zen bedenkt (vgl. Lk 2, 19), gerade daraus die Kraft schöpft, scheinbar Un- 
veränderliches zu ändern. 

Im Anfang liegt schon das Ganze 

Weihnachtliche, auf das Hier und Jetzt blickende, und hoffende, in die 
Zukunft gerichtete Gestimmtheit ergänzen und korrigieren sich also ge- 
genseitig. Aber nicht nur das. Tiefer gesehen ist in der weihnachtlichen Bot- 
schaft schon das Ganze der christlichen Erlösungshoffnung mitgegeben. In 
der Krippe liegt zwar •nur" ein Kind, aber sie ist nicht leer. Das Kind wird 
zunehmen an Alter, Weisheit und Gnade vor Gott und den Menschen (Lk 
2,52) und seiner Herrschaft wird kein Ende sein (Lk 1,33). Das gesamte 
Heilsgeschehen mit all seinen Abstiegen und Aufstiegen, mit seinen Er- 
niedrigungen und Erhöhungen, ist in der Geburt dieses Kindes schon 
•wurzelhaft" angelegt. Freilich besteht ein Unterschied zwischen der Ar- 
mut Christi in der weihnachtlichen Krippe (Lk 2, 7) und seiner Armut am 
Kreuz; denn diese meint die Gewöhnlichkeit des Alltags, in die sich der 
Erlöser hineinbegibt, jene aber seine außerordentliche Zurücksetzung durch 
Heiden und Juden zugleich. Und freilich besteht ein Unterschied zwischen 
der Tatsache, daß der neugeborene Christus der Nachstellung des Herodes 
entkam (Mt 2, 13-23), und dem Geheimnis seiner österlichen Auferste- 
hung von den Toten; denn dieses meint ein zeitweiliges Entkommen, jenes 
aber die definitive Überwindung des Todes. Und wenn die Hirten von der 
Krippe zurückkehren und jubeln und Gott loben für alles, was sie gemäß 
der Botschaft, die an sie ergangen, gehört und gesehen hatten, dann ist 
das erst ein Anfang des mächtigen Chores in der Apokalypse: •Ja, wahr- 
lich, der Lobpreis, die Weisheit und Danksagung, die Ehre, Macht und 
Stärke gebühren unserem Gott in alle Ewigkeit" (7, 12). Dennoch besteht 
jeweils ein heilsgeschichtlicher Zusammenhang, eine solche Bezogenheit 
der einzelnen Phasen aufeinander, daß es durchaus möglich ist, im Einzel- 
ton die ganze Melodie und in der Melodie die ganze Symphonie des christ- 
lichen Glaubens mitschwingen zu lassen. 

Rechte Mitfeier der Weihnacht bleibt wie alles im Christenleben stän- 
dige Aufgabe. Diese Aufgabe ist, wie diese Überlegungen wohl sicher ge- 
zeigt haben, heute infolge der fortgeschrittenen theologischen Reflexion 
nicht leichter, sondern schwerer als früher. Man würde aber der Christen- 
heit einen schlechten Dienst erweisen, wollte man diesen Schwierigkeiten 
dadurch aus dem Weg gehen, daß man das Weihnachtsfest zugunsten blo- 



Hoffnung vor leerer Krippe? 407 

ßer Zukunftserwartung und entsprechender Proteste gegen die jetzige 
Welt von innen her zu entleeren erlaubt, denn das würde letztlich Rück- 
fall in vorchristliche oder gar unchristliche Ideologien bedeuten. Vielmehr 
sind die Worte zu bedenken, in die G. K. Chesterton (der wahrhaftig nicht 
nur Kriminalgeschichten zu erzählen verstand, sondern sich auch mit gro- 
ßem Erfolg an Franz von Assisi und Thomas von Aquin versuchte, und 
überhaupt ein sympathischer Christ war) seine Ansicht über das Christen- 
tum zusammenfaßt. Er meinte: •Die christliche Wahrheit unterscheidet 
sich von allen übrigen Lehren darin, daß sie die Weisheit nicht in eine mit- 
telmäßige Neutralität setzt, sondern in scheinbar widersprüchliche Ge- 
stimmtheiten, die jeweils bis zur äußersten Intensität vorgetrieben er- 
scheinen: Freude und Buße, Stolz und Demut, Liebe und Verzicht usf. Wie 
über ein Kreuz ausgespannt, erleidet der Mensch dessen äußerste Span- 
nung und ausdehnende Kraft nach allen Richtungen hin ...". Diese Span- 
nung empfinden wir freilich nicht immer als angenehm. Es kann sein, daß 
uns die weihnachtliche Freudenbotschaft eine Umkehr aus Traurigkeit und 
Verzweiflung abverlangt, der wir nur unter Mühen nachkommen können. 
Ihre Intensität scheint uns einfach übertrieben. Unsere Augen und unser 
Verstand können vielleicht nur geringfügige Freuden erblicken. Dennoch 
sollte es wenigstens möglich sein, das paulinische Wort zu variieren, dem 
Chesterton seine •Definition" des Christentums abgelauscht zu haben 
scheint: •Ja, wir sind Habenichtse und besitzen doch alles; wir sind dem 
Tode geweiht und doch leben wir; und so vermögen wir immer fröhlich 
zu sein, obgleich wir auch betrübt sind" (vgl. 2 Kor 6, 10). Diese apostoli- 
sche Überwindung unserer Armseligkeit, unserer Todesfurcht und unserer 
hartnäckig wiederkehrenden Traurigkeiten setzt freilich noch einmal 
einen radikaleren Verzicht voraus, und eben darauf scheint Chesterton 
hinauszuwollen, wo er von der ausdehnenden Kraft spricht, die der Mensch 
erleiden muß, wenn er Christ wird. Er muß sozusagen auf seine Verzichte 
verzichten. Er muß - wenn es gar nicht anders geht - gegen seine Erfah- 
rungen anlügen; denn nur die äußerste Demut vor Gottes Verheißungen 
erfährt schließlich die Wahrheit, die immer und überall dankbar sein läßt, 
weil •Dein Eingeborener in der Gestalt unseres sterblichen Fleisches er- 
schienen ist und uns so in Seiner neuen, lichtvollen Unsterblichkeit wieder- 
hergestellt hat". 




