Wie kann Gott vom Glaubenden erfahren werden:

Erhard Kunz SJ, Frankfurt am Main

Vorbemerkung: Die folgenden Gedanken wollen das Thema nicht in einer
abstrakt-systematischen philosophischen oder theologischen Abhandlung
darstellen, es sollen — mehr phanomenologisch — die Elemente sichtbar ge-
macht werden, die fiir das, was wir ,Gotteserfahrung“ nennen, konstitutiv
sind. Es sollen die Dimensionen aufgezeigt werden, in denen sich Gottes-
erfahrung ereignet. Durch diese Hinweise sollen Hilfen geboten werden,
die eigene Erfahrung zu reflektieren und zu befragen und sie in dieser
Reflexion zu klaren und zu vertiefen.

Die philosophische und theologische Durchdringung und Erorterung der
Gottesfrage lebt aus der verwirklichten und vollzogenen Gotteserfahrung.
Man kann nicht tiber Gott nachdenken und nicht iiber ihn sprechen, wenn
er nicht in irgendeiner Weise in unserer Erfahrung gegenwartig ist. Wie
aber wird Gott erfahren? Wo ist der Ort, an dem er in unsere Erfahrung
cintritt? Welche unserer tatsichlichen Erfahrungen meinen wir, wenn wir
von Gotteserfahrung sprechen? Dies sind die Fragen, die uns hier beschaf-
tigen sollen®.

I. Gott — keine Gegebenheit unserer Erfahrung

Wenn man iiber Gotteserfahrung nachzudenken beginnt, steht man sofort
vor einem Dilemma: Erfahrung ist eine Erkenntnisweise, in der der Ge-
genstand der Erkenntnis mir so gegeben ist, dafl ich ihn nicht mehr zu
erschliefen oder zu beweisen oder zu deduzieren brauche. Was ich erst in
mithsamer rationaler Reflexion durch ein Schluflverfahren beweisen muf,
das erfahre ich nicht. Erfahrung meint in irgendeiner Weise Unmittelbar-
keit, direkte Gegebenheit, Konkretheit. Erfahrung kann zwar rational
reflektiert und dabei vertieft und erweitert werden; aber sie hort auf, Er-
fahrung zu sein, wenn man sich in einem diskursiven Erkenntnisprozef}
durch verschiedene Pramissen zu einem neuen, vorher unbekannten Ge-
genstand vorarbeiten muf.

Ist aber Gott fiir uns nicht erst durch diskursives Erkennen zuganglich?
Miissen wir nicht von dieser Welt unserer Erfahrung ,aufsteigen®, wenn
wir ihn erkennen wollen? Miissen wir nicht sogar diese Welt ,iiberstei-
gen“, wenn wir zu ihm gelangen wollen? Mit ,Gott® meinen wir doch

* Dem Beitrag liegt ein Vortrag zugrunde, den der Vi. zur geistlichen Erneuerung in
cinem Priesterseminar gehalten hat.



Erhard Kunz 422

jemanden, der nicht einfachhin Welt ist. Wie konnen wir ihn aber dann
erfahren? Ist der Ausdruck ,Gotteserfahrung® nicht innerlich wider-
spriichlich? v

Mit dieser Frage entdecken wir sofort ein erstes Element oder eine erste
Dimension, die fiir unsere , Gotteserfahrung® charakteristisch ist und die
notwendig Ausgangspunkt unserer Erwagung sein und bleiben muf}: Gott
ist in unserer Welt nicht gegeben und deshalb ist er auch nicht ohne weite-
res erfahrbar.

Ex 33, 18-23: Gott ist in unserer Welt nicht anschaubar. Denn Gott ist
nicht Welt.

Alles, was wir in dieser Welt, d. h. im Bereich unseres tatsachlichen Le-
bens, sehen, anriithren und erforschen, ist nicht Gott, sondern Welt, also
gerade das, was von Gott unterschieden ist. Alles, was wir in dieser Welt
erfahren, ist endlich, begrenzt, vergidnglich, und es ist in einer radikalen
Weise fraglich: es kann in Frage gestellt werden, und daher enthilt es
nicht schlechthin das Endgiiltige oder den Endgiltigen oder Gott. Nichts
bringt uns das oder den Absoluten so nahe, dafl wir nicht wieder Zweifel
haben konnten. Selbst das lichtvollste und klarste Erlebnis, das wir viel-
leicht im unmittelbaren Erleben selbst als Gotteserfahrung bezeichnen
wirden, kann nachtriglich von anderen Erlebnissen her wiederum skep-
tisch beurteilt werden: War diese ,Gotteserfahrung® (z. B. dieses Bewuf3t-
sein, von Gott zum Priestertum berufen zu sein) nicht vielleicht doch eine
Téauschung? War es nicht vielleicht ein Erleben, das aufgrund einer be-
stimmten psychologischen Konstellation zustande kam und das, wenn ein-
mal die Kenntnis der menschlichen Psyche weiter fortgeschritten sein
wird, auch kiinstlich hervorgerufen werden kann? Ist das, was wir Gottes-
erfahrung nennen, nicht u. U. Ausdruck einer starken Mutter- oder Vater-
bindung? Das Uber-ich des Vaters, von dem man sich nicht befreit hat,
wird als ,,Stimme Gottes“ erlebt? Das Gewicht einer langen Tradition, in
der man steht, und aus der man nicht ohne weiteres heraustreten kann,
wird im Gewissen als Verpflichtung von Gott her erfahren. Die Art, wie
Gott erfahren wird, die Bilder, die wir uns von Gott machen, sind abhan-
gig von der Zeitsituation und von Interessen. Gotteserfahrung erscheint
somit manipulierbar.

Viele Erlebnisse, die man friher auf Gott oder jedenfalls auf tiber-
natiirliche Ursachen zuridkfihrte, erweisen sich heute als durch innerwelt-
liche Ursachen hervorgerufen. Visionen konnen durch Drogen erzeugt
werden, und bestimmte innere Zustinde, z. B. Zuversicht, Gelassenheit,
Freude, lassen sich durch pharmazeutische Praparate bewirken. Man kann
jemanden, der unter Depressionen leidet, durch biochemische Mittel in



Wie kann Gott vom Glaubenden erfahren werden? 423

eine euphorische Stimmung versetzen: Wie unterscheidet sich diese mani-
pulierte Euphorie von der Freude und dem Trost, die eine Frucht des Hei-
ligen Geistes sind? Ist nicht auch das, was wir Freude im Heiligen Geist
nennen und als ,geistliche Erfahrung® qualifizieren, durch solche natlr-
lichen Dinge mitbedingt? Ein Hinweis, dafl auch sehr geistliche Vorgange
psychologisch und soziologisch mitverursacht sind, scheint mir z. B. darin
zu liegen, daf mystische Phinomene bei Frauen offenbar haufiger sind als
bei Mannern. Sollte das nur daran liegen, daf Frauen frommer sind und
besser auf die Gnaden Gottes eingehen als Manner? Oder wird nicht auch
an dieser Tatsache deutlich, dafl selbst mystische Erfahrungen, also Got-
teserfahrungen im hochsten Grade, innerweltliche Ursachen haben? Wenn
sie aber innerweltlich verursacht sind, wird man bei einer Analyse dieser
Phinomene und Erfahrungen diese Ursachen, nicht aber Gott entdecken.
Gott transzendiert also auch unsere geistlichen Erfahrungen. Er 1afit sich
in ihnen nicht einfangen. Kann es aber dann noch Gotteserfahrung geben?

Man kénnte einwenden, der eigentliche Ort unserer Gotteserfahrung sei
ja gar nicht unser inneres Erleben; Gott primir in intensiven inneren
Erfahrungen zu suchen, sei ein kultursoziologisch bedingtes, zeitgeschicht-
lich begrenztes Phinomen; der eigentliche Ort der Gotteserfahrung sei der
andere Mensch, die duflere Geschichte, die Kirche, Jesus Christus. Aber
wird in diesen dufleren Gegebenheiten Gott unzweideutiger erfahrbar?
Ist er hier mit groferer Klarheit gegeben? Das Erste Vatikanum konnte
von der Kirche sagen, sie sei wegen ihrer wunderbaren Verbreitung, ihrer
auBerordentlichen Heiligkeit, ihrer unerschopflichen Fruchtbarkeit und
wegen ihrer umfassenden Einheit und Bestindigkeit ein erhabenes Zei-
chen unter den Vélkern und ein unerschiitterliches Motiv ihrer Glaubwiir-
digkeit und gottlichen Sendung. Diese Erfahrung ist uns heute nur mehr
sehr schwer moglich. Im Gesprach hért man hiufig, man glaube nicht
wegen der Kirche, sondern gegen die Kirche an Jesus Christus. Aber wie
ist Gott in Jesus Christus erfahrbar? Wenn man alle exegetischen und
fundamentaltheologischen Probleme bedenkt, die uns heute beschaftigen,
muf} man sagen, dal Gott auch in Jesus von Nazareth nicht ohne weiteres
gegeben und greifbar ist. Man kann als Wissenschaftler das Phanomen
Jesus von Nazareth untersuchen, ohne dal man mit Notwendigkeit zu
einer Gotteserfahrung gefithrt wird. Jesus war Mensch wie wir, und des-
halb kann man nicht ohne Unterscheidung sagen, in ihm sei Gott gegen-
wirtig oder erfahrbar oder er sei Gott.

Wenn man das bisher Gesagte zusammenfafit, kann man feststellen,
dafl Gott im Bereich unserer Erfahrung nicht unmittelbar gegeben ist.
Gott selbst ist nicht Inhalt unserer menschlichen Erfahrung. Was wir er-
fahren, sind innerweltliche Gegenstinde und Personen, sind innerliche



Erhard Kunz 424

Erlebniszustinde, die in einer innerweltlichen und innergeschichtlichen
Kausalreihe stehen und von dorther auch erklirt werden miissen. Sind sie
innerweltlich (noch) nicht erklirbar, so ist die entstehende Liicke in der
Erklidrung nicht leichtfertig durch Gott zu fiillen, und die Erfahrung der
Liicke ist nicht schon Gotteserfahrung. Denn das Nichtwissen einer Erkli-
rung ist noch kein Grund, eine transzendente Ursache anzunehmen.

Die bisherige negative Feststellung erscheint mir aus zwei Griinden
wichtig: Einmal sollte sie uns davon befreien, im Bereich unserer religio-
sen Erfahrung nach einem Bereich zu suchen, in dem Gott doch unmittel-
bar gegeben und erfahrbar wird. Alles, was wir erfahren, ist Welt und
sind wir selbst. Die Welt und wir selbst sind aber nicht Gott. — Sodann
wahrt die erfahrene Abwesenheit Gottes auch im Bereich unserer religis-
sen Erfahrung die Transzendenz Gottes. Auch im religidsen Leben, wo
das Verlangen nach Unmittelbarkeit mit Gott am gréfiten ist, gilt di bi-
blische Erfahrung: ,Gott hat niemals jemand gesehen.” Ein direktes
Schauen, Erfassen oder Erfahren Gottes ist uns nicht méglich. Es bleibt bei
der Antwort, die Jahwe dem Moses, der nach unmittelbarer Begegnung
mit Gott verlangt, gibt: ,Mein Angesicht kannst du nicht schauen, denn
kein Mensch kann mich schauen und dabei am Leben bleiben® (Ex 33, 20).

Die Erfahrung der Abwesenheit Gottes wahrt die Unantastbarkeit und
Heiligkeit Gottes. Daher ist dieser Aspekt, der heute besonders betont
wird, durchaus positiv zu bewerten. Wir sollten es deshalb nicht bedauern,
dafl wir nirgendwo in unserer Erfahrung unzweideutig und fraglos einen
Punkt angeben konnen, an dem Gott gegeben ist. Wenn uns Gott zuging-
lich ist, dann jedenfalls nicht so, daf wir ihn festlegen und lokalisieren
konnen. ,,Glaube mir, Frau, es kommt die Stunde, da ihr weder auf diesem
Berge noch in Jerusalem den Vater anbeten werdet . . . Doch es kommt die
Stunde, und schon ist sie da, in der die wahren Anbeter den Vater anbeten
werden in Geist und Wahrheit® (Jo 4, 21 ff.). Vom Geist aber heifit es, daf§
er ,weht, wo er will“ (Jo 3,8). Gott wahrt seine unbedingte Freiheit.
Ebenso wie der Wind aufhért, Wind zu sein, wenn man ihn einfangen
will, ebenso greift man ins Leere, wenn man Gott auf diese oder jene
isolierte Erfahrung festlegen will. Gott kann nur in einer Bewegung
wahrgenommen werden, einer Bewegung des gesamten Lebens. Konnen
die Grundhaltungen dieser Bewegung nidher umschrieben werden?

1I. Die Erfahrung der Offnung zum Ganzen hin

Ist mit der bisherigen negativen Feststellung die Frage nach der Erfah-
rung Gottes nicht entschieden? Mufl man nicht sagen: es gibt keinen Zu-
gang zu Gott durch die Erfahrung; daher bleibt uns Gott gegentiber nur der



Wie kann Goti vom Glaubenden erfahren werden? 425

Weg der rational-diskursiven Gottesbeweise oder, wenn uns dieser Weg
zu mithsam ist oder unbegehbar erscheint, die Haltung der Skepsis, des
Agnostizismus, wie sie von vielen unserer Zeitgenossen gelebt wird. Tat-
sichlich wird man sagen miissen: Wenn unsere Erfahrung Gott gegeniber
vollstindig und in jeder Hinsicht verschlossen ist, ist die Skepsis die einzig
aufrechte und legitime Haltung; dann wiirden auch wir uns besser das
Bekenntnis zu eigen machen, das der wichtigste Vertreter der Sophistik,
Protagoras, abgelegt hat und fiir das er verurteilt und gedchtet wurde:
,Uber die Gétter besitze ich kein Wissen, weder daf sie existieren, noch
daf sie nicht existieren, noch wie sie etwa an Gestalt sind; denn vieles gibt
es, was das Wissen hindert: die unsichere Wahrnehmbarkeit und dafl das
Leben des Menschen kurz ist“ (Diels B 4).

Gibt es aus unserer Erfahrung heraus einen Anlaf}, diese skeptische und
agnostizistische Haltung nicht zu teilen?

1 Sam (1 Kg) 8, 1-18: Nichtliche Berufung des Samuel

Der Mensch macht von seiner Kindheit an die Erfahrung, dafl er angespro-
chen wird: Menschen sprechen ihn an, und er fiihlt sich aufgerufen, zu
antworten. Menschen fordern etwas von ihm, und er muff, wenn er sich
nicht ganz aus der menschlichen Gemeinschaft herausstellen und damit
sich selbst aufgeben will, in irgendeiner Weise auf diese Forderungen und
Erwartungen eingehen. Er mufl sich dem Ruf der Mitmenschen stellen:
.Hier bin ich!“ Aber die Bezichungen des einzelnen zu seinen Mitmen-
schen sind zahlreich; die Erwartungen und Anspriiche der anderen sind
vielgestaltig und manchmal sogar widersprechend. Der Mensch lernt, daff
er sich von den einzelnen An-spriichen l16sen muf}, dafl er frei werden
muf} und sich nicht mehr nur dem einzelnen gegeniiber horend verhalten
darf (er wiirde sonst unfrei und horig!), sondern dafl er auf die Gesamt-
heit, auf das Ganze horen mufl. Freiheit und Offnung zur Gesamtheit und
Ganzheit hin entsprechen einander und gehéren innerlich zusammen. Der
verantwortliche Erzieher fordert diesen Prozefl der Freiwerdung und
Offnung zum Ganzen hin; er weist den, der zu ihm kommt und sagt: ,Hier
bin ich!“ langsam und allmahlich darauf hin, daB} er dieses ,Hier bin ich!”
tiber alle Begrenzungen hinweg sagen muf.

Was aber heifit Horen auf das Ganze und iber alle Grenzen hinweg?
Das heidt sicher horen auf die Gesamtheit der Menschen und ihre Situa-
tion, Horen auf die Geschichte mit ihrer Vergangenheit und ihren Ten-
denzen zur Zukunft hin. Aber ist nicht die Menschheit als ganze Hérende?
Ist sie nicht auf einen Weg geschickt aus einem unbekannten Ursprung
heraus und auf ein unbekanntes Ziel hin? Diese Frage dringt sich auf,
und man kann sie, gerade wenn man offen und hérend sein will, nicht



Erhard Kunz 426

unterdriicken. So bedeutet Uffnung zum Ganzen hin Uffnung iiber alles
Sichtbare und Erfahrbare hinaus in den Bereich des unbekannten und
dunklen Geheimnisses hinein, das uns, die gesamte Menschheit und ihre
Geschichte, umgibt. Der Mensch muff, gerade wenn er frei und verant-
wortlich er selbst sein will, diese Transzendenz iiber alle Grenzen hinaus
vollziehen. Gerade wenn er nicht an das Einzelne versklavt sein will, muf}
er sich auf diese Bewegung des Transzendierens einlassen. Er muf} das
»Hier bin ich! Rede, Herr!“ in den Bereich des uns entzogenen Geheimnis-
ses hineinsprechen. In diesem unvoreingenommenen Héren, in dieser un-
begrenzten Offnung oder Glaubensbereitschaft ist der Ort gegeben, an
dem unsere Erfahrung iiber sich selbst und tiber Welt und Geschichte hin-
aus geoffnet ist, ohne dennoch aufzuhéren, innerweltliche und geschicht-
liche Erfahrung zu sein. Wir erfahren nicht das Ziel unserer unbegrenzten
Offnung; wir wissen zundchst nicht, worauf wir eigentlich gedffnet sind
und ob wir dberhaupt auf etwas oder jemanden gedffnet sind. Aber wir
erfahren uns als gedffnet und hérend und bereit iiber alle Begrenzungen
hinaus. Und in dieser Erfahrung wissen wir, daf} es berechtigt ist, sich so
zu 6ffnen; wir wissen es, weil es befreiend ist.

Die hier gemeinte Haltung der unbegrenzten Bereitschaft und unbe-
grenzten Ansprechbarkeit, des unvoreingenommenen Wohlwollens und
der unverkrampften Aufnahmebereitschaft ist ein wesentliches Element
unserer Gotteserfahrung. Gott kann dem Menschen nur zugénglich wer-
den, wenn er in dieser Haltung lebt. Diese Haltung kann geradezu als das
Kriterium wahrer Gotteserfahrung bezeichnet werden. Denn , Gott“ meint
doch das Geheimnis, das diese Welt tragt und umgibt und transzendiert.
Wir kénnen von diesem Geheimnis nur etwas erfassen, wenn wir unbe-
grenzt offen sind. Aus dieser Offenheit heraus wird aber auch alles, was
wir erfahren, zu einem Hinweis auf das letzte, uns unbekannte Geheim-
nis der Welt und unseres Lebens. Indem wir auf das Ganze hin offen
sind, sagt uns jedes einzelne, das wir erfahren, etwas iiber das letzte Ge-
heimnis. Indem wir z. B. aus der Haltung der Offenheit und des Hérens
heraus menschliche Liebe erfahren, wissen wir, dafl das letzte Geheimnis
so ist, dafl Liebe mé6glich und gut und schén ist. Indem wir Leid erfahren,
wissen wir, daf} das letzte Geheimnis der Welt nicht so Liebe sein kann,
wie wir sie uns oft vorstellen, namlich eine Liebe, die vor allem Leid be-
wahrt und schiitzt. Indem wir erfahren, dafl uns die Welt anfordert und
unsere Anstrengungen verlangt, wissen wir, dafl das letzte Geheimnis so
ist, daBl wir uns dieser Anstrengung unterziehen und uns dieser Forderung
stellen missen.

Man kann also sagen: Ohne die unbegrenzte Offenheit gibt es keine
Gotteserfahrung, und in dieser Offenheit wird jede einzelne Erfahrung



Wie kann Gott vom Glaubenden erfahren werden? 427

zu einem Hinweis auf das letzte Geheimnis der Welt, es wird zu einer ver-
mittelten Gotteserfahrung.

Wir kénnten nun dieses Kriterium an unsere eigene konkrete Erfah-
rung anlegen: Unbegrenzte, unvoreingenommene Bereitschaft schliefit
jeden religiosen Fanatismus aus, sie 1dfit sich nicht auf eine partikuldre
Richtung festlegen, sondern sucht immer wieder das Ganze in den Blick
zu bekommen. Sie ist bereit, sich von dem umgreifenden Ganzen kritisie-
ren und aus einem isolierenden Denken und Handeln und Fihlen befreien
zu lassen. Sie bewihrt sich in der Bereitschaft zum horenden Gesprich, im
Lernen von den anderen. Daher hat diese Haltung etwas mit dem zu tun,
was man Demut nennt oder was im Evangelium Kleinsein und Kindsein
heifit. ,Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder . ..“; ,Selig die Armen im
Geiste®. Die hier umschriebene Haltung ist erfiillt vom Geist der Katholi-
zitit, vom Geist der Weite und der Freiheit: ,Wo der Geist des Herrn ist,
da ist Freiheit.“

Wenn wir oft den Eindruck haben, Erfahrungen mit Gott seien iiber-
haupt nicht méglich, dann sollten wir uns auch einmal fragen, ob wir auf-
richtig versuchen, aus der grundlegenden Haltung der uneingeschrankten
Offenheit und Glaubensbereitschaft heraus zu leben. Ohne von dem Gebet
erfiillt zu sein: ,Hier bin ich! Rede, Herr, Dein Diener hort!“ stehen wir
nicht an dem Ort, an dem uns ein Zugang zu der Bewegung Gottes eréff-
net ist.

I11. Hoffnung und Erwartung unbegrenzter Gemeinschaft

Wer die umschriebene Haltung der Offenheit besitzt, wird weder iiber-
sehen, daf unser jetziger Welt- und Lebenszustand sehr unvollkommen
ist, noch wird er die Hoffnung verdringen oder verkiirzen, die ihn trotz
oder gerade wegen dieses Zustandes innerlich erfiillt. Er wird im Gegen-
teil diese Hoffnung uneingeschrinkt in sich aufsteigen lassen. In der Hoff-
nung zeigt sich die Kraft des Lebens. Wer die Hoffnung unterdriickt, ver-
schliefit sich damit dem andringenden Leben selbst und fallt aus der Hal-
tung unbegrenzter Offenheit heraus. Die Psychologie, Soziologie und
Philosophie unserer Zeit haben die Notwendigkeit der Hoffnung zur
Bewiltigung des Lebens neu entdeckt. Die Frage ist nur, welches die tief-
ste Erwartung und Hoffnung des Menschen ist. Uber diese Frage geht die
Auseinandersetzung zwischen atheistischem Marxismus und Humanismus
einerseits und Christentum anderseits.



Erhard Kunz 428

Ex 83, 7-17: Moses im Gesprach mit Gott

Da die christliche Hoffnung die alttestamentliche Hoffnung nicht iiberwin-
det, sondern nur radikalisiert, kann man die Erwartung des Christen an
dem Gesprich erldutern, das Moses mit Jahwe fiihrt. Moses blickt in die
Zukunft. Sein Ziel ist die Uberwindung des gegenwirtigen heillosen Zu-
standes und die Herauffithrung einer freien, erfiillenden Lebensordnung.
Sein Ziel ist das ,gelobte Land“. Aber Moses ist niichtern genug, zu sehen,
dafl dieses Ziel so gut wie unerreichbar ist. Die Wiiste, das Gebiet des
Todes, liegt zwischen ihm und dem Land des Heiles und des Gliicks. Der
Mensch allein kann diese Zone der Gefahren nicht {iberstehen; denn er ist
sterblich und kommt in der Wiiste um. Auch geniigt die Gemeinschaft der
Menschen nicht, um das Ziel zu erreichen; denn alle Menschen unterliegen
dem Gesetz der Sterblichkeit und Verginglichkeit. Auflerdem konnen
Menschen einander das Glick eigentlich nur schenken, indem sie iiber sich
selbst hinaus hoffen; auf ihre eigene armselige Endlichkeit beschrinkt,
werden sie sich eher zur Qual und zur Last. Was erwartet der Mensch, der
nach Gliick und Heil verlangt, angesichts dieser Lage von seiner Zukunft?
Worauf hofft er spontan? Er erwartet, dafi er seine Zukunft, der weder
er noch die Menschen Glick und Heil gewdhren und sichern konnen,
jemandem anvertrauen kann. Er erwartet, dafl er nicht allein gelassen
wird. Er erwartet Begegnung, und zwar Begegnung, die auch die zwischen-
menschliche Begegnung noch iibersteigt und in die die zwischenmenschliche
Beziehung hineingeborgen werden kann. Der Mensch erwartet, dafl er
auch im Tod noch sagen kann: , Ich bin nicht allein. Der Vater ist mit mir®
(Jo 16, 82). Der Mensch erwartet, dafl jemand bei ihm und bei seinen Mit-
menschen ist, dem er sich und seine Zukunft anvertrauen kann. Wer ist
dieser, der als der ,, Dabei-seiende” (Ex 3, 14; ,Gott mit uns“) erwartet und
erhofft wird? Wir konnen ihn nur aus unserer Hoffnung heraus bestim-
men: Er ist derjenige, dem wir uns anvertrauen konnen und der uns darin
Heil gewdhrt. Als solcher wird ,,Gott in der Hoffnung erfahren.

Man mag einwenden, diese Erwartung beruhe auf einem Wunschtraum
des Menschen und sie sei daher Illusion. Das mag sein. Allein aus der
Hoffnung heraus kann diese Frage nicht entschieden werden. Daf aber,
vor allem aufgrund der biblischen Tradition, diese Hoffnung auf Begeg-
nung in uns ist, wird man nicht leugnen konnen. Jedenfalls sollte man
die Hoffnung nicht deshalb schon in sich unterdriicken, weil man sie von
vornherein fir unerfillbar hilt.

Wiederum ergében sich auch hier konkrete Fragen an uns: Welche
Hoffnung bestimmt unser Leben? ,Reich Gottes“ oder partikulire Erfiil-
lungen? Die ,Freiheit der Kinder Gottes” wachst nur in der Hoffnung auf
das Reich Gottes (Rom 8).



Wie kann Gott vom Glaubenden erfahren werden? 429

1V. Erfahrung des zwischenmenschlichen Einander-Beistehens

Der Mensdh ist das, was er hofft. Sein Leben wird bestimmt und gepragt
von seinen Erwartungen. Deshalb muf sich die christliche Hoffnung, die
den ,Dabei-Seienden®, den ,Uns-Beistehenden® erwartet, unmittelbar
im Leben und im Tun des Menschen auswirken. Wer als Erfiillung des
menschlichen Lebens jemanden erwartet, der bei ihm und bei der ganzen
Menschheit ist und dem er sein Heil anvertrauen kann, der wird auch den
Beistand und das Heil, das Menschen einander schenken, hochschitzen. Ex
wird selbst dazu angetrieben werden, Menschen diesen Beistand zu ge-
wihren, um dadurch den erwarteten und ersehnten Zustand des Heiles
schon jetzt herauffithren zu helfen. So dringt die Hoffnung zum Tun, und
in diesem Tun erhilt die Hoffnung eine Begriindung ihrer Berechtigung.
Im heilenden Tun, das der Hoffnung entspringt, wird die Hoffnung auf
das Heil bestitigt. Der Beistand, den Menschen einander gewéhren, wird
so zu einem Beginn und einer anfanghaften Vorwegnahme des erhofften
endgiiltigen Beistandes, den wir Gott nennen. In der Erfahrung zwischen-
menschlichen Beistandes wird so anfanghaft Gott erfahren. Auf dem Hin-
tergrund der Hoffnung wird die ,Mitmenschlichkeit zum Ort der Gottes-
erfahrung. Ohne den entsprechenden Horizont der Hoffnung wiirde die
Erfahrung mitmenschlicher Gemeinschaft nicht zu einer Erfahrung Gottes.
Mitmenschliche Gemeinschaft, selbst eine solche, in der man sich anschei-
nend fiireinander einsetzt, kann verletzend sein und als ,Holle® erfahren
werden. Als Hinweis auf Gott wird das Zueinander der Menschen erst
erfahren, wenn die Einzelnen zuvor, wenigstens implizit, ihre Zukunft und
ihr Heil jenem Dabei-Seienden anvertraut haben, den wir Gott nennen.
Dem Mitmenschen kann man erst Heil schenken, wenn man die Sorge um
sein eigenes Heil dem iiberlassen hat, der gréfler als unsere Zukuntt ist.
Wegen dieses Zusammenhanges kann die Mitmenschlichkeit uns keine
Erfahrung Gottes vermitteln, wenn sie nicht mit der Hoffnung auf den
Dabei-Seienden, den Beistehenden verbunden ist. Anderseits fehlt der
Hoffnung und der Glaubensbereitschaft ohne das mitmenschliche Einan-
derbeistehen der Realititshezug. Glaubensbereitschaft und Hoffnung er-
weisen sich im konkreten Einanderbeistehen oder in der konkreten Liebe
als heilend und darin als berechtigt. Erst in der konkreten Bruderliebe
verliert die Hoffnung den Charakter eines leeren Wunschtraumes und
einer Illusion. Deshalb wird die Hoffnung und der in ihr erwartete Gott
erst in der Bruderliebe als begrundet erfahren. Ohne die Bruderliebe
hiitte der in der Hoffnung erfahrene Gott fir uns keinen Grund; er wiirde
im Unrealen verschwinden und sich im Illusionéren auflosen. Die tatsidch-
liche, reale Michtigkeit des erhofften Gottes wird uns erst erfahrbar in



Erhard Kunz 430

dem Beistand, den Menschen aus der Hoffnung heraus einander erweisen.
In der erneuernden Veridnderung, die durch diesen Beistand im Leben
der Menschen entsteht, wird Gott erfahren als derjenige, der das Antlitz
der Erde erneuern will. Dal Gott ein Gott der Lebenden und nicht der
Toten ist, dafl er das Leben und nicht das Verderben der Menschen will,
das wird uns anschaulich-erfahrbar nahe gebracht dadurch, dafl Menschen
aus der Hoffnung auf Gott heraus fahig werden, das Leben ihrer Mitmen-
schen zu bejahen und anzunehmen. Dafl Gott die Umkehr und Erneuerung
des Stinders will, das wird sichtbar in der Tat der Verzeihung, die Men-
schen aus der Hoffnung auf Gott einander zusprechen. So wird in den
Wirkungen, die die Hoffnung in dieser Welt hervorruft, der erhoffte
Gott sichtbar und menschlich erfahrbar. Erst in der Bruderliebe wird die
Erkenntnis Gottes zu einer lebendigen, konkreten, uns betreffenden Ange-
legenheit, zu einer Erfahrung. Unabhingig von der Bruderliebe sind
Glaubensbereitschaft und Hoffnung nicht als Gotteserfahrung zu bezeich-
nen; sie waren vielmehr in den Bereich der Ideologie einzuordnen.

1 Jo 4,7-21: Zusammenhang zwischen Gotteserkenntnis (bzw. Gottes-
liebe) und unserer Liebe. Vor allem Vers 7 (Jeder, der liebt, erkennt Gott)
und V. 12 (Niemand hat Gott je gesehen; wenn wir einander lieben, bleibt
Gott in uns, und seine Liebe ist in uns vollkommen.)

Von den behandelten vier Punkten her wird nun auch deutlich, welche
Bedeutung Jesus Christus fir unsere Gotteserfahrung hat. Jesus Christus
ist derjenige, der die Dimensionen der Gotteserfahrung, die wir aufge-
zeigt haben, in tiefer und radikaler Weise gelebt hat. Er hat die Gottes-
ferne in einem Mafle durchlitten und sichtbar gemacht, dafl sein Schrei
am Kreuz bis heute zum eindringlichsten Ausdruck der Erfahrung der Ab-
wesenheit Gottes geworden ist. Er hat die Offenheit, die Bereitschaft
zu horen oder den Gehorsam durchgehalten bis zum letzten, namlich bis
zur Hingabe seines Lebens. Er hat die Hoffnung oder die Erwartung Got-
tes und seines Reiches zum Grundthema seines Lebens und seiner Verkiin-
digung gemacht und hat bis zum Ende darauf vertraut, daf} diese Hoff-
nung nicht vergebens sei. Dieses Vertrauen hat sich nach seinem Tode in
der Erfahrung der Auferstehung anderen Menschen mitgeteilt und ist
seitdem nicht mehr in der Menschheit erstorben, so daf} bis heute die Auf-
erstehung Christi der eigentliche Angelpunkt der Hoffnung und des Ver-
trauens geblieben ist. Jesus hat aus dem Gehorsam und der Erwartung
des Reiches heraus die Liebe gelebt und verkiindet. Indem er sich zu den
Menschen stellte und ihnen beistand, machte er sichtbar, daff der Gott,



LLetzte Norm des Ordenslebens . . ist die Nachfolge Christi* 431

auf den hin sein ganzes Leben gehorchend und hoffend ausgerichtet war,
ein Gott der Liebe ist. In der Liebe Jesu zu den Menschen wurde die Liebe
Gottes zu den Menschen offenkundig (1 Jo 4,9). In der Gotteserfahrung
Jesu ist uns somit Gott in einer letzten radikalen und uniiberbietbaren
Weise nahe gekommen. Auch in Jesus gibt Gott seine Transzendenz und
seine absolute Freiheit nicht auf. Aber in Jesus ist eine Bewegung in diese
Welt gekommen, durch die wir so auf den transzendenten Gott ausgerich-
tet werden, daf es tiefer in dieser Welt nicht moglich ist. Lassen wir uns
auf diese Bewegung immer wieder neu ein, so nehmen wir allméhlich und
hoffentlich immer tiefer an der Gotteserfahrung Jesu teil. Wir werden so
umgewandelt in das Bild Jesu, der seinerseits das Bild des unsichtbaren
Gottes ist.

Sicherlich soll sich unsere Gotteserfahrung nicht nur an Jesus Christus
entziinden. Um Jesus iiberhaupt zu verstehen, miissen wir uns Offenheit
und Glaubensbereitschaft, Hoffen und Vertrauen, Bruderliebe und Dienst-
bereitschaft immer auch von unseren Mitmenschen vermitteln und schen-
ken lassen. Aber die Mitte und der Hohepunkt der Gotteserfahrung ist
uns in Jesus Christus eroffnet. Deshalb darf die Erinnerung an ihn oder
die Meditation seines Lebens nicht aufhéren.

., Letzte Norm des Ordenslebens
ist die im Evangelium dargelegte Nachfolge Christi”

Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Mit diesem Satz, der an hervorragender Stelle in Texten des Zweiten
Vatikanischen Konzils zu finden ist, scheint Selbstverstdndliches ausgesagt
zu sein. Aber — wie immer! — lohnt es sich, gerade das Selbstverstdndliche
neu zu tiberdenken. Impulse fiir die Zukuntft zeichnen sich niemals dadurch
aus, daf sie Abgriinde aufreiffien zwischen Gestern und Morgen — das ist
héchstens eine Nebenerscheinung —, sondern dadurch, daf sie das Immer-
schon-Gewufite neu ins Tageslicht der Ausdriicklichkeit stellen — so ,neu®
und so ,,immer schon gewufit*, dal man empfindet: eigentlich wollten wir
das immer schon! Uberraschend aber ist, wie einfach und selbstverstind-





