
Wie kann Gott vom Glaubenden erfahren werden? 

Erhard Kunz SJ, Frankfurt am Main 

Vorbemerkung: Die folgenden Gedanken wollen das Thema nicht in einer 
abstrakt-systematischen philosophischen oder theologischen Abhandlung 
darstellen, es sollen - mehr phänomenologisch - die Elemente sichtbar ge- 
macht werden, die für das, was wir •Gotteserfahrung" nennen, konstitutiv 
sind. Es sollen die Dimensionen aufgezeigt werden, in denen sich Gottes- 
erfahrung ereignet. Durch diese Hinweise sollen Hilfen geboten werden, 
die eigene Erfahrung zu reflektieren und zu befragen und sie in dieser 
Reflexion zu klären und zu vertiefen. 

Die philosophische und theologische Durchdringung und Erörterung der 
Gottesfrage lebt aus der verwirklichten und vollzogenen Gotteserfahrung. 
Man kann nicht über Gott nachdenken und nicht über ihn sprechen, wenn 
er nicht in irgendeiner Weise in unserer Erfahrung gegenwärtig ist. Wie 
aber wird Gott erfahren? Wo ist der Ort, an dem er in unsere Erfahrung 
eintritt? Welche unserer tatsächlichen Erfahrungen meinen wir, wenn wir 
von Gotteserfahrung sprechen? Dies sind die Fragen, die uns hier beschäf- 
tigen sollen*. 

I. Gott - keine Gegebenheit unserer Erfahrung 

Wenn man über Gotteserfahrung nachzudenken beginnt, steht man sofort 
vor einem Dilemma: Erfahrung ist eine Erkenntnisweise, in der der Ge- 
genstand der Erkenntnis mir so gegeben ist, daß ich ihn nicht mehr zu 
erschließen oder zu beweisen oder zu deduzieren brauche. Was ich erst in 
mühsamer rationaler Reflexion durch ein Schlußverfahren beweisen muß, 
das erfahre ich nicht. Erfahrung meint in irgendeiner Weise Unmittelbar- 
keit, direkte Gegebenheit, Konkretheit. Erfahrung kann zwar rational 
reflektiert und dabei vertieft und erweitert werden; aber sie hört auf, Er- 
fahrung zu sein, wenn man sich in einem diskursiven Erkenntnisprozeß 
durch verschiedene Prämissen zu einem neuen, vorher unbekannten Ge- 
genstand vorarbeiten muß. 

Ist aber Gott für uns nicht erst durch diskursives Erkennen zugänglich? 
Müssen wir nicht von dieser Welt unserer Erfahrung •aufsteigen", wenn 
wir ihn erkennen wollen? Müssen wir nicht sogar diese Welt •überstei- 
gen", wenn wir zu ihm gelangen wollen? Mit •Gott" meinen wir doch 

* Dem Beitrag liegt ein Vortrag zugrunde, den der Vf. zur geistlichen Erneuerung in 
einem Priesterseminar gehalten hat. 



Erhard Kunz 422 

jemanden, der nicht einfachhin Welt ist. Wie können wir ihn aber dann 
erfahren? Ist der Ausdruck • Gotteserfahrung" nicht innerlich wider- 
sprüchlich? 

Mit dieser Frage entdecken wir sofort ein erstes Element oder eine erste 
Dimension, die für unsere •Gotteserfahrung" charakteristisch ist und die 
notwendig Ausgangspunkt unserer Erwägung sein und bleiben muß: Gott 
ist in unserer Welt nicht gegeben und deshalb ist er auch nicht ohne weite- 
res erfahrbar. 

Ex 33, 18-23: Gott ist in unserer Welt nicht anschaubar. Denn Gott ist 
nicht Welt. 

Alles, was wir in dieser Welt, d. h. im Bereich unseres tatsächlichen Le- 
bens, sehen, anrühren und erforschen, ist nicht Gott, sondern Welt, also 
gerade das, was von Gott unterschieden ist. Alles, was wir in dieser Welt 
erfahren, ist endlich, begrenzt, vergänglich, und es ist in einer radikalen 
Weise fraglich: es kann in Frage gestellt werden, und daher enthält es 
nicht schlechthin das Endgültige oder den Endgültigen oder Gott. Nichts 
bringt uns das oder den Absoluten so nahe, daß wir nicht wieder Zweifel 
haben könnten. Selbst das lichtvollste und klarste Erlebnis, das wir viel- 
leicht im unmittelbaren Erleben selbst als Gotteserfahrung bezeichnen 
würden, kann nachträglich von anderen Erlebnissen her wiederum skep- 
tisch beurteilt werden: War diese •Gotteserfahrung" (z.B. dieses Bewußt- 
sein, von Gott zum Priestertum berufen zu sein) nicht vielleicht doch eine 
Täuschung? War es nicht vielleicht ein Erleben, das aufgrund einer be- 
stimmten psychologischen Konstellation zustande kam und das, wenn ein- 
mal die Kenntnis der menschlichen Psyche weiter fortgeschritten sein 
wird, auch künstlich hervorgerufen werden kann? Ist das, was wir Gottes- 
erfahrung nennen, nicht u. U. Ausdruck einer starken Mutter- oder Vater- 
bindung? Das Über-ich des Vaters, von dem man sich nicht befreit hat, 
wird als •Stimme Gottes" erlebt? Das Gewicht einer langen Tradition, in 
der man steht, und aus der man nicht ohne weiteres heraustreten kann, 
wird im Gewissen als Verpflichtung von Gott her erfahren. Die Art, wie 
Gott erfahren wird, die Bilder, die wir uns von Gott machen, sind abhän- 
gig von der Zeitsituation und von Interessen. Gotteserfahrung erscheint 
somit manipulierbar. 

Viele Erlebnisse, die man früher auf Gott oder jedenfalls auf über- 
natürliche Ursachen zurückführte, erweisen sich heute als durch innerwelt- 
liche Ursachen hervorgerufen. Visionen können durch Drogen erzeugt 
werden, und bestimmte innere Zustände, z. B. Zuversicht, Gelassenheit, 
Freude, lassen sich durch pharmazeutische Präparate bewirken. Man kann 
jemanden, der unter Depressionen leidet, durch biochemische Mittel in 



Wie kann Gott vom Glaubenden erfahren werden? 423 

eine euphorische Stimmung versetzen: Wie unterscheidet sich diese mani- 
pulierte Euphorie von der Freude und dem Trost, die eine Frucht des Hei- 
ligen Geistes sind? Ist nicht auch das, was wir Freude im Heiligen Geist 
nennen und als •geistliche Erfahrung" qualifizieren, durch solche natür- 
lichen Dinge mitbedingt? Ein Hinweis, daß auch sehr geistliche Vorgänge 
psychologisch und soziologisch mitverursacht sind, scheint mir z. B. darin 
zu liegen, daß mystische Phänomene bei Frauen offenbar häufiger sind als 
bei Männern. Sollte das nur daran liegen, daß Frauen frömmer sind und 
besser auf die Gnaden Gottes eingehen als Männer? Oder wird nicht auch 
an dieser Tatsache deutlich, daß selbst mystische Erfahrungen, also Got- 
teserfahrungen im höchsten Grade, innerweltliche Ursachen haben? Wenn 
sie aber innerweltlich verursacht sind, wird man bei einer Analyse dieser 
Phänomene und Erfahrungen diese Ursachen, nicht aber Gott entdecken. 
Gott transzendiert also auch unsere geistlichen Erfahrungen. Er läßt sich 
in ihnen nicht einfangen. Kann es aber dann noch Gotteseriahrung geben? 

Man könnte einwenden, der eigentliche Ort unserer Gotteserfahrung sei 
ja gar nicht unser inneres Erleben; Gott primär in intensiven inneren 
Erfahrungen zu suchen, sei ein kultursoziologisch bedingtes, zeitgeschicht- 
lich begrenztes Phänomen; der eigentliche Ort der Gotteserfahrung sei der 
andere Mensch, die äußere Geschichte, die Kirche, Jesus Christus. Aber 
wird in diesen äußeren Gegebenheiten Gott unzweideutiger erfahrbar? 
Ist er hier mit größerer Klarheit gegeben? Das Erste Vatikanum konnte 
von der Kirche sagen, sie sei wegen ihrer wunderbaren Verbreitung, ihrer 
außerordentlichen Heiligkeit, ihrer unerschöpflichen Fruchtbarkeit und 
wegen ihrer umfassenden Einheit und Beständigkeit ein erhabenes Zei- 
chen unter den Völkern und ein unerschütterliches Motiv ihrer Glaubwür- 
digkeit und göttlichen Sendung. Diese Erfahrung ist uns heute nur mehr 
sehr schwer möglich. Im Gespräch hört man häufig, man glaube nicht 
wegen der Kirche, sondern gegen die Kirche an Jesus Christus. Aber wie 
ist Gott in Jesus Christus erfahrbar? Wenn man alle exegetischen und 
fundamentaltheologischen Probleme bedenkt, die uns heute beschäftigen, 
muß man sagen, daß Gott auch in Jesus von Nazareth nicht ohne weiteres 
gegeben und greifbar ist. Man kann als Wissenschaftler das Phänomen 
Jesus von Nazareth untersuchen, ohne daß man mit Notwendigkeit zu 
einer Gotteserfahrung geführt wird. Jesus war Mensch wie wir, und des- 
halb kann man nicht ohne Unterscheidung sagen, in ihm sei Gott gegen- 
wärtig oder erfahrbar oder er sei Gott. 

Wenn man das bisher Gesagte zusammenfaßt, kann man feststellen, 
daß Gott im Bereich unserer Erfahrung nicht unmittelbar gegeben ist. 
Gott selbst ist nicht Inhalt unserer menschlichen Erfahrung. Was wir er- 
fahren, sind innerweltliche Gegenstände und Personen, sind innerliche 



Erhard Kunz 424 

Erlebniszustände, die in einer innerweltlichen und innergeschichtlichen 
Kausalreihe stehen und von dorther auch erklärt werden müssen. Sind sie 
innerweltlich (noch) nicht erklärbar, so ist die entstehende Lücke in der 
Erklärung nicht leichtfertig durch Gott zu füllen, und die Erfahrung der 
Lücke ist nicht schon Gotteserfahrung. Denn das Nichtwissen einer Erklä- 
rung ist noch kein Grund, eine transzendente Ursache anzunehmen. 

Die bisherige negative Feststellung erscheint mir aus zwei Gründen 
wichtig: Einmal sollte sie uns davon befreien, im Bereich unserer religiö- 
sen Erfahrung nach einem Bereich zu suchen, in dem Gott doch unmittel- 
bar gegeben und erfahrbar wird. Alles, was wir erfahren, ist Welt und 
sind wir selbst. Die Welt und wir selbst sind aber nicht Gott. - Sodann 
wahrt die erfahrene Abwesenheit Gottes auch im Bereich unserer religiö- 
sen Erfahrung die Transzendenz Gottes. Auch im religiösen Leben, wo 
das Verlangen nach Unmittelbarkeit mit Gott am größten ist, gilt di bi- 
blische Erfahrung: •Gott hat niemals jemand gesehen." Ein direktes 
Schauen, Erfassen oder Erfahren Gottes ist uns nicht möglich. Es bleibt bei 
der Antwort, die Jahwe dem Moses, der nach unmittelbarer Begegnung 
mit Gott verlangt, gibt: •Mein Angesicht kannst du nicht schauen, denn 
kein Mensch kann mich schauen und dabei am Leben bleiben" (Ex 33,20). 

Die Erfahrung der Abwesenheit Gottes wahrt die Unantastbarkeit und 
Heiligkeit Gottes. Daher ist dieser Aspekt, der heute besonders betont 
wird, durchaus positiv zu bewerten. Wir sollten es deshalb nicht bedauern, 
daß wir nirgendwo in unserer Erfahrung unzweideutig und fraglos einen 
Punkt angeben können, an dem Gott gegeben ist. Wenn uns Gott zugäng- 
lich ist, dann jedenfalls nicht so, daß wir ihn festlegen und lokalisieren 
können. •Glaube mir, Frau, es kommt die Stunde, da ihr weder auf diesem 
Berge noch in Jerusalem den Vater anbeten werdet... Doch es kommt die 
Stunde, und schon ist sie da, in der die wahren Anbeter den Vater anbeten 
werden in Geist und Wahrheit" (Jo 4, 21 ff.). Vom Geist aber heißt es, daß 
er •weht, wo er will" (Jo 3,8). Gott wahrt seine unbedingte Freiheit. 
Ebenso wie der Wind aufhört, Wind zu sein, wenn man ihn einfangen 
will, ebenso greift man ins Leere, wenn man Gott auf diese oder jene 
isolierte Erfahrung festlegen will. Gott kann nur in einer Bewegung 
wahrgenommen werden, einer Bewegung des gesamten Lebens. Können 
die Grundhaltungen dieser Bewegung näher umschrieben werden? 

II. Die Erfahrung der Öffnung zum Ganzen hin 

Ist mit der bisherigen negativen Feststellung die Frage nach der Erfah- 
rung Gottes nicht entschieden? Muß man nicht sagen: es gibt keinen Zu- 
gang zu Gott durch die Erfahrung; daher bleibt uns Gott gegenüber nur der 



Wie kann Gott vom Glaubenden erfahren werden? 425 

Weg der rational-diskursiven Gottesbeweise oder, wenn uns dieser Weg 
zu mühsam ist oder unbegehbar erscheint, die Haltung der Skepsis, des 
Agnostizismus, wie sie von vielen unserer Zeitgenossen gelebt wird. Tat- 
sächlich wird man sagen müssen: Wenn unsere Erfahrung Gott gegenüber 
vollständig und in jeder Hinsicht verschlossen ist, ist die Skepsis die einzig 
aufrechte und legitime Haltung; dann würden auch wir uns besser das 
Bekenntnis zu eigen machen, das der wichtigste Vertreter der Sophistik, 
Protagoras, abgelegt hat und für das er verurteilt und geächtet wurde: 
•Über die Götter besitze ich kein Wissen, weder daß sie existieren, noch 
daß sie nicht existieren, noch wie sie etwa an Gestalt sind; denn vieles gibt 
es, was das Wissen hindert: die unsichere Wahrnehmbarkeit und daß das 
Leben des Menschen kurz ist" (Diels B 4). 

Gibt es aus unserer Erfahrung heraus einen Anlaß, diese skeptische und 
agnostizistische Haltung nicht zu teilen? 

1 Sam (1 Kg) 3,1-18: Nächtliche Berufung des Samuel 

Der Mensch macht von seiner Kindheit an die Erfahrung, daß er angespro- 
chen wird: Menschen sprechen ihn an, und er fühlt sich aufgerufen, zu 
antworten. Menschen fordern etwas von ihm, und er muß, wenn er sich 
nicht ganz aus der menschlichen Gemeinschaft herausstellen und damit 
sich selbst aufgeben will, in irgendeiner Weise auf diese Forderungen und 
Erwartungen eingehen. Er muß sich dem Ruf der Mitmenschen stellen: 
•Hier bin ich!" Aber die Beziehungen des einzelnen zu seinen Mitmen- 
schen sind zahlreich; die Erwartungen und Ansprüche der anderen sind 
vielgestaltig und manchmal sogar widersprechend. Der Mensch lernt, daß 
er sich von den einzelnen An-sprüchen lösen muß, daß er frei werden 
muß und sich nicht mehr nur dem einzelnen gegenüber hörend verhalten 
darf (er würde sonst unfrei und hörig!), sondern daß er auf die Gesamt- 
heit, auf das Ganze hören muß. Freiheit und Öffnung zur Gesamtheit und 
Ganzheit hin entsprechen einander und gehören innerlich zusammen. Der 
verantwortliche Erzieher fördert diesen Prozeß der Freiwerdung und 
Öffnung zum Ganzen hin; er weist den, der zu ihm kommt und sagt: •Hier 
bin ich!" langsam und allmählich darauf hin, daß er dieses •Hier bin ich!" 
über alle Begrenzungen hinweg sagen muß. 

Was aber heißt Hören auf das Ganze und über alle Grenzen hinweg? 
Das heißt sicher hören auf die Gesamtheit der Menschen und ihre Situa- 
tion, Hören auf die Geschichte mit ihrer Vergangenheit und ihren Ten- 
denzen zur Zukunft hin. Aber ist nicht die Menschheit als ganze Hörende? 
Ist sie nicht auf einen Weg geschickt aus einem unbekannten Ursprung 
heraus und auf ein unbekanntes Ziel hin? Diese Frage drängt sich auf, 
und man kann sie, gerade wenn man offen und hörend sein will, nicht 



Erhard Kunz 426 

unterdrücken. So bedeutet Öffnung zum Ganzen hin Öffnung über alles 
Sichtbare und Erfahrbare hinaus in den Bereich des unbekannten und 
dunklen Geheimnisses hinein, das uns, die gesamte Menschheit und ihre 
Geschichte, umgibt. Der Mensch muß, gerade wenn er frei und verant- 
wortlich er selbst sein will, diese Transzendenz über alle Grenzen hinaus 
vollziehen. Gerade wenn er nicht an das Einzelne versklavt sein will, muß 
er sich auf diese Bewegung des Transzendierens einlassen. Er muß das 
•Hier bin ich! Rede, Herr!" in den Bereich des uns entzogenen Geheimnis- 
ses hineinsprechen. In diesem unvoreingenommenen Hören, in dieser un- 
begrenzten Öffnung oder Glaubensbereitschaft ist der Ort gegeben, an 
dem unsere Erfahrung über sich selbst und über Welt und Geschichte hin- 
aus geöffnet ist, ohne dennoch aufzuhören, innerweltliche und geschicht- 
liche Erfahrung zu sein. Wir erfahren nicht das Ziel unserer unbegrenzten 
Öffnung; wir wissen zunächst nicht, worauf wir eigentlich geöffnet sind 
und ob wir überhaupt auf etwas oder jemanden geöffnet sind. Aber wir 
erfahren uns als geöffnet und hörend und bereit über alle Begrenzungen 
hinaus. Und in dieser Erfahrung wissen wir, daß es berechtigt ist, sich so 
zu öffnen; wir wissen es, weil es befreiend ist. 

Die hier gemeinte Haltung der unbegrenzten Bereitschaft und unbe- 
grenzten Ansprechbarkeit, des unvoreingenommenen Wohlwollens und 
der unverkrampften Aufnahmebereitschaft ist ein wesentliches Element 
unserer Gotteserfahrung. Gott kann dem Menschen nur zugänglich wer- 
den, wenn er in dieser Haltung lebt. Diese Haltung kann geradezu als das 
Kriterium wahrer Gotteserfahrung bezeichnet werden. Denn •Gott" meint 
doch das Geheimnis, das diese Welt trägt und umgibt und transzendiert. 
Wir können von diesem Geheimnis nur etwas erfassen, wenn wir unbe- 
grenzt offen sind. Aus dieser Offenheit heraus wird aber auch alles, was 
wir erfahren, zu einem Hinweis auf das letzte, uns unbekannte Geheim- 
nis der Welt und unseres Lebens. Indem wir auf das Ganze hin offen 
sind, sagt uns jedes einzelne, das wir erfahren, etwas über das letzte Ge- 
heimnis. Indem wir z. B. aus der Haltung der Offenheit und des Hörens 
heraus menschliche Liebe erfahren, wissen wir, daß das letzte Geheimnis 
so ist, daß Liebe möglich und gut und schön ist. Indem wir Leid erfahren, 
wissen wir, daß das letzte Geheimnis der Welt nicht so Liebe sein kann, 
wie wir sie uns oft vorstellen, nämlich eine Liebe, die vor allem Leid be- 
wahrt und schützt. Indem wir erfahren, daß uns die Welt anfordert und 
unsere Anstrengungen verlangt, wissen wir, daß das letzte Geheimnis so 
ist, daß wir uns dieser Anstrengung unterziehen und uns dieser Forderung 
stellen müssen. 

Man kann also sagen: Ohne die unbegrenzte Offenheit gibt es keine 
Gotteserfahrung, und in dieser Offenheit wird jede einzelne Erfahrung 



Wie kann Gott vom Glaubenden erfahren werden? 427 

zu einem Hinweis auf das letzte Geheimnis der Welt, es wird zu einer ver- 
mittelten Gotteserfahrung. 

Wir könnten nun dieses Kriterium an unsere eigene konkrete Erfah- 
rung anlegen: Unbegrenzte, unvoreingenommene Bereitschaft schließt 
jeden religiösen Fanatismus aus, sie läßt sich nicht auf eine partikuläre 
Richtung festlegen, sondern sucht immer wieder das Ganze in den Blick 
zu bekommen. Sie ist bereit, sich von dem umgreifenden Ganzen kritisie- 
ren und aus einem isolierenden Denken und Handeln und Fühlen befreien 
zu lassen. Sie bewährt sich in der Bereitschaft zum hörenden Gespräch, im 
Lernen von den anderen. Daher hat diese Haltung etwas mit dem zu tun, 
was man Demut nennt oder was im Evangelium Kleinsein und Kindsein 
heißt. •Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder . .."; •Selig die Armen im 
Geiste". Die hier umschriebene Haltung ist erfüllt vom Geist der Katholi- 
zität, vom Geist der Weite und der Freiheit: •Wo der Geist des Herrn ist, 

da ist Freiheit." 
Wenn wir oft den Eindruck haben, Erfahrungen mit Gott seien über- 

haupt nicht möglich, dann sollten wir uns auch einmal fragen, ob wir auf- 
richtig versuchen, aus der grundlegenden Haltung der uneingeschränkten 
Offenheit und Glaubensbereitschaft heraus zu leben. Ohne von dem Gebet 
erfüllt zu sein: •Hier bin ich! Rede, Herr, Dein Diener hört!" stehen wir 
nicht an dem Ort, an dem uns ein Zugang zu der Bewegung Gottes eröff- 

net ist. 

III. Hoffnung und Erwartung unbegrenzter Gemeinschaft 

Wer die umschriebene Haltung der Offenheit besitzt, wird weder über- 
sehen, daß unser jetziger Welt- und Lebenszustand sehr unvollkommen 
ist, noch wird er die Hoffnung verdrängen oder verkürzen, die ihn trotz 
oder gerade wegen dieses Zustandes innerlich erfüllt. Er wird im Gegen- 
teil diese Hoffnung uneingeschränkt in sich aufsteigen lassen. In der Hoff- 
nung zeigt sich die Kraft des Lebens. Wer die Hoffnung unterdrückt, ver- 
schließt sich damit dem andrängenden Leben selbst und fällt aus der Hal- 
tung unbegrenzter Offenheit heraus. Die Psychologie, Soziologie und 
Philosophie unserer Zeit haben die Notwendigkeit der Hoffnung zur 
Bewältigung des Lebens neu entdeckt. Die Frage ist nur, welches die tief- 
ste Erwartung und Hoffnung des Menschen ist. Über diese Frage geht die 
Auseinandersetzung zwischen atheistischem Marxismus und Humanismus 
einerseits und Christentum anderseits. 



Erhard Kunz 428 

Ex 33, 7-17: Moses im Gespräch mit Gott 

Da die christliche Hoffnung die alttestamentliche Hoffnung nicht überwin- 
det, sondern nur radikalisiert, kann man die Erwartung des Christen an 
dem Gespräch erläutern, das Moses mit Jahwe führt. Moses blickt in die 
Zukunft. Sein Ziel ist die Überwindung des gegenwärtigen heillosen Zu- 
standes und die Heraufführung einer freien, erfüllenden Lebensordnung. 
Sein Ziel ist das •gelobte Land". Aber Moses ist nüchtern genug, zu sehen, 
daß dieses Ziel so gut wie unerreichbar ist. Die Wüste, das Gebiet des 
Todes, liegt zwischen ihm und dem Land des Heiles und des Glücks. Der 
Mensch allein kann diese Zone der Gefahren nicht überstehen; denn er ist 
sterblich und kommt in der Wüste um. Auch genügt die Gemeinschaft der 
Menschen nicht, um das Ziel zu erreichen; denn alle Menschen unterliegen 
dem Gesetz der Sterblichkeit und Vergänglichkeit. Außerdem können 
Menschen einander das Glück eigentlich nur schenken, indem sie über sich 
selbst hinaus hoffen; auf ihre eigene armselige Endlichkeit beschränkt, 
werden sie sich eher zur Qual und zur Last. Was erwartet der Mensch, der 
nach Glück und Heil verlangt, angesichts dieser Lage von seiner Zukunft? 
Worauf hofft er spontan? Er erwartet, daß er seine Zukunft, der weder 
er noch die Menschen Glück und Heil gewähren und sichern können, 
jemandem anvertrauen kann. Er erwartet, daß er nicht allein gelassen 
wird. Er erwartet Begegnung, und zwar Begegnung, die auch die zwischen- 
menschliche Begegnung noch übersteigt und in die die zwischenmenschliche 
Beziehung hineingeborgen werden kann. Der Mensch erwartet, daß er 
auch im Tod noch sagen kann: •Ich bin nicht allein. Der Vater ist mit mir" 
(Jo 16,32). Der Mensch erwartet, daß jemand bei ihm und bei seinen Mit- 
menschen ist, dem er sich und seine Zukunft anvertrauen kann. Wer ist 
dieser, der als der •Dabeiseiende" (Ex 3,14; •Gott mit uns") erwartet und 
erhofft wird? Wir können ihn nur aus unserer Hoffnung heraus bestim- 
men: Er ist derjenige, dem wir uns anvertrauen können und der uns darin 
Heil gewährt. Als solcher wird •Gott" in der Hoffnung erfahren. 

Man mag einwenden, diese Erwartung beruhe auf einem Wunschtraum 
des Menschen und sie sei daher Illusion. Das mag sein. Allein aus der 
Hoffnung heraus kann diese Frage nicht entschieden werden. Daß aber, 
vor allem aufgrund der biblischen Tradition, diese Hoffnung auf Begeg- 
nung in uns ist, wird man nicht leugnen können. Jedenfalls sollte man 
die Hoffnung nicht deshalb schon in sich unterdrücken, weil man sie von 
vornherein für unerfüllbar hält. 

Wiederum ergäben sich auch hier konkrete Fragen an uns: Welche 
Hoffnung bestimmt unser Leben? •Reich Gottes" oder partikuläre Erfül- 
lungen? Die •Freiheit der Kinder Gottes" wächst nur in der Hoffnung auf 
das Reich Gottes (Rom 8). 



Wie kann Gott vom Glaubenden erfahren werden? 429 

IV. Erfahrung des zwischenmenschlichen Einander-Beistehens 

Der Mensch ist das, was er hofft. Sein Leben wird bestimmt und geprägt 
von seinen Erwartungen. Deshalb muß sich die christliche Hoffnung, die 
den •Dabei-Seienden", den •Uns-Beistehenden" erwartet, unmittelbar 
im Leben und im Tun des Menschen auswirken. Wer als Erfüllung des 
menschlichen Lebens jemanden erwartet, der bei ihm und bei der ganzen 
Menschheit ist und dem er sein Heil anvertrauen kann, der wird auch den 
Beistand und das Heil, das Menschen einander schenken, hochschätzen. Er 
wird selbst dazu angetrieben werden, Menschen diesen Beistand zu ge- 
währen, um dadurch den erwarteten und ersehnten Zustand des Heiles 
schon jetzt heraufführen zu helfen. So drängt die Hoffnung zum Tun, und 
in diesem Tun erhält die Hoffnung eine Begründung ihrer Berechtigung. 
Im heilenden Tun, das der Hoffnung entspringt, wird die Hoffnung auf 
das Heil bestätigt. Der Beistand, den Menschen einander gewähren, wird 
so zu einem Beginn und einer anfanghaften Vorwegnahme des erhofften 
endgültigen Beistandes, den wir Gott nennen. In der Erfahrung zwischen- 
menschlichen Beistandes wird so anfanghaft Gott erfahren. Auf dem Hin- 
tergrund der Hoffnung wird die •Mitmenschlichkeit" zum Ort der Gottes- 
erfahrung. Ohne den entsprechenden Horizont der Hoffnung würde die 
Erfahrung mitmenschlicher Gemeinschaft nicht zu einer Erfahrung Gottes. 
Mitmenschliche Gemeinschaft, selbst eine solche, in der man sich anschei- 
nend füreinander einsetzt, kann verletzend sein und als •Hölle" erfahren 
werden. Als Hinweis auf Gott wird das Zueinander der Menschen erst 
erfahren, wenn die Einzelnen zuvor, wenigstens implizit, ihre Zukunft und 
ihr Heil jenem Dabei-Seienden anvertraut haben, den wir Gott nennen. 
Dem Mitmenschen kann man erst Heil schenken, wenn man die Sorge um 
sein eigenes Heil dem überlassen hat, der größer als unsere Zukunft ist. 
Wegen dieses Zusammenhanges kann die Mitmenschlichkeit uns keine 
Erfahrung Gottes vermitteln, wenn sie nicht mit der Hoffnung auf den 
Dabei-Seienden, den Beistehenden verbunden ist. Anderseits fehlt der 
Hoffnung und der Glaubensbereitschaft ohne das mitmenschliche Einan- 
derbeistehen der Realitätsbezug. Glaubensbereitschaft und Hoffnung er- 
weisen sich im konkreten Einanderbeistehen oder in der konkreten Liebe 
als heilend und darin als berechtigt. Erst in der konkreten Bruderliebe 
verliert die Hoffnung den Charakter eines leeren Wunschtraumes und 
einer Illusion. Deshalb wird die Hoffnung und der in ihr erwartete Gott 
erst in der Bruderliebe als begründet erfahren. Ohne die Bruderliebe 
hätte der in der Hoffnung erfahrene Gott für uns keinen Grund; er würde 
im Unrealen verschwinden und sich im Illusionären auflösen. Die tatsäch- 
liche, reale Mächtigkeit des erhofften Gottes wird uns erst erfahrbar in 



Erhard Kunz 430 

dem Beistand, den Menschen aus der Hoffnung heraus einander erweisen. 
In der erneuernden Veränderung, die durch diesen Beistand im Leben 
der Menschen entsteht, wird Gott erfahren als derjenige, der das Antlitz 
der Erde erneuern will. Daß Gott ein Gott der Lebenden und nicht der 
Toten ist, daß er das Leben und nicht das Verderben der Menschen will, 
das wird uns anschaulich-erfahrbar nahe gebracht dadurch, daß Menschen 
aus der Hoffnung auf Gott heraus fähig werden, das Leben ihrer Mitmen- 
schen zu bejahen und anzunehmen. Daß Gott die Umkehr und Erneuerung 
des Sünders will, das wird sichtbar in der Tat der Verzeihung, die Men- 
schen aus der Hoffnung auf Gott einander zusprechen. So wird in den 
Wirkungen, die die Hoffnung in dieser Welt hervorruft, der erhoffte 
Gott sichtbar und menschlich erfahrbar. Erst in der Bruderliebe wird die 
Erkenntnis Gottes zu einer lebendigen, konkreten, uns betreffenden Ange- 
legenheit, zu einer Erfahrung. Unabhängig von der Bruderliebe sind 
Glaubensbereitschaft und Hoffnung nicht als Gotteserfahrung zu bezeich- 
nen; sie wären vielmehr in den Bereich der Ideologie einzuordnen. 

1 Jo 4,7-21: Zusammenhang zwischen Gotteserkenntnis (bzw. Gottes- 
liebe) und unserer Liebe. Vor allem Vers 7 (Jeder, der liebt, erkennt Gott) 
und V. 12 (Niemand hat Gott je gesehen; wenn wir einander lieben, bleibt 
Gott in uns, und seine Liebe ist in uns vollkommen.) 

Von den behandelten vier Punkten her wird nun auch deutlich, welche 
Bedeutung Jesus Christus für unsere Gotteserfahrung hat. Jesus Christus 
ist derjenige, der die Dimensionen der Gotteserfahrung, die wir aufge- 
zeigt haben, in tiefer und radikaler Weise gelebt hat. Er hat die Gottes- 
ferne in einem Maße durchlitten und sichtbar gemacht, daß sein Schrei 
am Kreuz bis heute zum eindringlichsten Ausdruck der Erfahrung der Ab- 
wesenheit Gottes geworden ist. Er hat die Offenheit, die Bereitschaft 
zu hören oder den Gehorsam durchgehalten bis zum letzten, nämlich bis 
zur Hingabe seines Lebens. Er hat die Hoffnung oder die Erwartung Got- 
tes und seines Reiches zum Grundthema seines Lebens und seiner Verkün- 
digung gemacht und hat bis zum Ende darauf vertraut, daß diese Hoff- 
nung nicht vergebens sei. Dieses Vertrauen hat sich nach seinem Tode in 
der Erfahrung der Auferstehung anderen Menschen mitgeteilt und ist 
seitdem nicht mehr in der Menschheit erstorben, so daß bis heute die Auf- 
erstehung Christi der eigentliche Angelpunkt der Hoffnung und des Ver- 
trauens geblieben ist. Jesus hat aus dem Gehorsam und der Erwartung 
des Reiches heraus die Liebe gelebt und verkündet. Indem er sich zu den 
Menschen stellte und ihnen beistand, machte er sichtbar, daß der Gott, 



•Letzte Norm des Ordenslebens .. ist die Nachfolge Christi" 431 

auf den hin sein ganzes Leben gehorchend und hoffend ausgerichtet war, 
ein Gott der Liebe ist. In der Liebe Jesu zu den Menschen wurde die Liebe 
Gottes zu den Menschen offenkundig (1 Jo 4,9). In der Gotteserfahrung 
Jesu ist uns somit Gott in einer letzten radikalen und unüberbietbaren 
Weise nahe gekommen. Auch in Jesus gibt Gott seine Transzendenz und 
seine absolute Freiheit nicht auf. Aber in Jesus ist eine Bewegung in diese 
Welt gekommen, durch die wir so auf den transzendenten Gott ausgerich- 
tet werden, daß es tiefer in dieser Welt nicht möglich ist. Lassen wir uns 
auf diese Bewegung immer wieder neu ein, so nehmen wir allmählich und 
hoffentlich immer tiefer an der Gotteserfahrung Jesu teil. Wir werden so 
umgewandelt in das Bild Jesu, der seinerseits das Bild des unsichtbaren 
Gottes ist. 

Sicherlich soll sich unsere Gotteserfahrung nicht nur an Jesus Christus 
entzünden. Um Jesus überhaupt zu verstehen, müssen wir uns Offenheit 
und Glaubensbereitschaft, Hoffen und Vertrauen, Bruderliebe und Dienst- 
bereitschaft immer auch von unseren Mitmenschen vermitteln und schen- 
ken lassen. Aber die Mitte und der Höhepunkt der Gotteserfahrung ist 
uns in Jesus Christus eröffnet. Deshalb darf die Erinnerung an ihn oder 
die Meditation seines Lebens nicht aufhören. 

•Letzte Norm des Ordenslebens 
ist die im Evangelium dargelegte Nachfolge Christi" 

Josef Sudbrack SJ, München 

Mit diesem Satz, der an hervorragender Stelle in Texten des Zweiten 
Vatikanischen Konzils zu finden ist, scheint Selbstverständliches ausgesagt 
zu sein. Aber - wie immer! - lohnt es sich, gerade das Selbstverständliche 
neu zu überdenken. Impulse für die Zukunft zeichnen sich niemals dadurch 
aus, daß sie Abgründe aufreißen zwischen Gestern und Morgen - das ist 
höchstens eine Nebenerscheinung -, sondern dadurch, daß sie das Immer- 
schon-Gewußte neu ins Tageslicht der Ausdrücklichkeit stellen - so •neu" 
und so •immer schon gewußt", daß man empfindet: eigentlich wollten wir 
das immer schon! Überraschend aber ist, wie einfach und selbstverständ- 




