LLetzte Norm des Ordenslebens . . ist die Nachfolge Christi* 431

auf den hin sein ganzes Leben gehorchend und hoffend ausgerichtet war,
ein Gott der Liebe ist. In der Liebe Jesu zu den Menschen wurde die Liebe
Gottes zu den Menschen offenkundig (1 Jo 4,9). In der Gotteserfahrung
Jesu ist uns somit Gott in einer letzten radikalen und uniiberbietbaren
Weise nahe gekommen. Auch in Jesus gibt Gott seine Transzendenz und
seine absolute Freiheit nicht auf. Aber in Jesus ist eine Bewegung in diese
Welt gekommen, durch die wir so auf den transzendenten Gott ausgerich-
tet werden, daf es tiefer in dieser Welt nicht moglich ist. Lassen wir uns
auf diese Bewegung immer wieder neu ein, so nehmen wir allméhlich und
hoffentlich immer tiefer an der Gotteserfahrung Jesu teil. Wir werden so
umgewandelt in das Bild Jesu, der seinerseits das Bild des unsichtbaren
Gottes ist.

Sicherlich soll sich unsere Gotteserfahrung nicht nur an Jesus Christus
entziinden. Um Jesus iiberhaupt zu verstehen, miissen wir uns Offenheit
und Glaubensbereitschaft, Hoffen und Vertrauen, Bruderliebe und Dienst-
bereitschaft immer auch von unseren Mitmenschen vermitteln und schen-
ken lassen. Aber die Mitte und der Hohepunkt der Gotteserfahrung ist
uns in Jesus Christus eroffnet. Deshalb darf die Erinnerung an ihn oder
die Meditation seines Lebens nicht aufhéren.

., Letzte Norm des Ordenslebens
ist die im Evangelium dargelegte Nachfolge Christi”

Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Mit diesem Satz, der an hervorragender Stelle in Texten des Zweiten
Vatikanischen Konzils zu finden ist, scheint Selbstverstdndliches ausgesagt
zu sein. Aber — wie immer! — lohnt es sich, gerade das Selbstverstdndliche
neu zu tiberdenken. Impulse fiir die Zukuntft zeichnen sich niemals dadurch
aus, daf sie Abgriinde aufreiffien zwischen Gestern und Morgen — das ist
héchstens eine Nebenerscheinung —, sondern dadurch, daf sie das Immer-
schon-Gewufite neu ins Tageslicht der Ausdriicklichkeit stellen — so ,neu®
und so ,,immer schon gewufit*, dal man empfindet: eigentlich wollten wir
das immer schon! Uberraschend aber ist, wie einfach und selbstverstind-



Josef Sudbrack 432

lich sich dies darstellt, was wir in komplizierten und verschachtelten Ge-
dankengingen immer schon suchten®™.

Zwei Vorbemerkungen sollen den Riickgang zur Schrift einleiten. Die
eine, hermeneutische weist darauf hin, daf wir als Christen die Heilige
Schrift lesen. Also in der Uberzeugung, dafl das Wort Gottes an uns in die-
sen Schriften ergangen ist; und auch in der Uberzeugung, dafl die jahrhun-
dertelange Interpretation der Schrift durch die Kirche kein Irrweg war,
sondern Aktualisierung des Gotteswortes; in der Uberzeugung, dafl vieles
verbesserungswiirdig ist am vergangenen Schriftverstidndnis; in der Uber-
zeugung, dafl gerade durch schonungsloses Aufdecken von Falschinterpre-
tationen das Dickicht der Gegenwart freigeschlagen wird zum Blick in die
Zukunft. Aber all diese Kritik lebt aus der Grundiiberzeugung von der
biblischen Tradition, auf deren tragendem Boden der Christ den Schritt
in die Zukunft wagt. Mit anderen Worten: hermeneutischer Schliissel zur
Botschaft der Schrift ist die Grundiiberzeugung, dafl die Neubesinnung der
Ordenstheologie in Kontinuitdt zur kirchlichen Geschichte der Orden zu
geschehen hat.

Auf die zweite, exegetische Vorbemerkung weist uns das Zitat aus den
Konzilstexten hin. Spitestens seit 1953, seit Ernst Kdsemanns Vortrag
tiber ,Das Problem des historischen Jesus“, weifl man in der evangelischen
Kirche (leider noch immer nicht bei manchen katholischen Professoren,
wie H. Halbfas mit seiner Fundamentalkatechetik zeigt), dafl es illegitim
ist, bei dem nachdsterlichen Kerygma der Kirche stehenzubleiben. Die
christliche Botschaft steht und fallt mit dem Riickgang auf den historischen
Jesus, auf seine Taten und seine Worte.

Die Analyse einer fiir unser Thema wichtigen Stelle 1488t die Tragweite
eines solchen Riickgangs erahnen. Bei Matthdus und bei Markus antwortet
der Herr auf die Sadduzierfrage nach der Auferstehung: ,Dann wenn sie
von den Toten auferstehen, heiraten sie nicht und werden nicht verheira-
tet, sondern sie sind wie die Engel im Himmel.“ Eine Antwort, mit der die
Kasuistik der Sadduzier ad absurdum gefithrt wird. Bei Lukas klingt es
anders; das engelgleiche Leben wird in diese Welt herabgezogen: ,Die
Kinder dieser Welt heiraten und lassen sich heiraten. Die aber gewiirdigt
sind, an jener Welt und an der Auferstehung von den Toten Anteil zu
haben, heiraten weder noch lassen sie sich heiraten.“ Aus dem Hinweis,
dafl die Menschen im Himmel ein Leben wie die Engel fithren, scheint Lu-
kas die Folgerung zu ziehen, dafl das ehelose Leben vieler Jiinger in dieser
Welt ein Hinweis sei auf den engelgleichen Endzustand des Himmels:

* Die entscheidenden exegetischen Hinweise fir die Auslegung des Konzilswortes ver-
danke ich der Arbeit von Martin Hengel, Nachfolge und Charisma. Eine exegetisch-reli-
gionsgeschichtliche Studie zu Mt 8, 21 f. und Jesu Ruf in die Nachfolge, Berlin 1968.



»Letzte Norm des Ordenslebens . . ist die Nachfolge Christi” 433

Ehelosigkeit als ,Eschatologisches Zeichen“ nennt dies Karl Rahner. Ge-
wif}, eine legitime, vom Geist der Schrift sanktionierte Folgerung aus dem
Wort des Herrn; aber im historischen Ursprung klang Jesu Wort anders,
so, wie es Markus und Matthaus berichten.

Das eschatologische Moment: Der Ruf des Herrn zur Nachfolge

Wir miissen uns also moglichst nahe an den ,aramiischen Urlaut® der
Worte Jesu herantasten (so oder dhnlich spricht man in der Fachexegese),
um die Worte, d. h. im Grunde den Herrn selber, abzuhoren auf den
Impuls fiir heute. Von dieser Ursprungsstelle erst diirfen wir den Entfal-
tungen in der Schrift und ber die Schrift hinaus in der Kirchengeschichte
nachgehen. In der Wirkungsgeschichte dieses durch die Zeiten fruchtbar
werdenden Wortes werden wir auch den Platz und die Gestalt der Orden
in unserer Zeit finden.

Ein Text der Heiligen Schrift selbst hilft uns weiter. Die Berufungs-
szenen der Apostel, bei Matthdus im 4., bei Markus im 1. und bei Lukas
im 5. Kapitel, sind ohne Zweifel spitere theologische Zusammenfassun-
gen; in ihnen wird das Wesen der Berufung zur Nachfolge dargestellt, die
Radikalitdt des Rufs Jesu, der als Zufall - aber ein mit géttlicher Unbe-
dingtheit erfiillter Zufall! — im Leben der Fischer vom See Genesareth
sich ereignet. Dieser Ruf erhélt bei Matthdus und Markus die Spezifi-
zierung: , Ich will euch zu Menschenfischern machen!“, bei Lukas aber: , Von
nun an wirst du Menschen fangen!® Fischen und (Tiere) fangen: in der
deutschen Sprache, und noch eindeutiger im griechischen Urtext wird der
Auftrag mit zwei verschiedenen Worten wiedergegeben. Man hat aber
entdeckt, dafl im Syrischen, einer dem Aramiischen nahestehenden Spra-
che und wohl auch im Aramdischen selbst, in der Muttersprache des Herrn,
nur ein einziges Wort existiert fir beide Handlungen, fiir fischen und
fir (Tiere) fangen. Die Uberlieferung nach Matthdus und Markus und die
lukanische Uberlieferung flieRen zusammen im semitischen Sprach-
ursprung. An ihrem gemeinsamen Quellort stehen wir unmittelbar beim
vorosterlichen Herrn, der damals — wir kénnen zwar nicht genau lokali-
sieren — Jiinger berufen hat, damit sie ,Menschenfischer und Menschen-
fanger seien.

Diese Einsicht, direkt vor dem historischen Jesus zu stehen, wird noch
gewisser, wenn wir die anderen ,Nachfolge-Spriiche hinzuziehen. Alle
haben die gleiche Struktur: Dienst an der Aufgabe Jesu und — in irgend-
einem Bereich — radikaler Bruch mit der Vergangenheit oder mit dem all-
gemein tblichen Leben. Die Aufforderung ist eine dreifache: ,Kommt her®,
verlafit das Bisherige! ,Folget mir nach“, tretet ein in meine engere Um-
gebung! ,Ich will euch zu Menschenfischern machen®, tragt meinen Auf-



Josef Sudbrack 434

trag weiter an die Menschen! Zusammenfassend zeigt dies die Apostel-
wahl nach Markus: ,Er rief zu sich, die er wollte . . . er bestimmte Zwdlf,
damit sie umihn wiren und damit er sie aussenden konne zur Predigt”. Da-
hinter steht die unerbittliche Forderung, mit den vorhergehenden sozialen
oder wirtschaftlichen Gehaben zu brechen. Uberliefert ist das harte Wort
von ,Vater und Mutter um meinetwillen hassen®, oder vom ,Kreuz auf
sich nehmen um meinetwillen“. Der Nachfolger Jesu ist heimatlos, hat
keine Hohle wie die Fiichse, kein Nest wie die Vogel; er darf nicht zuriick-
schauen vom Pflug; die Ehelosigkeit wird von ihm verlangt oder die Be-
sitzlosigkeit; nichts darf er mitnehmen auf die Missionsreise.

Bei letzterem Herrenwort variiert die Uberlieferung: kein Stab oder nur
ein Stab? wieviel Rocke? wieviel Sandalen? Es geht nicht um allgemein-
giiltige Kataloge von Verzichten. Im Munde des Herrn hat der Verzicht,
den er von seinen Jiingern verlangt, von Situation zu Situation gewechselt.
Mit quantifizierenden oder auch qualifizierenden Betrachtungen des nega-
tiven Elements ist seine Aufforderung, mit dem Bisherigen zu brechen,
nicht zu fassen.

Es geniigt auch nicht, die Aufforderungen zum Bruch mit der Vergan-
genheit als selbstverstindliche Konsequenzen aus der Absicht des Herrn
zu betrachten, innerhalb des jiidischen Volkes eine religiése Gruppe zu bil-
den und dazu eine Schar von Funktioniren zu sammeln. Jede Gruppe,
konnte man sagen, braucht ihre soziologische Eigengestalt, ihre Abgren-
zung von anderen, ihren Verzicht; Funktionstrager missen in bestimm-
ten Bereichen ihr Privatleben aufgeben und sich fiir den Dienst an der
Gruppe freimachen. Diese Uberlegungen sind natiirlich berechtigt, aber sie
geniigen nicht zur Deutung. Einerseits variieren die Forderungen des
Herrn so stark, sind so situationsgebunden, dafi sie eine »,Gruppen®-, eine
,Gemeinde“-Bildung eher behindert als gefordert hitten. Und iberdies
sind sie so radikal, so gegen das Ubliche stehend, dafl eine weitere, vertie-
fende Verstehensbasis gefunden werden mufl. Die vielleicht hirteste —
weil so konkrete und weil in das soziale Gefiige eingreifende — Forderung
lesen wir bei Lukas: ,Lafl die Toten ihre Toten begraben; du aber geh hin
und verkiindige das Reich Gottes“. Es geht um den Vater des Berufenen.
Nach jiidisch-rabbinischer Vorstellung klingt ein solches Wort wie Hoch-
verrat am Glauben; die Sorge fiir die toten Ahnen war eines der heilig-
sten und auch selbstverstindlichsten Gebote im Leben des Volkes. Es fin-
den sich ein paar hellenistische Analogien, wo kynische Wanderprediger
den Leichnam als unniitzen Kadaver miflachten; doch das hat mit dem
Anruf des Herrn zur Nachfolge nichts zu tun. Auch die Qumranparallelen
sind keine echten Parallelen; hier driickt sich in dhnlichen Aufforderungen
das esoterische Elitebewufitsein der Gemeinde aus, die mit den aufierhalb



»Letzte Norm des Ordenslebens . . ist die Nachfolge Christi® 435

Stehenden, selbst wenn es Vater und Mutter waren, nichts zu tun haben
wollte.

Der Herr spricht von einer anderen Basis aus, wenn er zum Abbruch
der Briicken zur Vergangenheit auffordert: vom eigenen Sendungsbewufit-
sein her. Er weifl sich als den Beginn einer neuen Heilszeit. Auch Johannes
der Taufer predigte Bufle und spendete die Taufe; seine Worte weisen
aber in die Zukunft: ,Tut Bufle! denn das Reich des Himmels ist genaht®.
Der Herr hingegen verkiindet die Gegenwart: ,Die Zeit ist erfullt und
das Reich Gottes genaht“. Bei Matthius stimmt der Eroffnungsruf der
messianischen Predigt zwar wortlich mit dem johanneischen Bufiruf iiber-
ein; aber gerade den Johannesjiingern verdeutlicht der Herr das Neue
seiner Botschaft durch den Hinweis auf die Erfiillung aller Verheiflung in
sich selbst: ,Gehet hin und berichtet dem Johannes, was ihr seht . . . selig
ist, wer an mir keinen Anstoff nimmt“. Oder wie er bei Lukas dieselben
Verheiflungen nach Isaias auf sich lenkt: ,Heute ist diese Zeit erfiillt!“
Das ,Heute“ oder anders gesagt: das ,Ich“, ist das Distinktivum des
Herrn gegen alle anderen Propheten und Lehrer.

Man mag tber die historische Lokalisierung und die spekulative Aus-
deutung dieses Bewufltseins von der Fiille der Zeit verschiedener Meinung
sein, aber nur aus ihm kann die Forderung des Herrn, mit der Vergangen-
heit zu brechen, verstanden werden. Weil die neue, die frohe Botschaft so
neu ist, deshalb ist die Absetzung vom Alten so radikal. Die spitere Re-
flexion und Verwirklichung dieser ,Neuheit* der Botschaft Jesu fallen
zusammen mit der Geistesgeschichte des christlichen Glaubens. Die Erwar-
tung des in Bilde wiederkommenden Herrn auf den Wolken des Gerichts
war fir die Urchristenheit im Grunde nur das Bewufltsein der Neuheit,
die mit Jesus Christus begonnen hat. ,Siehe, ich mache alles neu!“ heifit
es am Ende des Neuen Testaments. Die Umgestaltung des romischen Im-
periums in ein christlich-abendlindisches Reich war im Grunde nidits an-
deres als der Versuch, das ,Neue“ des Christentums politisch wirksam
werden zu lassen. Die Flucht der Monche aus der etablierten Gesellschaft
in die Wiiste wurde von ihnen selbst gedeutet als Flucht aus der alten, ver-
fallenen Welt in das Paradies des neuen, ,,voll“-christlichen Lebens. Auch
Luthers existentialistische Wende zur Individualitat des Christen zeugt
vom Ergriffensein durch diese ,Neuheit“ Jesu Christi: was hat der Christ
anderes zu tun, als sich stets von seiner eigenen, siindhaften Verfallenheit
ab- und stets von neuem dem zuzuwenden, der thm Heil und Sicherheit zu-
spricht: ,Sei getrost, ich bin es!“

Daf} die frohe Botschaft Jesu Christi auch eine neue sei, dafl sie einen
Bruch mit dem ,alten Sauerteig“ fordert, dafl sie ,Bekehrung® als Ab-
kehr vom Bisherigen bedeutet, blieb stets wach im Christentum. Mégen



Josef Sudbrack 436

die Interpretation und Konkretisation auch falsch, oder — in unseren Augen
— unzureichend gewesen sein; sicher aber liegt in dieser Wechselbeziehung
von Neubeginn in Jesus Christus und Forderung zur Nachfolge ein Fix-
punkt fiir die Besinnung auf den Sinn des Ordenslebens. Das eschatologi-
sche (=neu) und das funktionelle (=Dienst der Nachfolge) Element sind
im Grunde eins im radikalen Ruf Jesu.

Das funktionelle Element: Der Ruf des Herrn zum Dienst

Dieser funktionelle Fixpunkt 148t sich gerade durch Abhebung von den
Fehl- oder sagen wir besser Anders-Entwicklungen herausschilen, die sich
an die Nachfolgerufe des Herrn angeschlossen haben. Schon in der Schrift
selbst setzt diese Ausfacherung der Deutungen ein.

Bei der ersten Filhlungnahme mit dem Neuen Testament scheinen Jin-
gerschaft, Nachfolge Jesu mit Christsein iiberhaupt zusammenzufliefen.
Kein Wunder, dafl man die radikalen Nachfolge-Worte in ménchischen
Kreisen zur Forderung des Vollchristentums erhob und damit einen Stand
der Vollkommenheit errichtete. Heute versucht man diesen Folgerungen
dadurch zu entgehen, dal man die harten Forderungen des Herrn zum
Bruch mit der Familie oder mit Besitz als Individual-Forderung an
diesen oder jenen deklariert, und fir die Allgemeinheit der Christen nur
noch ihren ,Geist* gelten 1i88t. So viel Richtiges darin liegen mag, das
Dilemma wird nicht gelost. Einerseits findet man in der Schrift tatsdchlich
schon selbst die Applizierung der Individual-Forderung auf die Allge-
meinheit der Christen; bei Lukas ist diese Entwicklung, wie wir zu Beginn
am Beispiel der Ehelosigkeit zeigten, schon im Gange. Anderseits wére
eine Sublimierung der radikalen Nachfolge-Forderung auf ein Nachfol-
gen-nur-im-Geist schon wieder der Ansatz zur Konstituierung einer min-
deren christlichen Klasse.

Gerade in den frithesten Schichten der Evangelien1afit sich eine Zweiheit
der um den Herrn gescharten , Glaubigen“ feststellen; eine Zweibeit tbri-
gens, die so selbstverstandlich dberall dort auftreten muf}, wo es um eine
Gruppe und deren kontinuierliches Bestehen geht, dafi man sie apriori
deduzieren konnte. Jede Gemeinschaft braucht, wenn sie eine bestimmte
Grofle erreicht, ihre Funktionstriger, sei es, dafl sie ihnen von Fall zu Fall
Aufgaben tbertrigt, sei es, dafl sie ihnen diese Aufgaben als ,Beruf”
dbertragt.

Nun, von dieser Aufgabe, diesem Beruf, dieser ,Funktion® und seinem
christlichen Unterscheidungsmerkmal wurde schon gesprochen: ,Ich will
euch zu Menschenfischern machen!“ , Er bestimmte Zwo6lf, damit . . . er sie
aussenden kénne zur Predigt!“ Wir verlassen uns an dieser Stelle auf



»Letzte Norm des Ordenslebens . . ist die Nachfolge Christi“ 437

einige Fachleute, die gezeigt haben, daf} innerhalb der ersten Anhidnger
Jesu Christi — wozu eben auch die frommen Frauen und andere gehérten,
die Christi Wort als an sich gerichtet vernahmen — eine bestimmte kleinere
Gruppe zum Dienst an der Botschaft und an der Gemeinde ausersehen
wurde. Namen wie Blank, Schnackenburg, Schiirmann, Schulz auf katholi-
scher Seite, Bornkamm, Kiimmel, Haenchen, Hengel innerhalb der
evangelischen Exegese missen hier geniigen. Wiederum bleibt fiir die
meisten Fille offen, ob es nur Dienste fiir den Augenblick oder fiir 1dngere
Zeit waren, oder solche, die den ganzen Menschen in Beschlag nahmen;
aber die oben erwihnten radikalen Forderungen finden sich genau dort,
wo es um Jiinger oder Diener im Dienst der gréfieren Gemeinde und der
wachsenden Botschaft Jesu Christi geht.

Dieses, aber auch schon die spitere Ausweitung auf alle Anhanger des
Herrn zeigt z. B. die Einleitungsphrase fiir das Herrenwort von der Kreu-
zesnachfolge. Sie steht (in unserem Zusammenhang) nach dem Petrusbe-
kenntnis von Céisarea Philippi und nach der ersten Leidensankiindigung,
also an der Stelle, wo die Aktivitit des Herrn beginnt, sich nach innen, in
seine Gemeinschaft hinein, zu kehren. Bei Matthaus lautet das Wort:
»Dann sprach Jesus zu seinen Jingern®. Der kleine Kreis ist gemeint, der
die Botschaft iiber die Karfreitagsnacht hinaus rettet — wenn auch in Zagen
und Zittern. Bilden diese , Jiinger® alle damaligen Anhinger des Herrn
oder nur die Gruppe der ,Funktiondre“? Bei Markus wird es klarer:
»,Und er rief das Volk samt seinen Jiingern herbei und sprach zu ihnen®.
Das Wort von der Kreuzesnachfolge gilt beiden Gruppen: den Jiingern
und dem Volk, den Funktiondren und allen, die zum Herrn geh6ren wol-
len. Bei Lukas sieht es wiederum anders aus; {ast polemisch wird dort be-
tont: ,Ersprach aber zu allen“. Gab es zur Zeit, als Lukas das Wort schrieb,
schon eine Gruppe von Christen, die die harten Worte der Kreuzesnach-
folge an eine Gruppe von Spezialisten in Aszese iiberwies und sich in einem
bequemeren Christentum niederlief? Die Forschungen iiber die frithchrist-
liche Aszese von Peterson oder Kretschmar legen dies tatsdchlich nahe.
Vielleicht spiegelt die lukanische Akzentuierung die Tendenz wider, allen
Christen die Hirte der Forderungen Christi aufzutragen.

In der Apostelgeschichte des Lukas und in den johanneischen Schriften
kommt die Entwicklung zum Abschluff: Der Jingername — mit den harten
Forderungen - gilt allen Christen, allen Anhéngern des Herrn. Aber jetzt
kann an der Strukturierung der Gemeinde in Gemeindeglieder und Funk-
tionstrager kein Zweifel mehr sein; gerade in diesen jiingeren Schriften
nimmt sie andere, juridischere Formen an.

Man muf} sich davor hiiten, den Texten der Schrift zu genaue Informa-
tionen abzufordern. Die einzelnen Elemente der Nachfolge Jesu durch-



Josef Sudbrack 438

dringen sich zur bruchlosen Einheit: Der funktionelle Sinn der Nachfolge,
frei fiir den Dienst der Gemeinde und des Kerygmas zu werden; der asze-
tische Sinn einer Aufforderung zum Verzicht; der eschatologische Sinn, der
aus dem Anspruch Jesu Christi erflief}t, Beginn des neuen Israels zu sein.
Wiederum soll ein Beispiel dies erldutern. Petrus ist es, der dem Herrn im
Namen der Junger die Frage stellt nach dem Lohn fiir ihr entbehrungs-
reiches Leben. Der Herr gibt ihm bei Matthius die Antwort: ,Thr werdet
auf den zwolf Richterstithlen Israels sitzen. Und jeder, der seinen Besitz,
seine Brider, seine Schwestern, seinen Vater, seine Mutter, seine Kinder
oder seinen Acker meinetwegen verlafit, wird vielfiltig entlohnt und das
ewige Leben erlangen®. Uns sind urchristliche Stimmen bekannt, die die-
ses Wort grob-aszetisch ausdeuteten: Weil man in diesem Leben auf die-
ses oder jenes verzichtet, wird man im spiteren dieses oder jenes zuriick-
erhalten. Aber Matthius selbst zeigt, daf aus diesem Wort keine ,,Buch-
fihrung“ von Verdienst und Lohn herauszulesen ist. Sofort im anschlie-
flenden Text ndmlich wird eine solche Interpretation Liigen gestraft: Der
Herr gibt den Arbeitern der spiten Stunde den gleichen Lohn, wie den
anderen, die die Mihe des Tages getragen haben. Und Jesus interpretiert
das Gleichnis: ,So werden die letzten die ersten und die ersten die letzten
sein“. Man darf aus den Nachfolgeworten der Evangelien nicht einen Satz
herauslosen und ihn zum Wesen der christlichen Nachfolge deklarieren;
man hat in allen Uberlegungen stets die konkrete Einheit aller Aspekte
im Auge zu behalten.

Die Konkretheit des Ursprungs und die Entfaltung in der Geschichte

Aber ist eine solche Riickfiithrung des Ordenslebens auf den Ruf des Herrn
zur Nachfolge nicht vollig unbestimmt und vage? Lafit sich nicht alles und
jedes daraus entwickeln? Priestertum, Ordensstand, Flucht vor der Welt,
Missionstatigkeit, und eigentlich jeglicher Dienst, der mit der Kirche etwas
zu tun hat? Sogar die Aufhebung jeder Besonderheit 148t sich in den Tex-
ten finden. Miifite die Schrift als ,letzte Norm des Ordenslebens®, wie das
Zweite Vatikanum lehrt, nicht mehr hergeben?

Doch ,Mehr“ wire ,Weniger®. Mit genaueren Aussagen wiren be-
stimmte Bahnen festgelegt, die von der Christenheit niemals verlassen
werden diirften. Je konkreter aber ein Anfang ist, desto reicher kann er
sich entfalten. Je enger er mit Prinzipien und Gesetzen verbunden ist,
desto friiher ist er zum Tod verurteilt. Mit dem christlichen Glauben ist es
dhnlich. Auch da stehen keine formulierten Dogmen am Anfang, sondern
die lebendige Gestalt Christi. Wenn z. B. das hellenistische oder aristote-
lische Gewand mancher Dogmen unablésbar den Anfang des christlichen



,Letzte Norm des Ordenslebens . . ist die Nachfolge Christi® 439

Glaubens umbhiillen wiirde, dann hitten wir heute kein Recht, diese Dog-
men an dem zu messen, was sie aussagen wollen, und unsere Aufgabe be-
stinde nur darin, verstindnislos nachzuplappern, statt in neuen Formen
und neuen Begriffen sie fiir unsere Zeit neu zu sagen.

Vielleicht ist die Unterscheidung von ,Inhalt und Form® noch zu ober-
flichlich; aber sie hilft die Konkretheit des Anfangs fiir das Ordensleben
recht einzuschitzen. Es ist ein geschichtliches ,Gesetz, dafl zukunftsreiche
Neuansitze nicht mit Kodifizierung und Gesetzgebung beginnen — die
kommen spiter hinzu —, sondern in praktischen Anstéfen und konkreten
Ereignissen. Diese allein sind offen fiir eine Umorientierung und Neube-
sinnung, sie konnen Impulse aus der Zeit integrieren und traditionellen
Ballast abwerfen. Man kénnte — zu grob, aber nicht falsch — sogar einfach-
hin sagen: eine Bewegung kann iiberhaupt nur soweit lebendig sein, als
sie im normierenden Ursprung nicht kodifiziert und gesetzlich festgelegt
ist, als eben die Norm des Anfangs lebendige Konkretheit und kein prin-
zipielles Statut bildet. Vielleicht f&llt mit solchen Uberlegungen auch neues
Licht auf die Forderung des Vatikanums an die Orden, ihre ,letzte Norm
in der im Evangelium dargelegten Nachfolge Christi“ zu suchen.

Die Gesdhichte bestitigt diese Interpretation. Das Leben der Wiisten-
viter, ihre Flucht in die Einsamkeit gilt als die erste grofie geschichtliche
Bewegung, an der sich ,Ordensleben” in einer distinkten Form ablesen
1a8t. Aber deren Vorgeschichte zeigt eine grofiere Komplexheit der Mo-
tive, als wir sie aus den Ménchsanekdoten, den ,Apophthegmata ton Pa-
trén® erfahren. Man nimmt an, daf syrische Wanderprediger ein Ursprung
der Wiistenaszese seien. Zuerst nahmen diese Ménner — ganz nahe dem
Evangelium — die Entbehrungen und Harten aus apostolischem Eifer auf
sich, um frei zu sein fiir die Verkiindigung. Dann aber machte sich das Ele-
ment der Hirte und Entbehrung, die aszetische Komponente, gleichsam
selbstindig. Die Wiistenaszese begann. Wir werden also auch hier in
einen konkreten Anfang zuriickgefiihrt, der vielfltiger, reicher, d. h. eben
lebendiger ist, als die spitere Ausformung zu erkennen gibt. Die grofie
benediktinische Tradition des Ménchtums 14fit sich, wenn man ihre An-
finge, aber auch viele ihrer geschichtlichen Ausprigungen untersucht,
ebenfalls kaum unter die Formel eines Lebens nach den drei Geliibden
einordnen. Andere Vorstellungen, wie die eines in sich geschlossenen Le-
benskreises, in dem der Abt als paterfamilias die Rolle des Oberhauptes
in einer ,kleinen Kirche®, einer ecclesiola, einnimmt, spielen eine grofiere
Rolle. Die Trias der Geliibde setzt sich erst spit, im 12. bis 13. Jahrhun-
der durch. Die Bettelorden des Mittelalters versuchten aus dem herrschen-
den monchischen Image des Ordenslebens auszubrechen. Das Laienelement
und das seelsorgliche Interesse werden mafigebend. Bei Ignatius von



Josef Sudbrack 440

Loyola hat man sogar den Eindruck, daff er keinen Orden griinden wollte,
sondern nur eine Klerikergemeinschaft, die ihre apostolische Aufgabe ernst
nimmt; aber fiir die damalige Zeit war eine solche Gemeinschaft von selbst
mit Orden identisch. Die vielen caritativen, padagogischen oder missiona-
rischen Griindungen der neuen Zeit nehmen ihren Impuls noch eindeuti-
ger von der konkreten Aufgabe her; die immer einheitlicher werdende
Gesetzgebung war nur die — gelegentlich widerwillig ertragene — Form,
in der sie dem Auftrag der Jugenderziehung oder der Krankenpflege ge-
recht wurden. J. G. Gerhartz hat in seiner Arbeit iiber die Sondergeliibde
Entscheidendes hierzu gesagt. Trotz aller Versuche, die modernen Sikular-
institute unter irgendeinen gemeinsamen Nenner zu bringen, scheinen sie
endgiiltig, dort wo sie lebendig sind, den bisherigen Rahmen der kirch-
lichen Gesetzgebung zu sprengen. Die Vielfalt wird fiir den, der in festen
Normen zu denken pflegt, noch verwirrender, wenn er die Augen offnet
fiir andere konkrete Formen des christlichen Lebens. Wohin gehdren die
z. T. blithenden Familien-Equipes? lhre Spiritualitit geht ganz in die
Richtung der Ordensspiritualitat; aber das Geliibde des Zolibats ist apriori
ausgeschlossen, das gleiche Gelitbde also, das viele als Kernstiick des Or-
denslebens ansehen. Ebenso wie zwischen Welt-Laie und Ordensmann
scheinen die Grenzen zwischen Priester und Ordensmann zwar nicht sich
zu verwischen, wohl aber lebendiger und durchldssiger zu werden. Viele
andere Beobachtungen kénnen aufgezihlt werden. Zweifellos ist es eine
der wichtigsten kirchlichen Aufgaben, hellhérig und aufnahmebereit fir
alle diese Bewegungen zu werden; starre Gesetzgebung erstickt zu leicht
neue Ansitze im Keim, kann die Einwurzelung des christlichen Glaubens
in einer neuen Zeit verhindern oder doch — da wir an die Kraft des Heili-
gen Geistes glauben — behindern und verzégern.

Eines hatten und haben all die Ansitze gemeinsam: den Blick auf die
Heilige Schrift aus dem Anliegen unserer Zeit, die Normierung der mo-
dernen Aufgabe an dem Ruf des Herrn zur Nachfolge. Die Lebensge-
schichten der Ordensstifter zeigen dies. Schon im Kanon der Heiligen
Schriften wird eine Vielfalt von kirchlichen Diensten sichtbar, die ihren
Ursprung alle in dem einen Ruf des Herrn zur Nachfolge haben: Das Amt,
die Sakramente, die Predigt und die Unterweisung, der caritative Dienst.
Das Lukas-Evangelium scheint noch etwas nahezulegen, das man einfach
»Beim-Herrn-Sein“ nennen mochte: die Intimsphire der Kindheitsge-
schichten, die Geschwister von Bethanien, die frommen Frauen in den Lei-
dens- und Auferstehungsberichten sprechen dafiir. Es ist ~ wenn hier in
funktioneller Sprache geredet werden darf — auch nur zu selbstverstind-
lich, dafl die Kirche Jesu Christi den ,Dienst des Gebetes” notwendig hat:
»Wo zwei oder drei in meinem Namen beisammen sind, bin ich mitten



.Letzte Norm des Ordenslebens . . ist die Nachfolge Christi® 441

unter ihnen“. Wenn man ein paulinisches Wort aus dem 4. Kapitel des 2.
Korintherbriefes ernst nimmt — ,allzeit tragen wir das Sterben Jesu am
Leibe, damit (ivo) auch das Leben Jesuan unserem Leibe offenbar werde® —,
dann gibt es sogar einen Dienst des Leidens, und warum nicht auch Ge-
meinschaften, die diesen Dienst iibernehmen.

Ahnlich vielfaltig und gar nicht auf die drei klassischen Gelitbde einge-
schrinkt ergeht auch die Forderung des Verzichts an den Nachfolger Jesu
Christi. Wir sprachen schon dariiber, zeigten aber auch, dafl diese Forde-
rung nach einem Bruch mit der Vergangenheit nicht losgelost werden darf
von dem eschatologischen Ereignis des Herrn, in dem der Neubeginn Got-
tes sichtbar wurde, und auch nicht von der funktionellen Ausrichtung des
Freiwerdens fiir den Dienst.

Dienst namlich ist das eine Wort, das alle Konkretisierungen der Nach-
folge in der Schrift durchzieht. Man muf es nur aus seiner seelenlosen Um-
welt herauslésen und in den Zusammenhang des Reiches Gottes stellen;
dann verliert es allen mechanistischen Sinn und wird weit genug auch fiir
einen ,Dienst des Gebets“ oder gar ,Dienst des Leidens“. Der Epheser-
brief spricht eine solche funktionelle und zugleich christliche Sprache, wenn
er den ,Dienst charakterisiert: ,Der Leib vollbringt durch alle sich unter-
stitzenden Gelenke zusammengefiigt und zusammengehalten, nach der
jedem einzelnen Glied zugemessenen Wirksamkeit das Wachstum des
Leibes zu seiner eigenen Auferbauung in Liebe®.

Nodch von einem zweiten Element sind alle Ausficherungen der Nach-
folge bestimmt, von der Koinonia, von der Gemeinschaft; also nicht nur
Dienst an der Gemeinschaft, sondern auch Dienst in der Gemeinschaft.
Eine Szene wie die Fulwaschung kann das eindringlich klarmachen. Vom
Evangelium des Johannes wird sie ganz bewufit an der Stelle berichtet,
wo die Synoptiker den Hoéhepunkt der Gegenwart Christi, das eucharisti-
sche Mahl erzihlen. Christentum ist eine Botschaft der Nichstenliebe, eine
Religion der Gemeinschaft; ein Dienst aber, der sich von dem Gemeinsam-
Sein 16sen will, 16st sich vom Christentum. Es ist tiberraschend zu sehen,
wie selbst in den eremitischen Bewegungen der Ordensgeschichte diese
Bindung an die Gemeinschaft wach blieb. Im Gemeinschaftscharakter und
nicht im aszetischen , Aufgeben des Eigenwillens findet sich auch der ,Sitz
im Leben* fiir das Geliibde des Gehorsams.

Die Mehrschichtigkeit in der theologischen Deutung

Jetzt erst, nachdem der Reichtum der Geschichte nicht beschrieben, aber
doch abgesteckt ist, darf von neuem die Frage nach dem Sinn des Ordens-
lebens gestellt werden. Von vornherein steht nun fest, dafl sie nur von dem



Josef Sudbrack 442

beantwortet werden kann, der Sinn hat fiir die Konkretheit der Geschichte,
der verstanden hat, dafl die Offenheit fiir die Zukunft eng verkniipft ist
mit dem lebendigen Anfang, der nicht in ein System zu pressen und nicht
in Prinzipien aufzuldsen ist. Die Geschichte belehrt uns, dafl die grofien
Neuaufbriiche in der Kirche dort geschahen, wo hinter festgelegten Nor-
men und Gesetzen wieder der Ruf Christi zur Nachfolge unmittelbar laut
wurde.

Dieser Ruf Jesu aber ist immer ein Ruf in seinen Dienst. Hier muf} die
theologische Reflexion tiber den Sinn des Ordenslebens ansetzen. Vielleicht
scheint diese Ausgangsbasis zu selbstverstindlich und wird deshalb gele-
gentlich tibersehen. Karl Rahners Deutung des Ordenslebens als eschato-
logisches Glaubenszeichen bildet eine moderne Etappe in der Selbstbesin-
nung. Mit seiner, vom Konzil akzeptierten Theologie ist die individualisti-
sche Deutung des Lebens nach den Gelitbden ad acta gelegt worden; vom
Streben nach individuellem Heil wird der Blick abgewandt und auf das
Anliegen der Kirche und der Welt gerichtet: Ordensleben als ,weltliches*
Zeichen fiir die transzendente, diese ,Welt“ iibersteigende Aufgabe der
Kirche; oder auch: Ordensleben als Offnung der Kirche zur Welt.

Aber gemessen am Ruf des Herrn und — wie mir scheint— gemessen am
Lebensgefiihl unserer Zeit ist damit erst ein theologischer Uberbau reflek-
tiert, noch nicht aber der konkrete Sitz im Leben in den Griff gekommen.
Zeichen klingt — in der Wortbedeutung wie in den konkreten Interpreta-
tionen — nach Passivitit, nach statischem Aufweisen, aber nicht nach akti-
vem Handeln. Mit dem Wort ,Zeichen“ dringt auch durch ein Hintertiirchen
der ganze Wust von Schwierigkeiten wieder ein, der mit ,Stand der Voll-
kommenheit“ verbunden ist. Mit ihm wird doch wieder nahegelegt, daf}
dieser ,Stand“ die transzendente, jenseitige im Grunde ,wertvollere®
Komponente im Christentum sichtbar mache, wihrend der ,Weltstand*
nur die diesseitige, kategoriale Seite reprasentiere. Wenn iiberdies etwas
Nicht-Weltliches im weltlichen Zeichen sichtbar gemacht werden soll, kann
dies letztlich nur durch einen Verzicht auf weltliche Giiter geschehen. Or-
densleben also miifite in seiner innerweltlichen, soziologisch greifbaren
Funktion primir als ein Leben des Verzichtes betrachtet werden.

Die Heilige Schrift insinuiert ein anderes Verstindnis. In den Nachfol-
geworten verlangt der Herr zwar auch den Verzicht. Aber der ist eingebet-
tet in die positive ,weltliche” Aufgabe der Verkiindigung, oder noch allge-
meiner gesprochen, des Dienstes am Reich Gottes. Dabei darf nicht iiber-
sehen werden, daf} das Reich Gottes im biblischen Sinn eine umfassendere
und auch dynamischere Bedeutung hat als die Kirche.

Von diesem ,Dienst” als Verstindigungshorizont fiir Ordensleben 1afit
sich auch die Frage beantworten, wo denn nun die Unterschiede innerhalb



,Letzte Norm des Ordenslebens . . ist die Nadhfolge Christi® 443

der christlichen Dienste griinden; die Unterschiede zwischen Priestertum
und Ordensleben, zwischen dem Dienst innerhalb des Ordens und dem
Dienst, den jeder Christ zu leisten hat. Die Antwort lautet: eben von der
Aufgabe her, die sich stellt. Es besteht ein klarer Unterschied zwischen
dem Dienst des christlichen Familienvaters, des christlichen Geschéftsman-
nes, des christlichen Politikers und dem Dienst, der sich direkt auf die Kir-
che, auf das Durchdenken und das Aktualisieren des Glaubensguts, auf die
Spendung der Sakramente, auf die Katechese und den Unterricht im christ-
lichen Glauben, oder auch auf das Gebet richtet. Warum soll man auf ir-
gendwelche seinshafte Unterscheidungsmerkmale rekurrieren, wo sich doch
schon von der Aufgabe her (die ja in eminentem Sinn ,seinshaft® ist) die
Unterschiede ergeben? (Die Frage nach dem Priestertum steht hier nicht
zur Debatte, muf} aber 3hnlich beantwortet werden.)

In der geschichtlichen Entwicklung hat sich eine bestimmte Gruppierung
der Aufgaben herausgebildet. Die vom Konzil geférderte Besinnung, das
Ordensleben an der Norm der Schrift zu messen, lautet daher mit anderen
Worten: Erfiillt der Orden und erfiillen die Orden in ihrer konkreten
Form heute noch den Auftrag, der ihnen von der Schrift her fiir unsere Zeit
gestellt wird? Wenn wir die Zeichen der Zeit richtig deuten, dann legen
sie ein Doppeltes nahe: Die Aufgaben im Christentum fiir ,Teams®, far
,Spezialisten®, sind eher im Wachsen begriffen als im Abnehmen. Mit den
technischen Ausdriicken , Team®, ,Spezialist* aber ist doch sehr genau das
bezeichnet, was frither einmal die Orden als ihre Aufgabe ansahen. Das
zweite aber geht in die umgekehrte Richtung: Die gesellschaftlichen Tren-
nungswinde zwischen Orden und Nicht-Orden, zwischen Priester und
Nicht-Priester werden oder sind schon abgebaut. Es finden sich immer
mehr Gruppen, die man nicht so recht einordnen kann in die eine oder die
andere Kategorie. Es finden sich immer mehr konkrete Dienste innerhalb
der Kirche, die die klassische Zweiteilung von Ordensstand und Weltstand
durchbrechen. Aber ist das nicht gut so und auch sehr .evangelisch“? ,Es
gibt Unterschiede in den Gnadengaben, aber nur ein und denselben Geist;
es gibt Unterschiede in den Diensten, aber nur ein und denselben Herrn;
es gibt Unterschiede in den Aufgaben und Taten, aber nur ein und densel-
ben Gott, der alles in allem wirkt.*

Was bisher noch soziologisch klang, bekommt theologisches Gewicht,
sobald man das von Paulus im ersten Korintherbrief aufgezeigte Ziel aller
Dienste miteinbezieht: ein und derselbe Herr und sein Reich, und seine
Kirche. Die Verkniipfung von Dienst mit Verzicht, also die Bedeutung der
Geliibde kommt damit zur Sprache. Jeder Dienst dieser Welt verlangt vom
Menschen eine Einschrinkung seiner natirlichen Moglichkeiten in eine
Leinseitige“ Richtung; je intensiver und je spezialisierter der Dienst wird,



Josef Sudbrack 444

desto schmerzlicher trifft der Verzicht andere Talente und Gaben, die nun
brachliegen miissen. Was im Organismus der menschlichen Gesellschaft
einen selbstverstindlichen Platz hat, Spezialisierung und damit auch Ver-
zicht, erhdlt im Ruf des Herrn zur Nachfolge einen verstirkten Akzent;
den Akzent des absolut Neuen, des Unbedingten, des Radikalen, den eben
nur der setzen kann, der zur absoluten Nachfolge aufrufen darf: ,Wer
nicht sein Kreuz auf sich nimmt und mir nachfolgt, ist meiner nicht wert!“;
nicht wert desjenigen, der fiir sich die Vollmacht in Anspruch nimmt, Ge-
setz und Tempel aufzulosen und sich an ihre Stelle zu setzen. Diese Radi-
kalitdt des Neubeginns wurde in der christlichen Geschichte weitergege-
ben in den vielfiltigen Versuchen, das Eintreten in den ,Dienst* am Herrn
durch einen Bruch mit der Vergangenheit zu dokumentieren. Schon in den
Nachfolgeworten Jesu wandeln sich die Auspragungen dieser Forderung
(Verzicht auf Ehe, Besitz, Geborgenheit, Heimat usw.), aber der Kern
bleibt sich gleich: Verzicht auf . . ., um in den Dienst des Herrn einzutre-
ten.

Hier finden die drei Ordensgeliibde ihr Selbstverstindnis. Inhaltlich
umschreiben sie — das hat man oft genug dargestellt — mit drei groflen Stri-
chen tatsiachlich den Lebensbereich des Menschen. Da sich die Aufgabe, zu
der ihr Verzicht frei machen will, auf Wesensziige des Menschen richtet,
greift auch die Verzichtleistung entsprechend tief ein. Aber man darf letz-
tere nicht fiir sich isoliert betrachten, sondern nur von der Aufgabe her.
Thre christliche Qualitit besteht nicht darin, dafl neue Verzichte {iber die
sachlich erforderten hinaus verlangt werden, sondern daf} das sachlich Er-
forderte seine letzte Deutlichkeit und Unbedingtheit von dem radikalen
Anspruch her nimmt, mit dem Jesus Christus auftrat, mit dem er sein Reich
als den absoluten Neubeginn verkiindete und in seinen Nachfolgeworten
den selbstlosen Dienst verlangte.

In der Geschichte fanden seine Worte ein mannigfaches Echo; eines, und
ein recht kréaftiges, bilden die christlichen Ordensgemeinschaften. Man
darf sie aber nicht in eine Gegensitzlichkeit za anderen Berufungen hin-
einmanévrieren. Was sachlich mit den drei Gelilbden gemeint ist (nicht
kirchenrechtlich!), findet sich z. B. auch in den Forderungen wieder, die
die westliche Kirche an alle Priester richtet. Und umgekehrt zeigt sich in
den konkreten Ordensberufungen unserer Tage immer deutlicher, dafl
junge Menschen vom Ordensziel, von der sachlichen Aufgabe angezogen
werden, nicht aber von der radikalen Form des Geliibde-Verzichtes, unter
der diese Aufgabe angegangen wird.

Man darf also die Unterschiede innerhalb der Charismen nicht drama-
tisieren. Man spricht besser von einem Mehr oder Weniger als von einem
Entweder-Oder. Das ,Mehr® oder das ,Andere“ des Ordenslebens gegen-



,Letzte Norm des Ordenslebens . . ist die Nachfolge Christi® 445

iiber den Aufgaben des Laien liegt nun deutlich in der Affinitit zur kirch-
lichen Aufgabe. Wer aktiv im Dienst der Kirche steht, nicht nur der Kirche
als soziologischem Gebilde, sondern der Kirche als dem institutionell und
sakramental durchformten Volk Gottes, der steht ganz deutlich in der
historischen Entwicklung der Nachfolgeworte Jesu Christi. Wiederum, die
historische Gestalt der Dienste kann sehr verschieden sein. In seiner heuti-
gen Gestalt aber ist der Dienst der Orden deutlich abzuheben von dem
christlichen ,Dienst*, den jeder in der Welt zu leisten hat. Der Unter-
schied liegt eben in der Ausrichtung des Dienstes auf die Kirche, wie sie
heute in ihrer gesellschaftlichen Gestalt sich von den anderen Gebilden
unserer Gesellschaft abhebt.

Von dieser Ausrichtung des Dienstes auf die Kirche aber erhdlt nun die
Theologie von der eschatologischen Zeichenhaftighkeit des Lebens unter
den drei Geliibden ein neues Gewicht. Das Erste Vatikanische Konzil hat
mit einem Wort aus Isaias von der Kirche als dem ,hocherhobenen Zeichen
unter den Volkern® gesprochen; damit war nicht so sehr die geistige Ge-
meinschaft der Rechtgliubigen als die Kirche in ihren sichtbaren, juristi-
schen und sakramentalen Strukturen gemeint. Jeder Dienst nun an und in
der Kirche, der seine Intention auf diese juristisch-sakramentale Sichtbar-
keit richtet, partizipiert selbstverstindlich auch an der Wesensbestimmung
vom ,hocherhobenen Zeichen“. Zu beachten ist allerdings, dafl das Zweite
Vatikanische Konzil das Selbstverstindnis der Kirche anders akzentuiert;
Kirche als Volk Gottes, oder nach auflerhalb gerichtet, Kirche als Dienerin
der Welt. Etwas hinterherhinkend scheint sich auch die Ordenstheologie
darauf zu besinnen, daf zwar die Zeichenhaftigkeit eine bleibende Deu-
tung des Lebens nach den drei Geliibden ist, dafl aber die Funktion des
Dienstes das Gebot der Stunde zu sein scheint.

In diesen beiden Deutungen verwurzelt, kann nun auch ein neues Ver-
stindnis fiir die klassische Interpretation des Ordenslebens als ,Stand der
Vollkommenheit* erwachsen. Das Wort von der ,Vollkommenheit® oder
die uns heute verdichtig klingende Definition der Jungfriulichkeit als
briutliche Vereinigung mit Jesus diirfen nicht gelesen werden im Ver-
gleich zu anderen christlichen Wegen, sondern in ihrer Intention auf den
Herrn; es sind ,existentielle Aussagen, in denen sich das Bewufltsein des
eigenen Weges reflektiert, und keine ,essentielle” Definitionen, die quali-
tative oder quantitative Urteile setzen. Von grofien Heiligen wissen wir,
dafl sie sich als arge Siinder bekannt haben; wenn ein solches Bekenntnis
als ,essenticlle® Aussage gewertet und systematisierende Parallelen zu
anderen Menschen gezogen wiirden, stinden wir vor einer Liige, vor
einem Minderwertigkeitskomplex, einer leeren, erbaulichen Ubertreibung
oder der aszetisch wohlbekannten ,buckeligen Demut®. Aber in der ,exi-



Josef Sudbrack 446

stentiellen“ Haltung, die nur auf Gott blickt und die eigene Kleinheit an
ithm miflt, ist dieses ,Siinden“-Bewulltsein ehrlich und zutiefst christlich.
So hat sich doch wohl auch in der Theologie vom Ordensstand als dem
vollkommeneren christlichen Leben ein echtes christliches Selbstbewufltsein
niedergeschlagen, das Wissen um den totalen Dienst an der Sache Jesu
Christi. Falsch war nicht dieses Bewuftsein, sondern der Versuch, Kapital
daraus zu schlagen fiir eine Systematisierung aller christlichen Berufun-
gen. Auch die Lehre von der ,Berufung zur Vollkommenheit“ behalt ihre
Berechtigung; iiberholt und auch abzulehnen ist sie in dem Augenblick, wo
sie zu wertenden Vergleichen mit anderen christlichen Berufungen ansetzt.
Dabei ist die Ausflucht einer ,nur objektiven* Héherwertigkeit eine Ver-
nebelung und keine Aufhellung des Problems.

Die Aufgabe

Der vom Zweiten Vatikanischen Konzil geforderte Riickblick auf die Norm
des Evangeliums will dem Hinblick und dem Vorblick auf die Aufgaben
der Gegenwart dienen. Aber wird nicht durch die Undifferenziertheit und
zugleich bunte Vielféltigkeit der biblischen Ansitze dem Auftrag fiir die
Gegenwart ein Biarendienst erwiesen? Bedeutet nicht z. B. die Erkenntnis,
daf} der priesterliche Dienst und der Dienst des Ordenslebens eine einzige
gemeinsame Wurzel im Ruf des Herrn haben, die Einebnung aller Unter-
schiede und kunterbunte Richtungslosigkeit?

Alle anfallenden Fragen zu beantworten, ist nicht Aufgabe dieses Bei-

trags. Es wire auch gegen die Grundtendenz des biblischen Anstofles,
wenn man sich nun im Besitze einer Zauberformel dinkte, die nur anzu-
wenden schon die Antwort aller Fragen garantierte. Unsere kurze Schlufi-
besinnung auf die Gestalt der Ordensgemeinschaften heute und morgen
darf also keineswegs als Rezeptzubereitung verstanden werden, sondern
versucht, vorsichtig zu ertasten, wohin der Weg fithren mag.
a) Die Kontinuitit der Geschichte. Niemals noch gab es in der Kirchen-
und wohl auch in der Welt-Geschichte den voraussetzungslosen Anfang
einer Idee oder eines Einsatzes, so eine Art Schopfung aus dem Nichts.
Gerade zukunftstrichtige Neubeginne sogen ihre Lebenskraft aus der Ver-
gangenheit; nicht im Herausspringen aus der Zeit, sondern im Eintauchen
in sie wurde das Neue, das nach vorne Weisende geboren. Auch ,Der An-
fang der Frohbotschaft Jesu Christi® — wie das Markusevangelium be-
ginnt — ist mit tausend Faden hineingewoben in die Geschichte. Selbst der
Herr verkiindet ebenso deutlich, wie er sich von dem alten Gesetz absetzt —
,1ch aber sage euch ..." —, dafl er ,nicht gekommen sei, aufzuldsen, son-
dern zu erfiillen“. ,Nicht ein Jota oder Strichlein vom Gesetz wird ver-
gehen, bis alles geschehen ist!®



»Letzte Norm des Ordenslebens . . ist die Nachfolge Christi® 447

So werden auch die Fragen der modernen Ordensgemeinschaften nicht
dadurch geldst, daf man die bisherigen Ideen zum Alteisen wirft. Wenn
iiber fast tausend Jahre hinweg sich eine typologische Unterscheidung von
Weltpriestertum und apostolischem Orden herausgebildet hat, dann kann
das z. B. nicht mit einem Federstrich ausgeloscht werden. Gewif} spiiren
viele, dafl sich beide Dienste wie asymptotische Kurven ndhern. Aber nur
dann wird der Kurvenverlauf den alten Schwung neu bewahren, wenn er
nicht plétzlich unterbrochen, sondern die Dynamik der Vergangenheit in
die noch offene Zukunft einbringt. Wenn heute die kontemplative Lebens-
weise als weltlos und kontaktfeindlich bei vielen in Miflkredit gerit, dann
hilft kein resigniertes Riicktrauern nach der besseren Vergangenheit; aber
ebensowenig nutzt der Bruch mit allem Bisherigen.

Man wird sogar sagen miissen: nur dann kann sich der einzelne und die

Gemeinschaft ehrlich den Fragen der Gegenwart stellen, wenn sie sich der
Verantwortung vor der Vergangenheit bewufit bleiben. Die Parallelen aus
allen kulturellen oder wirtschaftlichen Bereichen sprechen eine deutliche
Sprache. Die Effizienz eines Betriebes z. B., der sich auf die Herstellung
einer neuen, der modernen Zeit angemesseneren Ware umstellt, hingt da-
von ab, dafl die Erfahrungen des alten Arbeitsprozesses moglichst voll-
stindig eingebracht werden in den neuen Produktionsablauf. Fir eine
christliche Lebensform gilt dies in verstirktem Mafl; denn sie bleibt von
ihrem Wesen her stets der Herkunft aus der Vergangenheit, aus der bibli-
schen Botschaft Jesu Christi und ihrem Weiterleben in der Kirche, ver-
pilichtet.
b) Der Impuls zum Neuen. So sieht der eine Aspekt aus, der vielleicht allzu
verniinftig und allzu ausgewogen erscheint. Von ihm selbst aus aber wird
die Erginzung und Kontrabalance durch die andere Sicht verlangt — schon
deshalb, weil die Orden und jeder einzelne Orden in der Geschichte ste-
hen, weil es ihre sich stets erneuernde Aufgabe ist, den einen Impuls des
Herrn zu konkretisieren in der Gegenwart. Nur dann wird ndmlich dieser
eine Impuls kontinuierlich durch die Geschichte weitergetragen, wenn er
sich moglichst tief in die Situation von heute und morgen hinein inkar-
niert und eine moglichst bruchlose Synthese mit den Erfordernissen der
Stunde eingeht. Unkritisches Tradieren alter Formen ist nicht Treue, son-
dern Verrat an der Vergangenheit.

Genau hier setzt das ein, was man in aszetischer Sprache ,Stimme Got-
tes“ oder ,Geist-Bewegung® nannte. Wenn man mit diesen geldufigen
Begriffen die Aufgabe der Orden fir die Zukunft ausdriicken will, muf§
man sagen: heute kommt es nicht nur darauf an, hinzuhdren, ob dieser
oder jener Nebenbereich anders und neu gestaltet werden miisse, sondern
die Wachheit muf} tiefer gehen: ob der Ruf zur Neugestaltung nicht bis in



Josef Sudbrack 448

das Innerste der bisherigen Gestalt eindringt. Es muf} sogar noch schirfer
formuliert werden; der Orden (und die Orden), der nicht die Sein-oder-
Nicht-Sein-Frage stellt, verschliefit sein Ohr fiir die vielen Forderungen
Gottes, die in den Forderungen der Zeit an ihn ergehen. Im Vokabular
des Ignatius heif}t dies: Die Indifferenz und die aktive Bereitschaft zur
Selbstaufgabe (= der dritte Grad der Demut) sind die Voraussetzung
dafiir, den Willen Gottes zu vernehmen. In der Sprache des Evangeliums
ist dies der Ruf des Herrn zur Nachfolge — ,Kommt, folget mir nach® —,
der das Verlassen alles Bisherigen impliziert.

Es wird niemand mit einer totalen Umorientierung zu rechnen brau-
chen. Der Geist Gottes ist kein Geist der Unordnung! Aber offen fiir eine
solche Moglichkeit mufl jede Ordensgemeinschaft sein. Selbst die Geliibde
in ihrer geheiligten Dreizahl decken sich nicht mit dem Impuls Jesu Chri-
sti: ,Kommt, folget mir nach, ich will euch zu Menschenfischern machen!“
Man tite sogar besser daran, statt von Idealen des Evangeliums von sei-
nen Impulsen zu sprechen. ,Ideal“ klingt nach statischer Festlegung, ,Im-
puls® weist auf die Mitte des Anrufes Jesu Christi hin.

Es ist geradezu eine hermeneutische Vorbedingung, um den Auftrag
der Gegenwart zu erkennen und zu bewerten: Freisein von allen Vorver-
stindnissen und von allen vorgegebenen Festlegungen. Nur in dieser Auf-
nahmebereitschaft kann der Ruf des Herrn sein kongruentes Echo finden.
Diese aktive Haltung der vélligen ,Indifferenz® widerspricht nicht im
geringsten der anderen geforderten Vorbedingung, dem Bewufitsein, in
der Kontinuitit mit der Geschichte allein den Schritt in die Zukunft wagen
zu diirfen. Denn der Ruf des Herrn hat immer die doppelte Komponente:
er gelangt zu uns von dem historischen Ort des Lebens Jesu in Israel iiber
die Geschichte der Kirche, die Geschichte der groflen Orden und die Ge-
schichte der vielen Impulse, die im Leben unter den evangelischen Riten
Leben und Wirkung erlangten. Aber er wird nur konkret und fruchtbar
in den Anforderungen und im Neuheitserlebnis der Gegenwart.

Genau in diesem Achsenschnittpunkt von geschichtlicher Tradition und
Neuforderung des Heute werden die Orden ihre Sendung erfahren, genau
in dieser Mitte wird der Geist der Nachfolge Jesu Christi wach. Man mag
dariiber ungehalten sein, daf} sich nur Koordinaten, nicht aber konkrete
Gestalten und nachzuzeichnende Ziige fiir die Aufgabe der Zukunft fest-
legen lassen. Aber gerade diese Unruhe ist die Unruhe des Geistes Jesu
Christi; des gleichen Geistes, der uns das zuversichtliche Vertrauen gibt —
und auch die Kraft —, dafl das Bemithen der Orden um ihre Zukunft nicht
vergeblich sein wird, dafl es um so mehr sich der kommenden Gestalt
nihert, je mehr es bereit ist, vorurteilsfrei und ganz und gar hinzuhéoren.
Denn der Geist Jesu Christi ist ein Geist des Neuen, ein Geist der Zukuntt.





