
•Letzte Norm des Ordenslebens .. ist die Nachfolge Christi" 431 

auf den hin sein ganzes Leben gehorchend und hoffend ausgerichtet war, 
ein Gott der Liebe ist. In der Liebe Jesu zu den Menschen wurde die Liebe 
Gottes zu den Menschen offenkundig (1 Jo 4,9). In der Gotteserfahrung 
Jesu ist uns somit Gott in einer letzten radikalen und unüberbietbaren 
Weise nahe gekommen. Auch in Jesus gibt Gott seine Transzendenz und 
seine absolute Freiheit nicht auf. Aber in Jesus ist eine Bewegung in diese 
Welt gekommen, durch die wir so auf den transzendenten Gott ausgerich- 
tet werden, daß es tiefer in dieser Welt nicht möglich ist. Lassen wir uns 
auf diese Bewegung immer wieder neu ein, so nehmen wir allmählich und 
hoffentlich immer tiefer an der Gotteserfahrung Jesu teil. Wir werden so 
umgewandelt in das Bild Jesu, der seinerseits das Bild des unsichtbaren 
Gottes ist. 

Sicherlich soll sich unsere Gotteserfahrung nicht nur an Jesus Christus 
entzünden. Um Jesus überhaupt zu verstehen, müssen wir uns Offenheit 
und Glaubensbereitschaft, Hoffen und Vertrauen, Bruderliebe und Dienst- 
bereitschaft immer auch von unseren Mitmenschen vermitteln und schen- 
ken lassen. Aber die Mitte und der Höhepunkt der Gotteserfahrung ist 
uns in Jesus Christus eröffnet. Deshalb darf die Erinnerung an ihn oder 
die Meditation seines Lebens nicht aufhören. 

•Letzte Norm des Ordenslebens 
ist die im Evangelium dargelegte Nachfolge Christi" 

Josef Sudbrack SJ, München 

Mit diesem Satz, der an hervorragender Stelle in Texten des Zweiten 
Vatikanischen Konzils zu finden ist, scheint Selbstverständliches ausgesagt 
zu sein. Aber - wie immer! - lohnt es sich, gerade das Selbstverständliche 
neu zu überdenken. Impulse für die Zukunft zeichnen sich niemals dadurch 
aus, daß sie Abgründe aufreißen zwischen Gestern und Morgen - das ist 
höchstens eine Nebenerscheinung -, sondern dadurch, daß sie das Immer- 
schon-Gewußte neu ins Tageslicht der Ausdrücklichkeit stellen - so •neu" 
und so •immer schon gewußt", daß man empfindet: eigentlich wollten wir 
das immer schon! Überraschend aber ist, wie einfach und selbstverständ- 



Josef Sudbrack 432 

lieh sich dies darstellt, was wir in komplizierten und verschachtelten Ge- 
dankengängen immer schon suchten*. 

Zwei Vorbemerkungen sollen den Rückgang zur Schrift einleiten. Die 
eine, hermeneutische weist darauf hin, daß wir als Christen die Heilige 
Schrift lesen. Also in der Überzeugung, daß das Wort Gottes an uns in die- 
sen Schriften ergangen ist; und auch in der Überzeugung, daß die jahrhun- 
dertelange Interpretation der Schrift durch die Kirche kein Irrweg war, 
sondern Aktualisierung des Gotteswortes; in der Überzeugung, daß vieles 
verbesserungswürdig ist am vergangenen Schriftverständnis; in der Über- 
zeugung, daß gerade durch schonungsloses Aufdecken von Falschinterpre- 
tationen das Dickicht der Gegenwart freigeschlagen wird zum Blick in die 
Zukunft. Aber all diese Kritik lebt aus der Grundüberzeugung von der 
biblischen Tradition, auf deren tragendem Boden der Christ den Schritt 
in die Zukunft wagt. Mit anderen Worten: hermeneutischer Schlüssel zur 
Botschaft der Schrift ist die Grundüberzeugung, daß die Neubesinnung der 
Ordenstheologie in Kontinuität zur kirchlichen Geschichte der Orden zu 
geschehen hat. 

Auf die zweite, exegetische Vorbemerkung weist uns das Zitat aus den 
Konzilstexten hin. Spätestens seit 1953, seit Ernst Käsemanns Vortrag 
über •Das Problem des historischen Jesus", weiß man in der evangelischen 
Kirche (leider noch immer nicht bei manchen katholischen Professoren, 
wie H. Halbfas mit seiner Fundamentalkatechetik zeigt), daß es illegitim 
ist, bei dem nachösterlichen Kerygma der Kirche stehenzubleiben. Die 
christliche Botschaft steht und fällt mit dem Rückgang auf den historischen 
Jesus, auf seine Taten und seine Worte. 

Die Analyse einer für unser Thema wichtigen Stelle läßt die Tragweite 
eines solchen Rückgangs erahnen. Bei Matthäus und bei Markus antwortet 
der Herr auf die Sadduzäerfrage nach der Auferstehung: •Dann wenn sie 
von den Toten auferstehen, heiraten sie nicht und werden nicht verheira- 
tet, sondern sie sind wie die Engel im Himmel." Eine Antwort, mit der die 
Kasuistik der Sadduzäer ad absurdum geführt wird. Bei Lukas klingt es 
anders; das engelgleiche Leben wird in diese Welt herabgezogen: •Die 
Kinder dieser Welt heiraten und lassen sich heiraten. Die aber gewürdigt 
sind, an jener Welt und an der Auferstehung von den Toten Anteil zu 
haben, heiraten weder noch lassen sie sich heiraten." Aus dem Hinweis, 
daß die Menschen im Himmel ein Leben wie die Engel führen, scheint Lu- 
kas die Folgerung zu ziehen, daß das ehelose Leben vieler Jünger in dieser 
Welt ein Hinweis sei auf den engelgleichen Endzustand des Himmels: 

* Die entscheidenden exegetischen Hinweise für die Auslegung des Konzilswortes ver- 
danke ich der Arbeit von Martin Hengel, Nachfolge und Charisma. Eine exegetisdi-reli- 
gionsgeschichtliche Studie zu Mt 8,21 f. und Jesu Ruf in die Nachfolge, Berlin 1968. 



•Letzte Norm des Ordenslebens . . ist die Nachfolge Christi" 433 

Ehelosigkeit als •Eschatologisches Zeichen" nennt dies Karl Rahner. Ge- 
wiß, eine legitime, vom Geist der Schrift sanktionierte Folgerung aus dem 
Wort des Herrn; aber im historischen Ursprung klang Jesu Wort anders, 
so, wie es Markus und Matthäus berichten. 

Das eschatologische Moment: Der Ruf des Herrn zur Nachfolge 

Wir müssen uns also möglichst nahe an den •aramäischen Urlaut" der 
Worte Jesu herantasten (so oder ähnlich spricht man in der Fachexegese), 
um die Worte, d. h. im Grunde den Herrn selber, abzuhören auf den 
Impuls für heute. Von dieser Ursprungsstelle erst dürfen wir den Entfal- 
tungen in der Schrift und über die Schrift hinaus in der Kirchengeschichte 
nachgehen. In der Wirkungsgeschichte dieses durch die Zeiten fruchtbar 
werdenden Wortes werden wir auch den Platz und die Gestalt der Orden 
in unserer Zeit finden. 

Ein Text der Heiligen Schrift selbst hilft uns weiter. Die Berufungs- 
szenen der Apostel, bei Matthäus im 4., bei Markus im 1. und bei Lukas 
im 5. Kapitel, sind ohne Zweifel spätere theologische Zusammenfassun- 
gen; in ihnen wird das Wesen der Berufung zur Nachfolge dargestellt, die 
Radikalität des Rufs Jesu, der als Zufall - aber ein mit göttlicher Unbe- 
dingtheit erfüllter Zufall! - im Leben der Fischer vom See Genesareth 
sich ereignet. Dieser Ruf erhält bei Matthäus und Markus die Spezifi- 
zierung: •Ich will euch zu Menschenfischern machen!", bei Lukas aber: •Von 
nun an wirst du Menschen fangen!" Fischen und (Tiere) fangen: in der 
deutschen Sprache, und noch eindeutiger im griechischen Urtext wird der 
Auftrag mit zwei verschiedenen Worten wiedergegeben. Man hat aber 
entdeckt, daß im Syrischen, einer dem Aramäischen nahestehenden Spra- 
che und wohl auch im Aramäischen selbst, in der Muttersprache des Herrn, 
nur ein einziges Wort existiert für beide Handlungen, für fischen und 
für (Tiere) fangen. Die Überlieferung nach Matthäus und Markus und die 
lukanische Überlieferung fließen zusammen im semitischen Sprach- 
ursprung. An ihrem gemeinsamen Quellort stehen wir unmittelbar beim 
vorösterlichen Herrn, der damals - wir können zwar nicht genau lokali- 
sieren - Jünger berufen hat, damit sie •Menschenfischer und Menschen- 
fänger seien". 

Diese Einsicht, direkt vor dem historischen Jesus zu stehen, wird noch 
gewisser, wenn wir die anderen •Nachfolge-Sprüche" hinzuziehen. Alle 
haben die gleiche Struktur: Dienst an der Aufgabe Jesu und - in irgend- 
einem Bereich - radikaler Bruch mit der Vergangenheit oder mit dem all- 
gemein üblichen Leben. Die Auf f orderung ist eine dreifache: •Kommther", 
verlaßt das Bisherige! •Folget mir nach", tretet ein in meine engere Um- 
gebung! •Ich will euch zu Menschenfischern machen", tragt meinen Auf- 



Josef Sudbrack 434 

trag weiter an die Menschen! Zusammenfassend zeigt dies die Apostel- 
wahl nach Markus: •Er rief zu sich, die er wollte ... er bestimmte Zwölf, 
damit sie um ihn wären und damit er sie aussenden könne zur Predigt". Da- 
hinter steht die unerbittliche Forderung, mit den vorhergehenden sozialen 
oder wirtschaftlichen Gehaben zu brechen. Überliefert ist das harte Wort 
von •Vater und Mutter um meinetwillen hassen", oder vom •Kreuz auf 
sich nehmen um meinetwillen". Der Nachfolger Jesu ist heimatlos, hat 
keine Höhle wie die Füchse, kein Nest wie die Vögel; er darf nicht zurück- 
schauen vom Pflug; die Ehelosigkeit wird von ihm verlangt oder die Be- 
sitzlosigkeit; nichts darf er mitnehmen auf die Missionsreise. 

Bei letzterem Herrenwort variiert die Überlieferung: kein Stab oder nur 
ein Stab? wieviel Röcke? wieviel Sandalen? Es geht nicht um allgemein- 
gültige Kataloge von Verzichten. Im Munde des Herrn hat der Verzicht, 
den er von seinen Jüngern verlangt, von Situation zu Situation gewechselt. 
Mit quantifizierenden oder auch qualifizierenden Betrachtungen des nega- 
tiven Elements ist seine Aufforderung, mit dem Bisherigen zu brechen, 

nicht zu fassen. 
Es genügt auch nicht, die Aufforderungen zum Bruch mit der Vergan- 

genheit als selbstverständliche Konsequenzen aus der Absicht des Herrn 
zu betrachten, innerhalb des jüdischen Volkes eine religiöse Gruppe zu bil- 
den und dazu eine Schar von Funktionären zu sammeln. Jede Gruppe, 
könnte man sagen, braucht ihre soziologische Eigengestalt, ihre Abgren- 
zung von anderen, ihren Verzicht; Funktionsträger müssen in bestimm- 
ten Bereichen ihr Privatleben aufgeben und sich für den Dienst an der 
Gruppe freimachen. Diese Überlegungen sind natürlich berechtigt, aber sie 
genügen nicht zur Deutung. Einerseits variieren die Forderungen des 
Herrn so stark, sind so situationsgebunden, daß sie eine •Gruppen"-, eine 
•Gemeinde"-Bildung eher behindert als gefördert hätten. Und überdies 
sind sie so radikal, so gegen das Übliche stehend, daß eine weitere, vertie- 
fende Verstehensbasis gefunden werden muß. Die vielleicht härteste - 
weil so konkrete und weil in das soziale Gefüge eingreifende - Forderung 
lesen wir bei Lukas: •Laß die Toten ihre Toten begraben; du aber geh hin 
und verkündige das Reich Gottes". Es geht um den Vater des Berufenen. 
Nach jüdisch-rabbinischer Vorstellung klingt ein solches Wort wie Hoch- 
verrat am Glauben; die Sorge für die toten Ahnen war eines der heilig- 
sten und auch selbstverständlichsten Gebote im Leben des Volkes. Es fin- 
den sich ein paar hellenistische Analogien, wo kynische Wanderprediger 
den Leichnam als unnützen Kadaver mißachten; doch das hat mit dem 
Anruf des Herrn zur Nachfolge nichts zu tun. Auch die Qumranparallelen 
sind keine echten Parallelen; hier drückt sich in ähnlichen Aufforderungen 
das esoterische Elitebewußtsein der Gemeinde aus, die mit den außerhalb 



•Letzte Norm des Ordenslebens .. ist die Nachfolge Christi" 435 

Stehenden, selbst wenn es Vater und Mutter waren, nichts zu tun haben 
wollte. 

Der Herr spricht von einer anderen Basis aus, wenn er zum Abbruch 
der Brücken zur Vergangenheit auffordert: vom eigenen Sendungsbewußt- 
sein her. Er weiß sich als den Beginn einer neuen Heilszeit. Auch Johannes 
der Täufer predigte Buße und spendete die Taufe; seine Worte weisen 
aber in die Zukunft: •Tut Buße! denn das Reich des Himmels ist genaht". 
Der Herr hingegen verkündet die Gegenwart: •Die Zeit ist erfüllt und 
das Reich Gottes genaht". Bei Matthäus stimmt der Eröffnungsruf der 
messianischen Predigt zwar wörtlich mit dem johanneischen Bußruf über- 
ein; aber gerade den Johannes Jüngern verdeutlicht der Herr das Neue 
seiner Botschaft durch den Hinweis auf die Erfüllung aller Verheißung in 
sich selbst: •Gehet hin und berichtet dem Johannes, was ihr seht. . . selig 
ist, wer an mir keinen Anstoß nimmt". Oder wie er bei Lukas dieselben 
Verheißungen nach Isaias auf sich lenkt: •Heute ist diese Zeit erfüllt!" 
Das •Heute" oder anders gesagt: das •Ich", ist das Distinktivum des 
Herrn gegen alle anderen Propheten und Lehrer. 

Man mag über die historische Lokalisierung und die spekulative Aus- 
deutung dieses Bewußtseins von der Fülle der Zeit verschiedener Meinung 
sein, aber nur aus ihm kann die Forderung des Herrn, mit der Vergangen- 
heit zu brechen, verstanden werden. Weil die neue, die frohe Botschaft so 
neu ist, deshalb ist die Absetzung vom Alten so radikal. Die spätere Re- 
flexion und Verwirklichung dieser •Neuheit" der Botschaft Jesu fallen 
zusammen mit der Geistesgeschichte des christlichen Glaubens. Die Erwar- 
tung des in Bälde wiederkommenden Herrn auf den Wolken des Gerichts 
war für die Urchristenheit im Grunde nur das Bewußtsein der Neuheit, 
die mit Jesus Christus begonnen hat. •Siehe, ich mache alles neu!" heißt 
es am Ende des Neuen Testaments. Die Umgestaltung des römischen Im- 
periums in ein christlich-abendländisches Reich war im Grunde nichts an- 
deres als der Versuch, das •Neue" des Christentums politisch wirksam 
werden zu lassen. Die Flucht der Mönche aus der etablierten Gesellschaft 
in die Wüste wurde von ihnen selbst gedeutet als Flucht aus der alten, ver- 
fallenen Welt in das Paradies des neuen, •voir-christlichen Lebens. Auch 
Luthers existentialistische Wende zur Individualität des Christen zeugt 
vom Ergriffensein durch diese •Neuheit" Jesu Christi: was hat der Christ 
anderes zu tun, als sich stets von seiner eigenen, sündhaften Verfallenheit 
ab- und stets von neuem dem zuzuwenden, der ihm Heil und Sicherheit zu- 
spricht: •Sei getrost, ich bin es!" 

Daß die frohe Botschaft Jesu Christi auch eine neue sei, daß sie einen 
Bruch mit dem •alten Sauerteig" fordert, daß sie •Bekehrung" als Ab- 
kehr vom Bisherigen bedeutet, blieb stets wach im Christentum. Mögen 



Josef Sudbrack 436 

die Interpretation und Konkretisation auch falsch, oder - in unseren Augen 
- unzureichend gewesen sein; sicher aber liegt in dieser Wechselbeziehung 
von Neubeginn in Jesus Christus und Forderung zur Nachfolge ein Fix- 
punkt für die Besinnung auf den Sinn des Ordenslebens. Das eschatologi- 
sche ( = neu) und das funktionelle ( = Dienst der Nachfolge) Element sind 
im Grunde eins im radikalen Ruf Jesu. 

Das funktionelle Element: Der Ruf des Herrn zum Dienst 

Dieser funktionelle Fixpunkt läßt sich gerade durch Abhebung von den 
Fehl- oder sagen wir besser Anders-Entwicklungen herausschälen, die sich 
an die Nachfolgerufe des Herrn angeschlossen haben. Schon in der Schrift 
selbst setzt diese Ausfächerung der Deutungen ein. 

Bei der ersten Fühlungnahme mit dem Neuen Testament scheinen Jün- 
gerschaft, Nachfolge Jesu mit Christsein überhaupt zusammenzufließen. 
Kein Wunder, daß man die radikalen Nachfolge-Worte in mönchischen 
Kreisen zur Forderung des Vollchristentums erhob und damit einen Stand 
der Vollkommenheit errichtete. Heute versucht man diesen Folgerungen 
dadurch zu entgehen, daß man die harten Forderungen des Herrn zum 
Bruch mit der Familie oder mit Besitz als Individual-Forderung an 
diesen oder jenen deklariert, und für die Allgemeinheit der Christen nur 
noch ihren •Geist" gelten läßt. So viel Richtiges darin liegen mag, das 
Dilemma wird nicht gelöst. Einerseits findet man in der Schrift tatsächlich 
schon selbst die Applizierung der Individual-Forderung auf die Allge- 
meinheit der Christen; bei Lukas ist diese Entwicklung, wie wir zu Beginn 
am Beispiel der Ehelosigkeit zeigten, schon im Gange. Anderseits wäre 
eine Sublimierung der radikalen Nachfolge-Forderung auf ein Nachfol- 
gen-nur-im-Geist schon wieder der Ansatz zur Konstituierung einer min- 
deren christlichen Klasse. 

Gerade in den frühesten Schichten der Evangelien läßt sich eineZweiheit 
der um den Herrn gescharten •Gläubigen" feststellen; eine Zweiheit übri- 
gens, die so selbstverständlich überall dort auftreten muß, wo es um eine 
Gruppe und deren kontinuierliches Bestehen geht, daß man sie apriori 
deduzieren könnte. Jede Gemeinschaft braucht, wenn sie eine bestimmte 
Größe erreicht, ihre Funktionsträger, sei es, daß sie ihnen von Fall zu Fall 
Aufgaben überträgt, sei es, daß sie ihnen diese Aufgaben als •Beruf" 

überträgt. 
Nun, von dieser Aufgabe, diesem Beruf, dieser •Funktion" und seinem 

christlichen Unterscheidungsmerkmal wurde schon gesprochen: •Ich will 
euch zu Menschenfischern machen!" •Er bestimmte Zwölf, damit... er sie 
aussenden könne zur Predigt!" Wir verlassen uns an dieser Stelle auf 



•Letzte Norm des Ordenslebens .. ist die Nachfolge Christi" 437 

einige Fachleute, die gezeigt haben, daß innerhalb der ersten Anhänger 
Jesu Christi - wozu eben auch die frommen Frauen und andere gehörten, 
die Christi Wort als an sich gerichtet vernahmen - eine bestimmte kleinere 
Gruppe zum Dienst an der Botschaft und an der Gemeinde ausersehen 
wurde. Namen wie Blank, Schnackenburg, Schürmann, Schulz auf katholi- 
scher Seite, Bornkamm, Kümmel, Haenchen, Hengel innerhalb der 
evangelischen Exegese müssen hier genügen. Wiederum bleibt für die 
meisten Fälle offen, ob es nur Dienste für den Augenblick oder für längere 
Zeit waren, oder solche, die den ganzen Menschen in Beschlag nahmen; 
aber die oben erwähnten radikalen Forderungen finden sich genau dort, 
wo es um Jünger oder Diener im Dienst der größeren Gemeinde und der 
wachsenden Botschaft Jesu Christi geht. 

Dieses, aber auch schon die spätere Ausweitung auf alle Anhänger des 
Herrn zeigt z. B. die Einleitungsphrase für das Herrenwort von der Kreu- 
zesnachfolge. Sie steht (in unserem Zusammenhang) nach dem Petrusbe- 
kenntnis von Cäsarea Philippi und nach der ersten Leidensankündigung, 
also an der Stelle, wo die Aktivität des Herrn beginnt, sich nach innen, in 
seine Gemeinschaft hinein, zu kehren. Bei Matthäus lautet das Wort: 
•Dann sprach Jesus zu seinen Jüngern". Der kleine Kreis ist gemeint, der 
die Botschaft über die Karfreitagsnacht hinaus rettet - wenn auch in Zagen 
und Zittern. Bilden diese •Jünger" alle damaligen Anhänger des Herrn 
oder nur die Gruppe der •Funktionäre"? Bei Markus wird es klarer: 
•Und er rief das Volk samt seinen Jüngern herbei und sprach zu ihnen". 
Das Wort von der Kreuzesnachfolge gilt beiden Gruppen: den Jüngern 
und dem Volk, den Funktionären und allen, die zum Herrn gehören wol- 
len. Bei Lukas sieht es wiederum anders aus; fast polemisch wird dort be- 
tont : • Er sprach aber zu allen". Gab es zur Zeit, als Lukas das Wort schrieb, 
schon eine Gruppe von Christen, die die harten Worte der Kreuzesnach- 
folge an eine Gruppe von Spezialisten in Aszese überwies und sich in einem 
bequemeren Christentum niederließ? Die Forschungen über die frühchrist- 
liche Aszese von Peterson oder Kretschmar legen dies tatsächlich nahe. 
Vielleicht spiegelt die lukanische Akzentuierung die Tendenz wider, allen 
Christen die Härte der Forderungen Christi aufzutragen. 

In der Apostelgeschichte des Lukas und in den johanneischen Schriften 
kommt die Entwicklung zum Abschluß: Der Jüngername - mit den harten 
Forderungen - gilt allen Christen, allen Anhängern des Herrn. Aber jetzt 
kann an der Strukturierung der Gemeinde in Gemeindeglieder und Funk- 
tionsträger kein Zweifel mehr sein; gerade in diesen jüngeren Schriften 
nimmt sie andere, juridischere Formen an. 

Man muß sich davor hüten, den Texten der Schrift zu genaue Informa- 
tionen abzufordern. Die einzelnen Elemente der Nachfolge Jesu durch- 



Josef Sudbrack 438 

dringen sich zur bruchlosen Einheit: Der funktioneile Sinn der Nachfolge, 
frei für den Dienst der Gemeinde und des Kerygmas zu werden; der asze- 
tische Sinn einer Aufforderung zum Verzicht; der eschatologische Sinn, der 
aus dem Anspruch Jesu Christi erfließt, Beginn des neuen Israels zu sein. 
Wiederum soll ein Beispiel dies erläutern. Petrus ist es, der dem Herrn im 
Namen der Jünger die Frage stellt nach dem Lohn für ihr entbehrungs- 
reiches Leben. Der Herr gibt ihm bei Matthäus die Antwort: •Ihr werdet 
auf den zwölf Richterstühlen Israels sitzen. Und jeder, der seinen Besitz, 
seine Brüder, seine Schwestern, seinen Vater, seine Mutter, seine Kinder 
oder seinen Acker meinetwegen verläßt, wird vielfältig entlohnt und das 
ewige Leben erlangen". Uns sind urchristliche Stimmen bekannt, die die- 
ses Wort grob-aszetisch ausdeuteten: Weil man in diesem Leben auf die- 
ses oder jenes verzichtet, wird man im späteren dieses oder jenes zurück- 
erhalten. Aber Matthäus selbst zeigt, daß aus diesem Wort keine •Buch- 
führung" von Verdienst und Lohn herauszulesen ist. Sofort im anschlie- 
ßenden Text nämlich wird eine solche Interpretation Lügen gestraft: Der 
Herr gibt den Arbeitern der späten Stunde den gleichen Lohn, wie den 
anderen, die die Mühe des Tages getragen haben. Und Jesus interpretiert 
das Gleichnis: •So werden die letzten die ersten und die ersten die letzten 
sein". Man darf aus den Nachfolgeworten der Evangelien nicht einen Satz 
herauslösen und ihn zum Wesen der christlichen Nachfolge deklarieren; 
man hat in allen Überlegungen stets die konkrete Einheit aller Aspekte 
im Auge zu behalten. 

Die Konkretheit des Ursprungs und die Entfaltung in der Geschichte 

Aber ist eine solche Rückführung des Ordenslebens auf den Ruf des Herrn 
zur Nachfolge nicht völlig unbestimmt und vage? Läßt sich nicht alles und 
jedes daraus entwickeln? Priestertum, Ordensstand, Flucht vor der Welt, 
Missionstätigkeit, und eigentlich jeglicher Dienst, der mit der Kirche etwas 
zu tun hat? Sogar die Aufhebung jeder Besonderheit läßt sich in den Tex- 
ten finden. Müßte die Schrift als •letzte Norm des Ordenslebens", wie das 
Zweite Vatikanum lehrt, nicht mehr hergeben? 

Doch •Mehr" wäre •Weniger". Mit genaueren Aussagen wären be- 
stimmte Bahnen festgelegt, die von der Christenheit niemals verlassen 
werden dürften. Je konkreter aber ein Anfang ist, desto reicher kann er 
sich entfalten. Je enger er mit Prinzipien und Gesetzen verbunden ist, 
desto früher ist er zum Tod verurteilt. Mit dem christlichen Glauben ist es 
ähnlich. Auch da stehen keine formulierten Dogmen am Anfang, sondern 
die lebendige Gestalt Christi. Wenn z. B. das hellenistische oder aristote- 
lische Gewand mancher Dogmen unablösbar den Anfang des christlichen 



•Letzte Norm des Ordenslebens .. ist die Nachfolge Christi" 439 

Glaubens umhüllen würde, dann hätten wir heute kein Recht, diese Dog- 
men an dem zu messen, was sie aussagen wollen, und unsere Aufgabe be- 
stände nur darin, verständnislos nachzuplappern, statt in neuen Formen 
und neuen Begriffen sie für unsere Zeit neu zu sagen. 

Vielleicht ist die Unterscheidung von •Inhalt und Form" noch zu ober- 
flächlich; aber sie hilft die Konkretheit des Anfangs für das Ordensleben 
recht einzuschätzen. Es ist ein geschichtliches •Gesetz", daß zukunftsreiche 
Neuansätze nicht mit Kodifizierung und Gesetzgebung beginnen - die 
kommen später hinzu -, sondern in praktischen Anstößen und konkreten 
Ereignissen. Diese allein sind offen für eine Umorientierung und Neube- 
sinnung, sie können Impulse aus der Zeit integrieren und traditionellen 
Ballast abwerfen. Man könnte - zu grob, aber nicht falsch - sogar einfach- 
hin sagen: eine Bewegung kann überhaupt nur soweit lebendig sein, als 
sie im normierenden Ursprung nicht kodifiziert und gesetzlich festgelegt 
ist, als eben die Norm des Anfangs lebendige Konkretheit und kein prin- 
zipielles Statut bildet. Vielleicht fällt mit solchen Überlegungen auch neues 
Licht auf die Forderung des Vatikanums an die Orden, ihre •letzte Norm 
in der im Evangelium dargelegten Nachfolge Christi" zu suchen. 

Die Geschichte bestätigt diese Interpretation. Das Leben der Wüsten- 
väter, ihre Flucht in die Einsamkeit gilt als die erste große geschichtliche 
Bewegung, an der sich •Ordensleben" in einer distinkten Form ablesen 
läßt. Aber deren Vorgeschichte zeigt eine größere Komplexheit der Mo- 
tive, als wir sie aus den Mönchsanekdoten, den •Apophthegmata ton Pa- 
tron" erfahren. Man nimmt an, daß syrische Wanderprediger ein Ursprung 
der Wüstenaszese seien. Zuerst nahmen diese Männer - ganz nahe dem 
Evangelium - die Entbehrungen und Härten aus apostolischem Eifer auf 
sich, um frei zu sein für die Verkündigung. Dann aber machte sich das Ele- 
ment der Härte und Entbehrung, die aszetische Komponente, gleichsam 
selbständig. Die Wüstenaszese begann. Wir werden also auch hier in 
einen konkreten Anfang zurückgeführt, der vielfältiger, reicher, d. h. eben 
lebendiger ist, als die spätere Ausformung zu erkennen gibt. Die große 
benediktinische Tradition des Mönchtums läßt sich, wenn man ihre An- 
fänge, aber auch viele ihrer geschichtlichen Ausprägungen untersucht, 
ebenfalls kaum unter die Formel eines Lebens nach den drei Gelübden 
einordnen. Andere Vorstellungen, wie die eines in sich geschlossenen Le- 
benskreises, in dem der Abt als paterfamilias die Rolle des Oberhauptes 
in einer •kleinen Kirche", einer ecclesiola, einnimmt, spielen eine größere 
Rolle. Die Trias der Gelübde setzt sich erst spät, im 12. bis 13. Jahrhun- 
der durch. Die Bettelorden des Mittelalters versuchten aus dem herrschen- 
den mönchischen Image des Ordenslebens auszubrechen. Das Laienelement 
und das seelsorgliche Interesse werden maßgebend. Bei Ignatius von 



Josef Sudbrack 440 

Loyola hat man sogar den Eindruck, daß er keinen Orden gründen wollte, 
sondern nur eine Klerikergemeinschaft, die ihre apostolische Aufgabe ernst 
nimmt; aber für die damalige Zeit war eine solche Gemeinschaft von selbst 
mit Orden identisch. Die vielen caritativen, pädagogischen oder missiona- 
rischen Gründungen der neuen Zeit nehmen ihren Impuls noch eindeuti- 
ger von der konkreten Aufgabe her; die immer einheitlicher werdende 
Gesetzgebung war nur die - gelegentlich widerwillig ertragene - Form, 
in der sie dem Auftrag der Jugenderziehung oder der Krankenpflege ge- 
recht wurden. J. G. Gerhartz hat in seiner Arbeit über die Sondergelübde 
Entscheidendes hierzugesagt. Trotz aller Versuche, die modernen Säkular- 
institute unter irgendeinen gemeinsamen Nenner zu bringen, scheinen sie 
endgültig, dort wo sie lebendig sind, den bisherigen Rahmen der kirch- 
lichen Gesetzgebung zu sprengen. Die Vielfalt wird für den, der in festen 
Normen zu denken pflegt, noch verwirrender, wenn er die Augen öffnet 
für andere konkrete Formen des christlichen Lebens. Wohin gehören die 
z. T. blühenden Familien-Equipes? Ihre Spiritualität geht ganz in die 
Richtung der Ordensspiritualität; aber das Gelübde des Zölibats ist apriori 
ausgeschlossen, das gleiche Gelübde also, das viele als Kernstück des Or- 
denslebens ansehen. Ebenso wie zwischen Welt-Laie und Ordensmann 
scheinen die Grenzen zwischen Priester und Ordensmann zwar nicht sich 
zu verwischen, wohl aber lebendiger und durchlässiger zu werden. Viele 
andere Beobachtungen können aufgezählt werden. Zweifellos ist es eine 
der wichtigsten kirchlichen Aufgaben, hellhörig und aufnahmebereit für 
alle diese Bewegungen zu werden; starre Gesetzgebung erstickt zu leicht 
neue Ansätze im Keim, kann die Einwurzelung des christlichen Glaubens 
in einer neuen Zeit verhindern oder doch - da wir an die Kraft des Heili- 
gen Geistes glauben - behindern und verzögern. 

Eines hatten und haben all die Ansätze gemeinsam: den Blick auf die 
Heilige Schrift aus dem Anliegen unserer Zeit, die Normierung der mo- 
dernen Aufgabe an dem Ruf des Herrn zur Nachfolge. Die Lebensge- 
schichten der Ordensstifter zeigen dies. Schon im Kanon der Heiligen 
Schriften wird eine Vielfalt von kirchlichen Diensten sichtbar, die ihren 
Ursprung alle in dem einen Ruf des Herrn zur Nachfolge haben: Das Amt, 
die Sakramente, die Predigt und die Unterweisung, der caritative Dienst. 
Das Lukas-Evangelium scheint noch etwas nahezulegen, das man einfach 
•Beim-Herrn-Sein" nennen möchte: die Intimsphäre der Kindheitsge- 
schichten, die Geschwister von Bethanien, die frommen Frauen in den Lei- 
dens- und Auferstehungsberichten sprechen dafür. Es ist - wenn hier in 
funktioneller Sprache geredet werden darf - auch nur zu selbstverständ- 
lich, daß die Kirche Jesu Christi den •Dienst des Gebetes" notwendig hat: 
•Wo zwei oder drei in meinem Namen beisammen sind, bin ich mitten 



•Letzte Norm des Ordenslebens . . ist die Nachfolge Christi' 441 

unter ihnen". Wenn man ein paulinisches "Wort aus dem 4. Kapitel des 2. 
Korintherbriefes ernst nimmt - •allzeit tragen wir das Sterben Jesu am 
Leibe, damit (iva) auch das Leben Jesu an unserem Leibe offenbar werde" -, 
dann gibt es sogar einen Dienst des Leidens, und warum nicht auch Ge- 
meinschaften, die diesen Dienst übernehmen. 

Ähnlich vielfältig und gar nicht auf die drei klassischen Gelübde einge- 
schränkt ergeht auch die Forderung des Verzichts an den Nachfolger Jesu 
Christi. Wir sprachen schon darüber, zeigten aber auch, daß diese Forde- 
rung nach einem Bruch mit der Vergangenheit nicht losgelöst werden darf 
von dem eschatologischen Ereignis des Herrn, in dem der Neubeginn Got- 
tes sichtbar wurde, und auch nicht von der funktionellen Ausrichtung des 
Freiwerdens für den Dienst. 

Dienst nämlich ist das eine Wort, das alle Konkretisierungen der Nach- 
folge in der Schrift durchzieht. Man muß es nur aus seiner seelenlosen Um- 
welt herauslösen und in den Zusammenhang des Reiches Gottes stellen; 
dann verliert es allen mechanistischen Sinn und wird weit genug auch für 
einen •Dienst des Gebets" oder gar •Dienst des Leidens". Der Epheser- 
brief spricht eine solche funktioneile und zugleich christliche Sprache, wenn 
er den •Dienst" charakterisiert: •Der Leib vollbringt durch alle sich unter- 
stützenden Gelenke zusammengefügt und zusammengehalten, nach der 
jedem einzelnen Glied zugemessenen Wirksamkeit das Wachstum des 
Leibes zu seiner eigenen Auferbauung in Liebe". 

Noch von einem zweiten Element sind alle Ausfächerungen der Nach- 
folge bestimmt, von der Koinonia, von der Gemeinschaft; also nicht nur 
Dienst an der Gemeinschaft, sondern auch Dienst in der Gemeinschaft. 
Eine Szene wie die Fußwaschung kann das eindringlich klarmachen. Vom 
Evangelium des Johannes wird sie ganz bewußt an der Stelle berichtet, 
wo die Synoptiker den Höhepunkt der Gegenwart Christi, das eucharisti- 
sche Mahl erzählen. Christentum ist eine Botschaft der Nächstenliebe, eine 
Religion der Gemeinschaft; ein Dienst aber, der sich von dem Gemeinsam - 
Sein lösen will, löst sich vom Christentum. Es ist überraschend zu sehen, 
wie selbst in den eremitischen Bewegungen der Ordensgeschichte diese 
Bindung an die Gemeinschaft wach blieb. Im Gemeinschaftscharakter und 
nicht im aszetischen •Aufgeben des Eigenwillens" findet sich auch der •Sitz 
im Leben" für das Gelübde des Gehorsams. 

Die Mehrschichtigkeit in der theologischen Deutung 

Jetzt erst, nachdem der Reichtum der Geschichte nicht beschrieben, aber 
doch abgesteckt ist, darf von neuem die Frage nach dem Sinn des Ordens- 
lebens gestellt werden. Von vornherein steht nun fest, daß sie nur von dem 



Josef Sudbrack 442 

beantwortet werden kann, der Sinn hat für die Konkretheit der Geschichte, 
der verstanden hat, daß die Offenheit für die Zukunft eng verknüpft ist 
mit dem lebendigen Anfang, der nicht in ein System zu pressen und nicht 
in Prinzipien aufzulösen ist. Die Geschichte belehrt uns, daß die großen 
Neuaufbrüche in der Kirche dort geschahen, wo hinter festgelegten Nor- 
men und Gesetzen wieder der Ruf Christi zur Nachfolge unmittelbar laut 
wurde. 

Dieser Ruf Jesu aber ist immer ein Ruf in seinen Dienst. Hier muß die 
theologische Reflexion über den Sinn des Ordenslebens ansetzen. Vielleicht 
scheint diese Ausgangsbasis zu selbstverständlich und wird deshalb gele- 
gentlich übersehen. Karl Rahners Deutung des Ordenslebens als eschato- 
logisches Glaubenszeichen bildet eine moderne Etappe in der Selbstbesin- 
nung. Mit seiner, vom Konzil akzeptierten Theologie ist die individualisti- 
sche Deutung des Lebens nach den Gelübden ad acta gelegt worden; vom 
Streben nach individuellem Heil wird der Blick abgewandt und auf das 
Anliegen der Kirche und der Welt gerichtet: Ordensleben als •weltliches" 
Zeichen für die transzendente, diese •Welt" übersteigende Aufgabe der 
Kirche; oder auch: Ordensleben als Öffnung der Kirche zur Welt. 

Aber gemessen am Ruf des Herrn und - wie mir scheint- gemessen am 
Lebensgefühl unserer Zeit ist damit erst ein theologischer Überbau reflek- 
tiert, noch nicht aber der konkrete Sitz im Leben in den Griff gekommen. 
Zeichen klingt - in der Wortbedeutung wie in den konkreten Interpreta- 
tionen - nach Passivität, nach statischem Aufweisen, aber nicht nach akti- 
vem Handeln. Mit dem Wort •Zeichen" dringt auch durch ein Hintertürchen 
der ganze Wust von Schwierigkeiten wieder ein, der mit •Stand der Voll- 
kommenheit" verbunden ist. Mit ihm wird doch wieder nahegelegt, daß 
dieser •Stand" die transzendente, jenseitige im Grunde •wertvollere" 
Komponente im Christentum sichtbar mache, während der •Weltstand" 
nur die diesseitige, kategoriale Seite repräsentiere. Wenn überdies etwas 
Nicht-Weltliches im weltlichen Zeichen sichtbar gemacht werden soll, kann 
dies letztlich nur durch einen Verzicht auf weltliche Güter geschehen. Or- 
densleben also müßte in seiner innerweltlichen, soziologisch greifbaren 
Funktion primär als ein Leben des Verzichtes betrachtet werden. 

Die Heilige Schrift insinuiert ein anderes Verständnis. In den Nachfol- 
geworten verlangt der Herr zwar auch den Verzicht. Aber der ist eingebet- 
tet in die positive •weltliche" Aufgabe der Verkündigung, oder noch allge- 
meiner gesprochen, des Dienstes am Reich Gottes. Dabei darf nicht über- 
sehen werden, daß das Reich Gottes im biblischen Sinn eine umfassendere 
und auch dynamischere Bedeutung hat als die Kirche. 

Von diesem •Dienst" als Verständigungshorizont für Ordensleben läßt 
sich auch die Frage beantworten, wo denn nun die Unterschiede innerhalb 



•Letzte Norm des Ordenslebens .. ist die Nachfolge Christi" 443 

der christlichen Dienste gründen; die Unterschiede zwischen Priestertum 
und Ordensleben, zwischen dem Dienst innerhalb des Ordens und dem 
Dienst, den jeder Christ zu leisten hat. Die Antwort lautet: eben von der 
Aufgabe her, die sich stellt. Es besteht ein klarer Unterschied zwischen 
dem Dienst des christlichen Familienvaters, des christlichen Geschäftsman- 
nes, des christlichen Politikers und dem Dienst, der sich direkt auf die Kir- 
che, auf das Durchdenken und das Aktualisieren des Glaubensguts, auf die 
Spendung der Sakramente, auf die Katechese und den Unterricht im christ- 
lichen Glauben, oder auch auf das Gebet richtet. Warum soll man auf ir- 
gendwelche seinshafte Unterscheidungsmerkmale rekurrieren, wo sich doch 
schon von der Aufgabe her (die ja in eminentem Sinn •seinshaft" ist) die 
Unterschiede ergeben? (Die Frage nach dem Priestertum steht hier nicht 
zur Debatte, muß aber ähnlich beantwortet werden.) 

In der geschichtlichen Entwicklung hat sich eine bestimmte Gruppierung 
der Aufgaben herausgebildet. Die vom Konzil geförderte Besinnung, das 
Ordensleben an der Norm der Schrift zu messen, lautet daher mit anderen 
Worten: Erfüllt der Orden und erfüllen die Orden in ihrer konkreten 
Form heute noch den Auftrag, der ihnen von der Schrift her für unsere Zeit 
gestellt wird? Wenn wir die Zeichen der Zeit richtig deuten, dann legen 
sie ein Doppeltes nahe: Die Aufgaben im Christentum für •Teams", für 
•Spezialisten", sind eher im Wachsen begriffen als im Abnehmen. Mit den 
technischen Ausdrücken •Team", •Spezialist" aber ist doch sehr genau das 
bezeichnet, was früher einmal die Orden als ihre Aufgabe ansahen. Das 
zweite aber geht in die umgekehrte Richtung: Die gesellschaftlichen Tren- 
nungswände zwischen Orden und Nicht-Orden, zwischen Priester und 
Nicht-Priester werden oder sind schon abgebaut. Es finden sich immer 
mehr Gruppen, die man nicht so recht einordnen kann in die eine oder die 
andere Kategorie. Es finden sich immer mehr konkrete Dienste innerhalb 
der Kirche, die die klassische Zweiteilung von Ordensstand und Weltstand 
durchbrechen. Aber ist das nicht gut so und auch sehr •evangelisch"? •Es 
gibt Unterschiede in den Gnadengaben, aber nur ein und denselben Geist; 
es gibt Unterschiede in den Diensten, aber nur ein und denselben Herrn; 
es gibt Unterschiede in den Aufgaben und Taten, aber nur ein und densel- 
ben Gott, der alles in allem wirkt." 

Was bisher noch soziologisch klang, bekommt theologisches Gewicht, 
sobald man das von Paulus im ersten Korintherbrief aufgezeigte Ziel aller 
Dienste miteinbezieht: ein und derselbe Herr und sein Reich, und seine 
Kirche. Die Verknüpfung von Dienst mit Verzicht, also die Bedeutung der 
Gelübde kommt damit zur Sprache. Jeder Dienst dieser Welt verlangt vom 
Menschen eine Einschränkung seiner natürlichen Möglichkeiten in eine 
•einseitige" Richtung; je intensiver und je spezialisierter der Dienst wird, 



Josef Sudbrack 444 

desto schmerzlicher trifft der Verzicht andere Talente und Gaben, die nun 
brachliegen müssen. Was im Organismus der menschlichen Gesellschaft 
einen selbstverständlichen Platz hat, Spezialisierung und damit auch Ver- 
zicht, erhält im Ruf des Herrn zur Nachfolge einen verstärkten Akzent; 
den Akzent des absolut Neuen, des Unbedingten, des Radikalen, den eben 
nur der setzen kann, der zur absoluten Nachfolge aufrufen darf: •Wer 
nicht sein Kreuz auf sich nimmt und mir nachfolgt, ist meiner nicht wert!"; 
nicht wert desjenigen, der für sich die Vollmacht in Anspruch nimmt, Ge- 
setz und Tempel aufzulösen und sich an ihre Stelle zu setzen. Diese Radi- 
kalität des Neubeginns wurde in der christlichen Geschichte weitergege- 
ben in den vielfältigen Versuchen, das Eintreten in den •Dienst" am Herrn 
durch einen Bruch mit der Vergangenheit zu dokumentieren. Schon in den 
Nachfolgeworten Jesu wandeln sich die Ausprägungen dieser Forderung 
(Verzicht auf Ehe, Besitz, Geborgenheit, Heimat usw.), aber der Kern 
bleibt sich gleich: Verzicht auf . . ., um in den Dienst des Herrn einzutre- 
ten. 

Hier finden die drei Ordensgelübde ihr Selbstverständnis. Inhaltlich 
umschreiben sie - das hat man oft genug dargestellt - mit drei großen Stri- 
chen tatsächlich den Lebensbereich des Menschen. Da sich die Aufgabe, zu 
der ihr Verzicht frei machen will, auf Wesenszüge des Menschen richtet, 
greift auch die Verzichtleistung entsprechend tief ein. Aber man darf letz- 
tere nicht für sich isoliert betrachten, sondern nur von der Aufgabe her. 
Ihre christliche Qualität besteht nicht darin, daß neue Verzichte über die 
sachlich erforderten hinaus verlangt werden, sondern daß das sachlich Er- 
forderte seine letzte Deutlichkeit und Unbedingtheit von dem radikalen 
Anspruch her nimmt, mit dem Jesus Christus auftrat, mit dem er sein Reich 
als den absoluten Neubeginn verkündete und in seinen Nachfolgeworten 
den selbstlosen Dienst verlangte. 

In der Geschichte fanden seine Worte ein mannigfaches Echo; eines, und 
ein recht kräftiges, bilden die christlichen Ordensgemeinschaften. Man 
darf sie aber nicht in eine Gegensätzlichkeit zu anderen Berufungen hin- 
einmanövrieren. Was sachlich mit den drei Gelübden gemeint ist (nicht 
kirchenrechtlich!), findet sich z. B. auch in den Forderungen wieder, die 
die westliche Kirche an alle Priester richtet. Und umgekehrt zeigt sich in 
den konkreten Ordensberufungen unserer Tage immer deutlicher, daß 
junge Menschen vom Ordensziel, von der sachlichen Aufgabe angezogen 
werden, nicht aber von der radikalen Form des Gelübde-Verzichtes, unter 
der diese Aufgabe angegangen wird. 

Man darf also die Unterschiede innerhalb der Charismen nicht drama- 
tisieren. Man spricht besser von einem Mehr oder Weniger als von einem 
Entweder-Oder. Das •Mehr" oder das •Andere" des Ordenslebens gegen- 



•Letzte Norm des Ordenslebens .. ist die Nachfolge Christi" 445 

über den Aufgaben des Laien liegt nun deutlich in der Affinität zur kirch- 
lichen Aufgabe. Wer aktiv im Dienst der Kirche steht, nicht nur der Kirche 
als soziologischem Gebilde, sondern der Kirche als dem institutionell und 
sakramental durchformten Volk Gottes, der steht ganz deutlich in der 
historischen Entwicklung der Nachfolgeworte Jesu Christi. Wiederum, die 
historische Gestalt der Dienste kann sehr verschieden sein. In seiner heuti- 
gen Gestalt aber ist der Dienst der Orden deutlich abzuheben von dem 
christlichen •Dienst", den jeder in der Welt zu leisten hat. Der Unter- 
schied liegt eben in der Ausrichtung des Dienstes auf die Kirche, wie sie 
heute in ihrer gesellschaftlichen Gestalt sich von den anderen Gebilden 
unserer Gesellschaft abhebt. 

Von dieser Ausrichtung des Dienstes auf die Kirche aber erhält nun die 
Theologie von der eschatologischen Zeichenhaftigkeit des Lebens unter 
den drei Gelübden ein neues Gewicht. Das Erste Vatikanische Konzil hat 
mit einem Wort aus Isaias von der Kirche als dem •hocherhobenen Zeichen 
unter den Völkern" gesprochen; damit war nicht so sehr die geistige Ge- 
meinschaft der Rechtgläubigen als die Kirche in ihren sichtbaren, juristi- 
schen und sakramentalen Strukturen gemeint. Jeder Dienst nun an und in 
der Kirche, der seine Intention auf diese juristisch-sakramentale Sichtbar- 
keit richtet, partizipiert selbstverständlich auch an der Wesensbestimmung 
vom •hocherhobenen Zeichen". Zu beachten ist allerdings, daß das Zweite 
Vatikanische Konzil das Selbstverständnis der Kirche anders akzentuiert; 
Kirche als Volk Gottes, oder nach außerhalb gerichtet, Kirche als Dienerin 
der Welt. Etwas hinterherhinkend scheint sich auch die Ordenstheologie 
darauf zu besinnen, daß zwar die Zeichenhaftigkeit eine bleibende Deu- 
tung des Lebens nach den drei Gelübden ist, daß aber die Funktion des 
Dienstes das Gebot der Stunde zu sein scheint. 

In diesen beiden Deutungen verwurzelt, kann nun auch ein neues Ver- 
ständnis für die klassische Interpretation des Ordenslebens als •Stand der 
Vollkommenheit" erwachsen. Das Wort von der •Vollkommenheit" oder 
die uns heute verdächtig klingende Definition der Jungfräulichkeit als 
bräutliche Vereinigung mit Jesus dürfen nicht gelesen werden im Ver- 
gleich zu anderen christlichen Wegen, sondern in ihrer Intention auf den 
Herrn; es sind •existentielle" Aussagen, in denen sich das Bewußtsein des 
eigenen Weges reflektiert, und keine •essentielle" Definitionen, die quali- 
tative oder quantitative Urteile setzen. Von großen Heiligen wissen wir, 
daß sie sich als arge Sünder bekannt haben; wenn ein solches Bekenntnis 
als •essentielle" Aussage gewertet und systematisierende Parallelen zu 
anderen Menschen gezogen würden, ständen wir vor einer Lüge, vor 
einem Minderwertigkeitskomplex, einer leeren, erbaulichen Übertreibung 
oder der aszetisch wohlbekannten •buckeligen Demut". Aber in der •exi- 



Josef Sudbrack 446 

stentiellen" Haltung, die nur auf Gott blickt und die eigene Kleinheit an 
ihm mißt, ist dieses •Sünden"-Bewußtsein ehrlich und zutiefst christlich. 
So hat sich doch wohl auch in der Theologie vom Ordensstand als dem 
vollkommeneren christlichen Leben ein echtes christliches Selbstbewußtsein 
niedergeschlagen, das Wissen um den totalen Dienst an der Sache Jesu 
Christi. Falsch war nicht dieses Bewußtsein, sondern der Versuch, Kapital 
daraus zu schlagen für eine Systematisierung aller christlichen Berufun- 
gen. Auch die Lehre von der •Berufung zur Vollkommenheit" behält ihre 
Berechtigung; überholt und auch abzulehnen ist sie in dem Augenblick, wo 
sie zu wertenden Vergleichen mit anderen christlichen Berufungen ansetzt. 
Dabei ist die Ausflucht einer •nur objektiven" Höherwertigkeit eine Ver- 
nebelung und keine Aufhellung des Problems. 

Die Aufgabe 

Der vom Zweiten Vatikanischen Konzil geforderte Rückblick auf die Norm 
des Evangeliums will dem Hinblick und dem Vorblick auf die Aufgaben 
der Gegenwart dienen. Aber wird nicht durch die Undifferenziertheit und 
zugleich bunte Vielfältigkeit der biblischen Ansätze dem Auftrag für die 
Gegenwart ein Bärendienst erwiesen? Bedeutet nicht z. B. die Erkenntnis, 
daß der priesterliche Dienst und der Dienst des Ordenslebens eine einzige 
gemeinsame Wurzel im Ruf des Herrn haben, die Einebnung aller Unter- 
schiede und kunterbunte Richtungslosigkeit? 

Alle anfallenden Fragen zu beantworten, ist nicht Aufgabe dieses Bei- 
trags. Es wäre auch gegen die Grundtendenz des biblischen Anstoßes, 
wenn man sich nun im Besitze einer Zauberformel dünkte, die nur anzu- 
wenden schon die Antwort aller Fragen garantierte. Unsere kurze Schluß- 
besinnung auf die Gestalt der Ordensgemeinschaften heute und morgen 
darf also keineswegs als Rezeptzubereitung verstanden werden, sondern 
versucht, vorsichtig zu ertasten, wohin der Weg führen mag. 
a) Die Kontinuität der Geschichte. Niemals noch gab es in der Kirchen- 
und wohl auch in der Welt-Geschichte den voraussetzungslosen Anfang 
einer Idee oder eines Einsatzes, so eine Art Schöpfung aus dem Nichts. 
Gerade zukunftsträchtige Neubeginne sogen ihre Lebenskraft aus der Ver- 
gangenheit; nicht im Herausspringen aus der Zeit, sondern im Eintauchen 
in sie wurde das Neue, das nach vorne Weisende geboren. Auch •Der An- 
fang der Frohbotschaft Jesu Christi" - wie das Markusevangelium be- 
ginnt - ist mit tausend Fäden hineingewoben in die Geschichte. Selbst der 
Herr verkündet ebenso deutlich, wie er sich von dem alten Gesetz absetzt - 
•Ich aber sage euch ..."-, daß er •nicht gekommen sei, aufzulösen, son- 
dern zu erfüllen". •Nicht ein Jota oder Strichlein vom Gesetz wird ver- 
gehen, bis alles geschehen ist!" 



•Letzte Norm des Ordenslebens . . ist die Nachfolge Christi" 447 

So werden auch die Fragen der modernen Ordensgemeinschaften nicht 
dadurch gelöst, daß man die bisherigen Ideen zum Alteisen wirft. Wenn 
über fast tausend Jahre hinweg sich eine typologische Unterscheidung von 
Weltpriestertum und apostolischem Orden herausgebildet hat, dann kann 
das z. B. nicht mit einem Federstrich ausgelöscht werden. Gewiß spüren 
viele, daß sich beide Dienste wie asymptotische Kurven nähern. Aber nur 
dann wird der Kurvenverlauf den alten Schwung neu bewahren, wenn er 
nicht plötzlich unterbrochen, sondern die Dynamik der Vergangenheit in 
die noch offene Zukunft einbringt. Wenn heute die kontemplative Lebens- 
weise als weltlos und kontaktfeindlich bei vielen in Mißkredit gerät, dann 
hilft kein resigniertes Rücktrauern nach der besseren Vergangenheit; aber 
ebensowenig nutzt der Bruch mit allem Bisherigen. 

Man wird sogar sagen müssen: nur dann kann sich der einzelne und die 
Gemeinschaft ehrlich den Fragen der Gegenwart stellen, wenn sie sich der 
Verantwortung vor der Vergangenheit bewußt bleiben. Die Parallelen aus 
allen kulturellen oder wirtschaftlichen Bereichen sprechen eine deutliche 
Sprache. Die Effizienz eines Betriebes z. B., der sich auf die Herstellung 
einer neuen, der modernen Zeit angemesseneren Ware umstellt, hängt da- 
von ab, daß die Erfahrungen des alten Arbeitsprozesses möglichst voll- 
ständig eingebracht werden in den neuen Produktionsablauf. Für eine 
christliche Lebensform gilt dies in verstärktem Maß; denn sie bleibt von 
ihrem Wesen her stets der Herkunft aus der Vergangenheit, aus der bibli- 
schen Botschaft Jesu Christi und ihrem Weiterleben in der Kirche, ver- 
pflichtet. 
b) Der Impuls zum Neuen. So sieht der eine Aspekt aus, der vielleicht allzu 
vernünftig und allzu ausgewogen erscheint. Von ihm selbst aus aber wird 
die Ergänzung und Kontrabalance durch die andere Sicht verlangt - schon 
deshalb, weil die Orden und jeder einzelne Orden in der Geschichte ste- 
hen, weil es ihre sich stets erneuernde Aufgabe ist, den einen Impuls des 
Herrn zu konkretisieren in der Gegenwart. Nur dann wird nämlich dieser 
eine Impuls kontinuierlich durch die Geschichte weitergetragen, wenn er 
sich möglichst tief in die Situation von heute und morgen hinein inkar- 
niert und eine möglichst bruchlose Synthese mit den Erfordernissen der 
Stunde eingeht. Unkritisches Tradieren alter Formen ist nicht Treue, son- 
dern Verrat an der Vergangenheit. 

Genau hier setzt das ein, was man in aszetischer Sprache •Stimme Got- 
tes" oder •Geist-Bewegung" nannte. Wenn man mit diesen geläufigen 
Begriffen die Aufgabe der Orden für die Zukunft ausdrücken will, muß 
man sagen: heute kommt es nicht nur darauf an, hinzuhören, ob dieser 
oder jener Nebenbereich anders und neu gestaltet werden müsse, sondern 
die Wachheit muß tiefer gehen: ob der Ruf zur Neugestaltung nicht bis in 



Josef Sudbrack 448 

das Innerste der bisherigen Gestalt eindringt. Es muß sogar noch schärfer 
formuliert werden; der Orden (und die Orden), der nicht die Sein-oder- 
Nicht-Sein-Frage stellt, verschließt sein Ohr für die vielen Forderungen 
Gottes, die in den Forderungen der Zeit an ihn ergehen. Im Vokabular 
des Ignatius heißt dies: Die Indifferenz und die aktive Bereitschaft zur 
Selbstaufgabe (= der dritte Grad der Demut) sind die Voraussetzung 
dafür, den Willen Gottes zu vernehmen. In der Sprache des Evangeliums 
ist dies der Ruf des Herrn zur Nachfolge - •Kommt, folget mir nach" -, 
der das Verlassen alles Bisherigen impliziert. 

Es wird niemand mit einer totalen Umorientierung zu rechnen brau- 
chen. Der Geist Gottes ist kein Geist der Unordnung! Aber offen für eine 
solche Möglichkeit muß jede Ordensgemeinschaft sein. Selbst die Gelübde 
in ihrer geheiligten Dreizahl decken sich nicht mit dem Impuls Jesu Chri- 
sti: •Kommt, folget mir nach, ich will euch zu Menschenfischern machen!" 
Man täte sogar besser daran, statt von Idealen des Evangeliums von sei- 
nen Impulsen zu sprechen. •Ideal" klingt nach statischer Festlegung, •Im- 
puls" weist auf die Mitte des Anrufes Jesu Christi hin. 

Es ist geradezu eine hermeneutische Vorbedingung, um den Auftrag 
der Gegenwart zu erkennen und zu bewerten: Freisein von allen Vorver- 
ständnissen und von allen vorgegebenen Festlegungen. Nur in dieser Auf- 
nahmebereitschaft kann der Ruf des Herrn sein kongruentes Echo finden. 
Diese aktive Haltung der völligen •Indifferenz" widerspricht nicht im 
geringsten der anderen geforderten Vorbedingung, dem Bewußtsein, in 
der Kontinuität mit der Geschichte allein den Schritt in die Zukunft wagen 
zu dürfen. Denn der Ruf des Herrn hat immer die doppelte Komponente: 
er gelangt zu uns von dem historischen Ort des Lebens Jesu in Israel über 
die Geschichte der Kirche, die Geschichte der großen Orden und die Ge- 
schichte der vielen Impulse, die im Leben unter den evangelischen Räten 
Leben und Wirkung erlangten. Aber er wird nur konkret und fruchtbar 
in den Anforderungen und im Neuheitserlebnis der Gegenwart. 

Genau in diesem Achsenschnittpunkt von geschichtlicher Tradition und 
Neuforderung des Heute werden die Orden ihre Sendung erfahren, genau 
in dieser Mitte wird der Geist der Nachfolge Jesu Christi wach. Man mag 
darüber ungehalten sein, daß sich nur Koordinaten, nicht aber konkrete 
Gestalten und nachzuzeichnende Züge für die Aufgabe der Zukunft fest- 
legen lassen. Aber gerade diese Unruhe ist die Unruhe des Geistes Jesu 
Christi; des gleichen Geistes, der uns das zuversichtliche Vertrauen gibt - 
und auch die Kraft -, daß das Bemühen der Orden um ihre Zukunft nicht 
vergeblich sein wird, daß es um so mehr sich der kommenden Gestalt 
nähert, je mehr es bereit ist, vorurteilsfrei und ganz und gar hinzuhören. 
Denn der Geist Jesu Christi ist ein Geist des Neuen, ein Geist der Zukunft. 




