Weltdurchdringung und Gemeinschaftsleben
in den Sikularinstituten

Anna van Meer, Wien

Vor 22 Jahren, wahrend des Pontifikats Pius X1I., erschien am 2. Februar
die Apostolische Konstitution Provida Mater!, in der die Lebensform der
Sakularinstitute kirchenrechtlich anerkannt wurde. Ein Jahr spiter wurde
diese Konstitution ergdnzt durch das Motu proprio Primo feliciter vom
12. Mérz 19482 Die Instruktion Cum sanctissimus vom 19. Mirz 19483
sollte die Ausfilhrung der in den beiden eben erwihnten Dokumenten
niedergelegten Vorschriften in die richtige Bahn lenken.

Das vom Zweiten Vatikanischen Konzil verabschiedete Dekret Perfectae
caritatis (25. Oktober 1965)* hat von neuem die amtliche Stellungnahme
der Kirche gegeniiber den Sdkularinstituten bekanntgegeben. Und trotz-
dem besteht in bezug auf diese Berufungsform noch immer eine gewisse
Unsicherheit.

Was ist ein Sakularinstitut? Die juristische Antwort auf diese Frage fin-
det sich im Artikel I der Sondergesetzgebung in Provida Mater. Sikular-
institute sind , Vereinigungen von Klerikern oder Laien, deren Mitglieder
zur Erreichung der christlichen Vollkommenheit und zur vollen Ausiibung
des Apostolates sich in der Welt zu den Evangelischen Réiten bekennen“s.

Das ist allerdings eine Definition, die der Interpretation weiten Raum
1alt. Die Verschiedenartigkeit der bereits anerkannten Sakularinstitute
hat bewiesen, dafl die konkrete Verwirklichung der hierin vorgelegten
Wesenselemente dieser Berufung die verschiedensten Formen annehmen
kann. Diese Erfahrung fithrte dazu, dafl in den vergangenen Jahren inner-
halb der Institute 6fter unterschieden wurde zwischen ,Sikularinstituten
der Zusammenarbeit® (Instituts séculiers de collaboration) und ,Sikular-
instituten der Weltdurchdringung® (Instituts séculiers de pénétration)®.

t AAS 39 (1947) 114-124. Die deutsche Ubersetzung der Dokumente von 1947 bis 1948
wird nach der Schrift Kirchliche Urkunden fiir die Weltgemeinschaflen (Instituta saecu-
laria), gesammelt von J. Beyer, Der neue Weg I, Einsiedeln 1963 geboten. Wir werden
diese Schrift weiterhin unter der Abkiirzung NW zitieren.

2 4AS 40 (1948) 283-286. NW 42-58.

3 AAS 40 (1948) 293-297. NW 54-67.

4 AAS 58 (1966) 707. LThK, Das Zweite Vat. Konzil 11, 287 {.

5 AAS 89 (1947) 120. NW 28-29.

¢ Vgl. die in Anm. 7 und 8 angegebenen Stellen. Weigand gebraucht nicht wortlich die
Ausdrucke ,Sakularinstifute der Zusammenarbeit® oder ,Sikularinstitute der Weltdurch-



Anna van Meer 450

Diese Unterscheidung scheint sich in erster Linie auf die verschiedene Art
und Weise zu beziehen, in der die einzelnen Institute ihr Apostolat aus-
{iben: Sikularinstitute der Zusammenarbeit haben eigene Werke, Siku-
larinstitute der Weltdurchdringung aber nicht’. Es kommt jedoch ofter
vor, dafl mit dieser Unterscheidung auch die Art des gemeinschaftlichen
Lebens der Sakularinstitute verbunden wird®. Es lohnt sich daher zu unter-
suchen, was die amtlichen Dokumente iiber die Sakularinstitute in bezug
auf diese beiden Aspekte aussagen, um so ihr gegenseitiges Verhaltnis
kennenzulernen.

Im vorhinein sei darauf hingewiesen, dafl es nicht in erster Linie unser
Ziel ist, der theologischen Tragweite dieser beiden Aspekte nachzugehen.
Es handelt sich hier vielmehr um die Frage, welche konkreten Formen fiir
diese Institute moglich und eventuell wiinschenswert sind. Aus diesem
Grund ist darauf verzichtet worden, auf jene Dokumente ndher einzuge-
hen, die fiir diese Aspekte zwar theologisch von Bedeutung sind, aber an
den juridischen Normen der Sakularinstitute als solchen nichts verdndern,
so z. B. Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils iiber die Aufgaben
des Christen, des Laien in der Welt.

I. Die Eigenart der apostolischen Titigkeit in den Sékularinstituten

Die Griindungsdokumente der Sakularinstitute enthalten interessante Ein-
zelheiten tiber die Eigenart der apostolischen Tatigkeit der Sakularinsti-
tute. Wichtig erscheint hier vorerst ein Passus aus der Einfilhrung von
Provida Mater. An der Stelle, wo Pius XII. das Apostolatsgebiet dieser
Institute gleichsam umreifit, schreibt er, dafl die Sdkularinstitute leicht
eingesetzt und verwendet werden konnen, ,um die Durchfithrung eines
Lebens der Vollkommenheit stets und an allen Orten zu erméglichen, um
es in Fallen, in denen ein kanonisches Ordensleben unméglich oder unzu-
traglich ist, dennoch zuginglich zu machen, um die grofle christliche Er-
neuerung der Familie, der Berufe, der ganzen biirgerlichen Gesellschaft
durch die innige tigliche Beriihrung mit einem véllig und ganz der Heili-
gung geweihten Leben zu fordern, zu den vielfaltigen Aufgaben des Apo-

dringung®, spricht in Wirklichkeit aber von diesen ,zwei Arten von Sikularinstituten®,
a.a. 0. 503 ff.

7 Vgl. 1. Beyer, in: Etudes sur les Instituts séculiers (abgekiirzt zitiert mit EIS), Bd. 11,
Bruges 1964, 15, 160, 171, 192. Als ,eigene Werke“ werden hier offensichtlich betrachtet
spezifische, 6ffentlich ausgeiibte und organisierte Apostolatswerke unter Leitung des Insti-
tuts. Siehe auch R. Weigand, Uberlegungen zum kinfligen Recht der Sakularinstitute, in:
Tus Sacrum, Minchen 1969, 503.

8 Siehe z. B. J. Beyer, in: EIS, 160, 171, 192. R. Weigand, a. a. 0. 508.



Gemeinschaflsleben in den Sikularinstituten 451

stolats und zu Dienstleistungen an Orten, zu Zeiten oder unter Umstin-
den, die Priestern und Ordensleuten untersagt oder unzuganglich sind“.

Die Einfithrung zu Primo feliciter vergleicht die Mitglieder der Siku-
larinstitute u. a. mit einem ,Sauerteig, gering zwar, aber wirksam, der
immerfort und tberall wirkt und in jeder Bevolkerungsschicht von zu-
unterst bis zuoberst alles durchsduert, jeden einzelnen und die Gesamtheit
durch Wort, Beispiel und auf jede Weise zu erfassen und zu durchdringen
trachtet, bis dafl er die ganze Masse so durchformt hat und sie véllig in
Christus durchsauert ist“1. Konkretere Formulierungen findet man noch in
Nummer II des Motu proprio. Bemerkenswert ist, dafl Pius XII. hier be-
tont, dafl ,die eigentiimliche und besondere Art“ der Sikularinstitute,
»namlich das welthafte Element, das die ganze Berechtigung ihres Daseins
bildet, in allen Dingen zum Ausdruck kommen muf}“. Er fithrt aus: ,Zwar
ist am vollen Bekenntnis zur christlichen Vollkommenheit, das fest auf den
Riten des Evangeliums beruht und den Wesenskern des Ordenslebens
ausmacht, nichts abzustreichen®, ,die Vollkommenheit ist indes inmitten
der Welt zu iiben und zu bekennen. Sie mufl mithin an das Leben in der
Welt in allen Dingen, die erlaubt und mit den Aufgaben und Werken
dieser Vollkommenheit vereinbar sind, angepafit und damit in Einklang
gebracht werden“!!,

Wichtig fiir unsere Untersuchung ist vor allem, daf fiir die Mitglieder
von Sikularinstituten ,das gesamte Leben, das durch das Bekenntnis zur
Vollkommenheit gottgeweiht ist, zum Apostolat werden mufl“. Dieses
Apostolat ,mufd in reiner Absicht, innerer Vereinigung mit Gott, grof3-
miitigem Vergessen des eigenen Ich und mannhafter Selbstverleugnung
sowie aus der Liebe zu den Seelen immerfort und in heiliger Gesinnung
ausgelibt werden, auf daf es nicht allein den inneren Geist erweise, der es
beseelt, ihn selber vielmehr auch stindig ndhre und erneuere. Dieses
Apostolat, ,das das gesamte Dasein in sich einbegreift, soll getreulich
»nicht nur in der Welt, sondern gleichsam aus dem Innern der Welt her-
vor ausgeiibt werden, somit in Berufsformen, in Arbeitsweisen, Gestalten,
Orten, Umstdnden, die dieser welthaften Daseinsweise angemessen
sind “*2.

9 AAS 39 (1947) 118. NW 24-25.

10 AAS 40 (1948) 284. NW 42-45.

11 AAS 40 (1948) 284-285. NW 44-47.

12 Hier halten wir uns nicht an die Ubersetzung von NW, die den letzten Satz fibersetzt
mit ,der welthaften Daseinsweise angemessen ist“. Der lateinische Originaltext lautet:
»Hic apostolatus Institutorum Saecularium non tantum in saeculo sed veluti ex saeculo,
ac proinde professionibus, exercitiis, formis, locis, rerum adiunctis saeculari huic condi-
tioni respondentibus, exercendus est fideliter (4A4S 40 [1948] 285. NW 46-47). Es geht
also um eine bestimmte welthafte Daseinsweise, jene, die hier fiir die Sikularinstitute
vorgesehen ist, und nicht um irgendeine.



Anna van Meer 452

Das Zweite Vatikanische Konzil hat im Dekret Perfectae caritatis dies
alles nur bestitigt. Zuriickgreifend auf die Lehre in Primo feliciter erklart
es ausdriicklich, daf die Sikularinstitute ihren besonderen Charakter, d. h.
den welthaften, zu bewahren haben, um das Apostolat ,in der Welt und
gleichsam von der Welt aus iiberall wirksam ausiiben zu konnen“®. Es
weist ebenfalls darauf hin, dafl die Mitglieder sorgfaltig geformt werden
miissen, ,um wirklich Sauerteig in der Welt zu sein zur Kraft und zum
Wachstum des Leibes Christi .

Es sei hier hingewiesen auf das Eigene, das diese Texte — vor allem jene
aus Primo feliciter — enthalten und das vielleicht noch nicht genug zum
Bewuftsein gekommen ist: Das Leben der Mitglieder von Sékular-
instituten muf in Apostolat umgesetzt werden. Wir glauben, der Wahr-
heit nahezukommen, wenn wir diese Worte und den eben gegebenen
Kontext in folgender Weise interpretieren: Es handelt sich hier bestimmt
nicht um ein Apostolat im Sinne einer Aktivitit, eines ,Surplus“, sondern
um ein Sein selber, eine tief christliche Existenz in der Welt und gleich-
sam aus dem Innern der Welt hervor. Der Begriff Apostolat hat in unse-
rer Zeit vielleicht einen allzu starken Beigeschmack einer direkten Aktion
— um nicht zu sagen eines , Aktivismus® erhalten, um gut dafiir geeignet zu
sein, den wahrhaften Sinn eines derartigen Lebenszeugnisses zu vergegen-
wirtigen. Dennoch haben die Sikularinstitute nur dieses Zeugnis abzule-
gen. Ihr Apostolat wird infolgedessen mehr sein als eine blofle Aktion, viel
mehr auch als nur ein freundschaftlicher Kontakt oder ein Wirken durch
Berufstiichtigkeit. Es ist vielmehr ein Leben des Apostel-Seins und schliefit
all das mit ein, was ein christliches Menschenleben, ein Apostelleben um-
faRt’s. Es umfafit einen freundlichen Kontakt, es umfafit eine Berufstiich-
tigkeit, es umfafit vor allem aber eine innere Quelle der Einheit mit Gott,
woraus alles andere zugleich hervorflieft und Kraft gewinnt. Es schliefit
als solches keine direkte Aktion aus, setzt diese aber auch nicht notwendi-
gerweise voraus. Vor allem geht es um ein christliches Gegenwartigsein
und somit um ein Zeugnis des Laien inmitten der Laien’®, wie kontradik-
torisch dies auch klingen mag. — Rein duflerlich trigt dieses Anwesendsein
keine anderen Kennzeichen als die einer tiefchristlichen Lebensfiihrung.

18 AAS 58 (1966) 707: ,Ipsa instituta propriam ac peculiarem indolem, saecularem scili-
cet, servent ut apostolatum in saeculo ac veluti ex saeculo, ad quem exercendum orta sunt,
efficaciter et ubique adimplere valeant.

14 Ebd. , ...ut revera fermentum sint in mundo ad robur et incrementum Corporis
Christi.”

15 Es handelt sich um das ganze Leben (vgl. Primo feliciter, AAS 40 [1948] 285). Auch
weiter wird im gleichen Dokument noch einmal wiederholt: ,dieses Apostolat, das das
gesamte Dasein in sich einbegreift®.

18 Wir beschiftigen uns hier in diesem Aufsatz nicht eigens mit Priesterinstituten, obwohl
die angegebenen Grundsitze auch auf sie anwendbar sind.



Gemeinschaflsleben in den Sikularinstituten 453

Wesentlich fiir dieses Apostolat ist, dafl es ausgeiibt wird in der Welt
und gleichsam aus dem Innern der Welt hervor. Die konkrete Bedeutung
dieser Worte wird sofort deutlich in ihrem Kontext: es soll ausgeiibt wer-
den in den Berufen, Aktivititen, Formen, an Plitzen und in Umstinden,
die dieser welthaften Daseinsweise entsprechen. Damit ist die Verbindung
zum erwahnten Text aus Provida mater hergestellt, in dem auf die ,grofie
christliche Erneuerung der Familie, der Berufe, der ganzen biirgerlichen
Gesellschaft durch die innige tigliche Beriihrung mit einem vollig und
ganz der Heiligung geweihten Leben“ hingewiesen wird. So wird deut-
lich, daf} das Apostolat der Sdkularinstitute einen vollen Einsatz in der
zeitlichen Ordnung bedeutet, der zugleich ein Zeugnis tief christlichen
Lebenssinnes ausstrahlen mufl. Es vollzieht sich innerhalb der Familien,
der Berufe und innerhalb der biirgerlichen Gesellschaft und verwirklicht
also voll und ganz die Weltdurchdringung in Christus, von der in den
papstlichen Dokumenten wiederholt gesprochen wird"?.

In diesem Sinne kann von ,pénétration“, Weltdurchdringung, gespro-
chen werden*®. Dabei geht es nicht nur um ein Durchdringen von Kreisen,
die der Kirche gleichgiltig oder feindlich gegentiberstehen, sondern um
ein Anwesend-Sein in allen Milieus der menschlichen Gesellschaft.

So ist es offensichtlich auch gemeint: Pius XII. spricht sowohl von einer
christlichen Erneuerung der Familien, der Berufe und der biirgerlichen
Gesellschaft als auch von einem Durchdringen in Orten oder unter Um-
stinden, die Priestern und Ordensleuten untersagt oder unzuginglich
sind™.

I1. Die Vorschriften beziiglich des Gemeinschaftslebens

Wenn man die Vorschriften beziglich des Gemeinschaftslebens in den
Sakularinstituten untersucht, wird zunichst deutlich, dafl dies kein Ge-
meinschaftsleben im kanonischen Sinne sein kann.

Schon bei der ersten Beschreibung der Sdkularinstitute in Provida Mater
wird angedeutet, dafl sie das ordensmifige Gemeinschaftsleben nicht
haben®. Ein wenig spater wird auf die Schwierigkeiten und Gefahren hin-

17 Provida Mater nennt die Sikularinstitute ausdriicklich ein ,instrumentum valde oppor-
tunum penetrationis“, ein sehr geeignetes Instrument fir die Durchdringung (4AS 39
[1947] 118. NW 22-23). Vgl. auch die Bildsprache: Licht, Salz und besonders Sauerteig in
der Einleitung zu Primo feliciter in ihrem Kontext (4AS 40 [1948] 284. NW 42-45). Und
der oben erwihnte Text aus Perfectae caritatis (siche oben Anm. 13).

18 'Wir verwenden hier absichtlich das Wort , Apostolat® nicht wegen des oben erwidhnten
Beigeschmacks von Aktivismus.

19 Provida Mater, AAS 39 (1947) 118. NM 24-25.

20 4AS 39 (1947) 118. NW 22-23.



Anna van Meer 454

gewiesen, die in der Vergangenheit nicht selten aus der Tatsache entstan-
den sind, dafl ihnen die Hilfe des gemeinsamen Lebens fehlte®.

Die Sondergesetzgebung fiir die Sikularinstitute selber erklirt, dafl
diese Institute ihren Mitgliedern das gemeinsame Leben oder das Wohnen
unter dem gleichen Dach nach den Forderungen des kirchlichen Gesetz-
buches (ad normam canonum) (ec 487ff. und 6731f.) nicht zur Pflicht
machen®, Zugleich schreibt dieselbe Gesetzgebung aber auch vor, daf alle
Sakularinstitute im Ausmafl der Notwendigkeit und Nitzlichkeit ein oder
mehrere Gemeinschaftshiuser haben miissen, die dienen konnen als Un-
terkunft fiir die Leitung des Sdkularinstitutes, als Ausbildungshaus und
als Verbleib fiir Mitglieder, die wegen Krankheit oder anderer Umstinde
nicht fir sich selbst sorgen konnen oder fir jene, fir die es besser ist, nicht
zu Hause oder bei anderen privat zu wohnen®,.

Auch die Instruktion Cum Sanctissimus kommt auf die Frage des ge-
meinsamen Lebens zu sprechen. Unter den Kriterien, die dort aufgezahlt
werden, um festzustellen, ob eine Vereinigung wirklich die Natur eines
Siakularinstituts besitzt, wird auch die Frage angefihrt, ob und unter wel-
chem Titel sie die von Provida Mater vorgeschriebenen Gemeinschafts-
hiuser fiir die dort aufgezihlten Zwecke hat oder zu haben versucht und
ob dasjenige vermieden wird, was mit der Natur und dem Ziel eines Siku-
larinstituts nicht vereinbar ist, so z. B. ein gemeinsames Leben, das dufler-
lich die Form des Gemeinschaftslebens der Ordensleute oder ihnen Gleich-
gestellter annimmt (Tit. XVIIL, L. II, C. 1. C.)*.

Diese Vorschriften sind deutlich: Es ist fir die Sakularinstitute eine
Form des Gemeinschaftslebens moglich, in beschrinktem Ausmafl sogar
vorgesehen. Ausgeschlossen bleibt nur das Kommunititsleben der Ordens-
leute. Daraus kann man vorerst ableiten, dafl Pius XII., wenn er in Pro-
vida Mater unter anderem die innige tigliche Berithrung mit Familien
erwihnt, dies nicht so meinte, als miiiten die Mitglieder der Sikularinsti-
tute notwendigerweise weiter im eigenen Familienkreis leben. Diese Form
ist sicherlich vorgesehen und eingeschlossen, sie ist jedoch nicht die einzige
Form fiir ein Sikularinstitut. Ubrigens ist bemerkenswert, dafl Primo feli-
citer, das die Orte und Umstinde aufzihlt, wo das Apostolat in der Welt
und gleichsam aus dem Innern der Welt hervor ausgeiibt werden soll, die
Familie nicht erwdhnt®.

2t Ebd. NW 24-25.

2 Lex peculiaris, Art. I1 § 1, in AAS 89 (1947) 120, NW 28-29. Siche auch Art. III § 4, in
AAS 39 (1947) 122. NW 32-33.

23 Lex peculiaris, Art. 111 § 4, in AAS 39 (1947) 122. NW 32-35.

24 Cum Sanctissimus, Nr. 7, cund d, in AAS 40 (1948) 296. NW 62-63.

%5 AAS 40 (1948) 285, NW 46-47 (vgl. Anm. 12).



Gemeinschaflsleben in den Sikularinstituten 455

Die Frage, um die es wirklich geht, lautet anders. Warum legt
Pius X1II. so groflen Wert auf Gemeinschaftshiuser fiir Sikularinstitute,
dafl er deren Besitz sogar zur Pflicht macht? Warum 1488t er den Sakular-
instituten in bezug auf Gemeinschaftsleben so grofie Freiheit, dafl er in
dieser Frage die Trennungslinie zwischen ihnen und den Ordensleuten
nur im Nicht-Wohnen unter einem gleichen Dach ad normam canonum
zieht? Warum hebt der Papst, der in Provida Mater selbst den Wirkungs-
bereich der Sikularinstitute in den Familien, in den Berufen und in der
biirgerlichen Gesellschaft durch die innige tdgliche Berihrung dieser
Lebensbereiche mit Menschen, deren Leben ganz der Heiligung geweiht
ist, vorsieht und in Primo feliciter ein Apostolat in der Welt und gleich-
sam aus dem Innern der Welt hervor fordert, in diesem Motu proprio die
Bestimmungen iiber Gemeinschaftshiuser aus Provida Mater nicht auf?

Vorerst wollen wir daranf hinweisen, dafl Pius XII. nicht im strengen
Sinne vorschreibt, sondern eher feststellt, dafl die Sdkularinstitute ihren
Mitgliedern kein Gemeinschaftsleben ad normam canonum auferlegen.
Artikel II § 1 und Artikel II1 § 4 der Lex peculiaris sind diesbeziiglich
unmifverstindlich®. Hier wird die Grenze gezogen; sie wird aber gezogen
aufgrund eines bestehenden Zustandes. Auflerdem konnen die verschie-
denartigen Zielsetzungen, die den Gemeinschaftshiusern zuerkannt wer-
den, nach drei Prinzipien gruppiert werden: 1. die Instandhaltung und das
gute Funktionieren der Institute, 2. die Ausbildung und Weiterbildung
der Mitglieder fiir ihre Aufgabe und 3. das Aufnehmen jener Mitglieder,
fiir die es wegen Krankheit, Alter oder anderer Umstéinde als notwendig
erscheint.

Besonders auf Punkt zwei sei hier ndher eingegangen. Wir leben in
einer Periode der Kirchengeschichte, in der wahrscheinlich mehr denn je
auf die Ausbildung und Weiterbildung all derer Nachdruck gelegt wird,
die sich zu einem Leben nach den evangelischen Réten bekennen?’. Muf§
sich diese Ausbildung und Vertiefung aber nicht ein ganzes Leben hin-
durch vollziehen in ununterbrochener Wechselwirkung zwischen dem, was
juflere Umstinde herantragen und der inneren Einstellung, aus der her-
aus man die Antwort gibt? Ist es notwendig, hier noch hinzuweisen auf
den groflen Wert, die Moglichkeit zu haben, taglich zuriickzukehren zur
Quelle, zu Gebet und Einkehr in einer Gemeinschaft von Gleichgesinnten?
Provida Mater spricht in der Einleitung von den Schwierigkeiten und
Gefahren, die in der Vergangenheit nicht selten daraus entstanden sind,
daf unter anderem die Hilfe des gemeinsamen Lebens in diesen Institu-

28 Siehe Anm. 22.
27 Siche z. B. Perfectae caritatis, Art. 11 und Art. 18,



Anna van Meer 456

ten fehlte. Die Vorschrift iiber die Gemeinschaftshauser sowie die vielen
Moglichkeiten, die fiir Formen des Gemeinschaftslebens fiir Sakularinsti-
tute offengelassen sind, erscheinen als eine Antwort auf diese Schwie-
rigkeiten. Es bleibt aber trotzdem die Feststellung von Artikel I1 § I der
Lex peculiaris: Die Sakularinstitute machen ihren Mitgliedern das Ge-
meinschaftsleben oder das Wohnen unter dem gleichen Dach ad normam
canonum nicht zur Pflicht.

ITI. Apostolat der Weltdurchdringung und Gemeinschaftsleben

Betrachtet man die Sdkularinstitute so wie sie heute sind und wie sie sich
entwickelt haben, ist festzustellen, dafl man sowohl in der Art ihrer apo-
stolischen Wirksamkeit als auch in den Formen ihres Gemeinschaftslebens
grofiter Verschiedenartigkeit begegnet®. Allzu oft besteht jedoch die Nei-
gung, diese beiden Aspekte nicht getrennt voneinander zu sehen. Es ist
jedoch wichtig, sie klar voneinander zu unterscheiden und ihr gegenseiti-
ges Verhiltnis zu untersuchen.

Die Ausfiihrungen der papstlichen Dokumente iiber die Art der aposto-
lischen Wirksamkeit der Sakularinstitute skizzieren ein Ideal, das deutlich
und klar umschrieben ist. Nirgends werden eigene Werke ausdriicklich
verboten, das skizzierte Bild des Apostolates der Weltdurchdringung
schliefit sie jedoch praktisch aus. Die Vorschriften, die dieselben Doku-
mente iiber das Gemeinschaftsleben geben, gehen von einem ganz ande-
ren Standpunkt aus. Dort, wo fiir die apostolische Wirksamkeit ein Ideal
vorgehalten wird, das immer weiter fuhren kann, wird beziiglich des Ge-
meinschaftslebens eine Grenze gesetzt, die nicht iiberschritten werden soll.
Das kanonische Gemeinschaftsleben ist ausgeschlossen. Gemeinschafts-
hauser sind vorgesehen. Die Vorschriften {iber diese Hiuser sind zwar
nicht so bindend, daf} keine Ausnahme moglich ware. Sie stellen aber ein
Prinzip dar, das offensichtlich aus einer Erfahrung entstanden ist, der Er-
fahrung ndmlich mit den Gefahren und Schwierigkeiten aufgrund eines
fehlenden Gemeinschaftslebens, von der im einleitenden Teil in Provida
Mater die Rede ist?. Man kann nicht schweigend an diesem Prinzip vor-
iibergehen. Es scheint jedoch, daf hier von einer Minimumgrenze ausge-
gangen wird, die weiter — wie schon dargelegt — die grofite Freiheit ge-
wiahrt, wihrend die Ausfiihrungen iiber die apostolische Wirksamkeit auf

28 Fiir konkrete Angaben iiber einzelne Institute vgl. H. A. Timmermann, Die Welt-
gemeinschaflen im deutschen Sprachraum (Der neue Weg, Bd. 11), Einsiedeln 1963, 13-19.
J. Beyer, Les Instituts séculiers, Paris 1954, 367-400. Auch Pius XII. erwihnte schon die
bereits grofle Verschiedenheit der zur Zeit von Provida Mater existierenden Institute in
der Einleitung zu dieser Apostolischen Konstitution AAS 39 (1947) 119. NW 26-27.

29 Siehe oben.



Gemeinschafisleben in den Sdkularinstituten 457

einem maximalen Auftrag ausgerichtet sind, eine maximale Ausrichtung
nimlich auf Weltdurchdringung in christlicher Prisenz. Bestimmend fiir
ein Sakularinstitut erscheint infolgedessen nicht das Kriterium des ge-
meinschaftlichen Lebens, unter Ausschlufl der kanonischen Form, sondern
— zusammen mit dem Aspekt der Ganzhingabe an Gott — das des Ausge-
richtetseins auf eine Durchdringung der Welt.

Diese Auffassung stimmt vollig iiberein mit der Einteilung im Dekret
Perfectae caritatis, das unterscheidet zwischen Instituten, die ausschlief3-
lich auf Kontemplation ausgerichtet sind, Instituten, die sich Apostolats-
werken widmen und Sikularinstituten®. Das unterscheidende Kriterium
zwischen den zwei letzteren basiert offensichtlich auf dem Ausiiben oder
Nichtausiiben eines 6ffentlichen und organisierten Apostolats®. Das heifit,
fiir die Sakularinstitute gilt das Kriterium der grundsitzlichen Ausrich-
tung auf das anonyme Anwesendsein in allen Milieus®.

Dieser Auftrag zur Durchdringung aller Weltbereiche schliefit aber kei-
neswegs jede Form von Gemeinschafisleben aus. Die Praxis hat auch ge-
zeigt, daR nicht wenige Sakularinstitute eine Form gemeinsamen Lebens
angenommen haben. Nicht alle unter ihnen beschrinken sich auf das
Apostolat der Weltdurchdringung®. Das besagt aber nicht, dafl gemein-
sames Leben und Weltdurchdringung, wie bereits angedeutet, unverein-
bar sind. Behindert etwa eine gesunde Art von Gruppenarbeit den Welt-
durchdringungsauftrag? Wenn zwei oder drei Mitglieder eines Sakular-
institutes, die in verschiedenen Berufen arbeiten, irgendwo zusammen-
wohnen, ohne daf} ihre Zugehorigkeit zu einem Sédkularinstitut in ihrem
Arbeitsbereich bekannt ist, wird dann allein durch die Tatsache ihres Zu-
sammenwohnens das anonyme Apostolat unmoglich? Im Gegenteil! Wer
die Lage der Kirche und der Welt niichtern zu betrachten wagt, weiff, daf
die eigentliche Weltdurchdringung, das Bewiltigen des Alltags aus einem
wahrhaft christlichen Geist, in jedem Milieu enorme Anforderungen stellt.
Er kennt den Wert einer stetigen Rudkkebr zum Quell in einer echten

30 Tn lateinischer Sprache: ,Instituta quae integre ad contemplationem ordinantur®; ,in-
stituta . .. variis apostolatus operibus dedita“; ,instituta saecularia.” Siehe Perfectae
caritatis, Art. 7, 8, 11.

31 Deswegen wird die Form der ,societas apostolica® auch nie verwendbar sein fiir ein
Sikularinstitut mit Weltdurchdringungsauftrag, wenn und insofern diese Form basiert ist
oder basiert sein konnte auf der Ausiibung eines 6ffentlichen Apostolates. Siche iiber die
,societas apostolica® u.a. J.Beyer, Les Sociétés de vie commune, in: Gregorianum 48
(1967) 747-760. Siehe auch R. Weigand, a.a. 0. 504-506, der den Ausdruck ,instituta
apostolica® gebraucht.

52 Wir sagen ,grundsitzlich“. Es ist klar, dafl im heutigen Kirchenbild die Grenzen zwi-
schen den unterschiedlichen Ausrichtungen nicht allzu scharf gezogen werden diirfen, damit
der Buchstabe des Gesetzes den Geist nicht téte . . . Es handelt sich hier um die grundsatz-
liche Einstellung, die die Grundlage der Berufung in ihrer reinen Form darstellt.

3 Fiir mehr Einzelheiten vgl. u. a. die Anm. 28 zitierten Werke.



Anna van Meer 458

Gemeinschaft von Gleichgesinnten. Ist es daher sinnlos, um die gestellte
Aufgabe besser erfiillen zu kénnen, Zellen zu schaffen, die eine Oase des
Friedens, der Einheit und der briiderlichen Liebe sind? Hat nicht die Er-
fahrung gezeigt, daf manche Institute, deren Mitglieder allein leben, nicht
fahig waren, ihre Aufgabe in einem antiklerikalen oder entchristianisier-
ten Milieu auf die Dauer durchzuhalten, wahrend dies Instituten mit For-
men gemeinsamen Lebens in kleinen Gruppen méglich war?

Von Bedeutung scheint uns jedoch der Standpunkt zu sein, der einer sol-
chen Betrachtungsweise zugrunde liegt: Das Gemeinschaftsleben eines
Sakularinstitutes mufl immer so gestaltet sein, daf} es in Dienst und Funk-
tion seines eigentlichen Auftrags steht. Das bedeutet, dafl alle dufleren
Formen so dynamisch und anpassungsfihig sein sollen, dafl es mdglich
wird, sich in jedes Milieu einzuleben, ohne dadurch dem christlichen Cha-
rarakter des gemeinsamen Lebens Abbruch zu tun. Wihrend also die Na-
tur der Sakularinstitute gewisse Formen des gemeinsamen Lebens zulifit
und verlangt, dal der Gemeinschaftsgeist gepflegt wird, verbietet sie
lediglich das Leben unter gleichem Dach nach den Normen des kirchlichen
Gesetzbudhes, d. h. das ,materielle* Gemeinschaftsleben der Ordensleute.

In den Sékularinstituten wird das Gemeinschaftsleben einerseits formal
bestimmt durch die Zugehorigkeit zu ein und demselben Institut, die Aus-
bildung in der gleichen Spiritualitit und nach denselben Konstitutionen
und schlieBlich durch die gemeinsame Anerkennung der Leitung dieses
Institutes, anderseits materiell durch die Forderungen des Auftrags sel-
ber. Dieser Auftrag verlangt, dafl man im Glauben und in der Hingabe
an Gott stark stehe. Hier zeigt sich wiederum der Wert und die Zweck-
mifligkeit einer Gruppe, die f3hig ist, aus dem Geist der Berufung heraus
in ihrem Gemeinschaftsleben nebensichliche Elemente von wesentlichen zu
unterscheiden. ,,Ein neues Gebot gebe ich euch: Liebet einander, so wie ich
euch geliebt habe“ (Jo 13,34), alle dufleren Dinge koénnen wegfallen
oder hinzutreten. Es kann also Giiter- und Wohngemeinschaft bestehen,
wenn es dem Leben der Mitglieder in Hingabe an Gott und den Mitmen-
schen forderlich ist und somit auch ihren eigentlichen Auftrag zur Durch-
dringung der Welt in den verschiedensten Milieus realisieren hilft.

Die Lex peculiaris hat dem gemeinsamen Leben in den Sikularinstitu-
ten so weiten Raum gelassen, dafl nur das materielle ordensmaflige Ge-
meinschaftsleben ausgeschlossen wurde. Indem sie feststellte, dafl die
Sakularinstitute ihren Mitgliedern das Wohnen unter dem gleichen Dach
ad normam canonum nicht auferlegt, hat sie zugleich anerkannt, daf es
Vereinigungen gab, denen das Statut eines Sdkularinstitutes zukam oder
zugesprochen werden konnte, auch wenn sie bestimmte Formen gemein-

3¢ Siehe in dieser Hinsicht besonders CIC, c. 594, 606, 638, 644.



Gemeinschaftsleben in den Sikularinstituten 459

samen Lebens hatten bzw. haben sollten. Diese wurden nicht verboten.
Doch lie die Lex peculiaris den einzelnen Sikularinstituten die Méglich-
keit offen, dem inneren und dufleren Wachstum ihrer Berufung entspre-
chend, ihre Lebensformen in diesem Punkt selbst zu bestimmen und sie in
Einklang mit den je eigenen Zielsetzungen zu verwirklichen. Dies jedoch
nicht, um klosterliche Formen nachzuahmen, sondern um so besser in der
Welt von heute anwesend sein zu konnen, ohne den Gehalt der Gottbezo-
genheit zu vernachlissigen. Es ist also den einzelnen Instituten selbst iiber-
lassen, die ihnen gemiflen Formen gemeinsamen Lebens zu bestimmen.

Bedeutet dies alles, dafl wir a priori Sikularinstitute mit gemeinschaft-
lichem Leben verteidigen? Wir respektieren die Eigenheit einer jeden
Berufung, wiinschen aber zugleich, dafl auch jede Berufung in ihrer Eigen-
heit anerkannt wird, so auch die Sdkularinstitute mit einem gewissen ge-
meinsamen Leben, unter der Bedingung, daf} sie den Forderungen und
Zielsetzungen der amtlichen Dokumente entsprechen. Diese sind weit ge-
nug formuliert, um der Entwicklung eines jeden Institutes Raum zu lassen.

Zusammenfassend kann man sagen: die amtlichen kirchlichen Doku-
mente iiber die Sikularinstitute stellen fiirr die apostolische Tatigkeit die-
ser Vereinigungen ein Ideal vor, das voll und ganz ausgerichtet ist auf eine
Weltdurchdringung in christlicher Prisenz. Dieselben Dokumente sprechen
diesen Instituten ein gewisses Gemeinschaftsleben zu und legen es ihnen in
beschranktem Mafle sogar auf. Ausgeschlossen ist nur das kanonische Kom-
munititsleben. Dies beweist, daf} fiir das spezifische Element der Sakular-
institute von den beiden hier behandelten Aspekten nicht das Gemein-
schaftsleben bestimmend ist, sondern das der Weltdurchdringung. Das Ge-
meinschaftsleben darf daher nur in Funktion dieses Auftrags gesehen wer-
den. Fordert das gemeinsame Leben ihn, dann kann es bleiben. Schadet es
diesem Auftrag, dann muf} es gedndert oder aufgegeben werden.

Eine solche Auffassung von gemeinsamem Leben setzt eine Form von
echtem Gruppenleben voraus, die nicht klosterlich ist, jedoch voll und ganz
auf das wesentliche Element ausgerichtet bleibt: ndmlich die gegenseitige
Unterstitzung der Mitglieder in der Verwirklichung ihrer Berufung.

Diese Perspektive stimmt véllig Gberein mit der Einteilung im Dekret
Perfectae caritatis, das unterscheidet zwischen Instituten, die ausschlief3-
lich auf Kontemplation ausgerichtet sind, Instituten, die sich Apostolats-
werken widmen und Sdkularinstituten oder Instituten der Weltdurchdrin-
gung im oben erwahnten Sinne. Das unterscheidende Element liegt hier in
der grundsatzlichen Ausrichtung auf dulere apostolische Tatigkeit. Eine
solche Perspektive fordert zugleich die bereits bestehenden Sakularinsti-
tute zu einer tiefen Besinnung und Revision ihrer konkreten Zielsetzungen
und deren praktischer Verwirklichung auf.





