
Weltdurchdringung und Gemeinschaftsleben 
in den Säkularinstituten 
Anna van Meer, Wien 

Vor 22 Jahren, während des Pontifikats Pius XII., erschien am 2. Februar 
die Apostolische Konstitution Provida Mater1, in der die Lebensform der 
Säkularinstitute kirchenrechtlich anerkannt wurde. Ein Jahr später wurde 
diese Konstitution ergänzt durch das Motu proprio Primo feliciter vom 
12. März 19482. Die Instruktion Cum sanctissimus vom 19. März 1948s 

sollte die Ausführung der in den beiden eben erwähnten Dokumenten 
niedergelegten Vorschriften in die richtige Bahn lenken. 

Das vom Zweiten Vatikanischen Konzil verabschiedete Dekret Perfectae 
caritatis (25. Oktober 1965)4 hat von neuem die amtliche Stellungnahme 
der Kirche gegenüber den Säkularinstituten bekanntgegeben. Und trotz- 
dem besteht in bezug auf diese Berufungsform noch immer eine gewisse 
Unsicherheit. 

Was ist ein Säkularinstitut? Die juristische Antwort auf diese Frage fin- 
det sich im Artikel I der Sondergesetzgebung in Provida Mater. Säkular- 
institute sind •Vereinigungen von Klerikern oder Laien, deren Mitglieder 
zur Erreichung der christlichen Vollkommenheit und zur vollen Ausübung 
des Apostolates sich in der Welt zu den Evangelischen Räten bekennen"5. 

Das ist allerdings eine Definition, die der Interpretation weiten Raum 
läßt. Die Verschiedenartigkeit der bereits anerkannten Säkularinstitute 
hat bewiesen, daß die konkrete Verwirklichung der hierin vorgelegten 
Wesenselemente dieser Berufung die verschiedensten Formen annehmen 
kann. Diese Erfahrung führte dazu, daß in den vergangenen Jahren inner- 
halb der Institute öfter unterschieden wurde zwischen •Säkularinstituten 
der Zusammenarbeit" (Instituts seculiers de collaboration) und •Säkular- 
instituten der Weltdurchdringung" (Instituts seculiers de penetration)6. 

1 AAS 39 (1947) 114-124. Die deutsche Übersetzung der Dokumente von 1947 bis 1948 
wird nach der Schrift Kirddiche Urkunden für die Weltgemeinschaften (Instituta saecu- 
laria), gesammelt von J. Beyer, Der neue Weg I, Einsiedeln 1963 geboten. Wir werden 
diese Schrift weiterhin unter der Abkürzung NW zitieren. 
2 AAS 40 (1948) 283-286. NW 42-53. 
3 AAS 40 (1948) 293-297. NW 54-67. 
4 AAS 58 (1966) 707. LThK, Das Zweite Vat. Konzil II, 287 f. 
5 AAS 39 (1947) 120. NW 28-29. 
• Vgl. die in Anm. 7 und 8 angegebenen Stellen. Weigand gebraucht nicht wörtlich die 
Ausdrücke •Säkularinstitute der Zusammenarbeit" oder •Säkularinstitute der Weltdurch- 



Anna van Meer 450 

Diese Unterscheidung scheint sich in erster Linie auf die verschiedene Art 
und Weise zu beziehen, in der die einzelnen Institute ihr Apostolat aus- 
üben: Säkularinstitute der Zusammenarbeit haben eigene Werke, Säku- 
larinstitute der Weltdurchdringung aber nicht7. Es kommt jedoch öfter 
vor, daß mit dieser Unterscheidung auch die Art des gemeinschaftlichen 
Lebens der Säkularinstitute verbunden wird8. Es lohnt sich daher zu unter- 
suchen, was die amtlichen Dokumente über die Säkularinstitute in bezug 
auf diese beiden Aspekte aussagen, um so ihr gegenseitiges Verhältnis 
kennenzulernen. 

Im vorhinein sei darauf hingewiesen, daß es nicht in erster Linie unser 
Ziel ist, der theologischen Tragweite dieser beiden Aspekte nachzugehen. 
Es handelt sich hier vielmehr um die Frage, welche konkreten Formen für 
diese Institute möglich und eventuell wünschenswert sind. Aus diesem 
Grund ist darauf verzichtet worden, auf jene Dokumente näher einzuge- 
hen, die für diese Aspekte zwar theologisch von Bedeutung sind, aber an 
den juridischen Normen der Säkularinstitute als solchen nichts verändern, 
so z. B. Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils über die Aufgaben 
des Christen, des Laien in der Welt. 

I. Die Eigenart der apostolischen Tätigkeit in den Säkularinstituten 

Die Gründungsdokumente der Säkularinstitute enthalten interessante Ein- 
zelheiten über die Eigenart der apostolischen Tätigkeit der Säkularinsti- 
tute. Wichtig erscheint hier vorerst ein Passus aus der Einführung von 
Provida Mater. An der Stelle, wo Pius XII. das Apostolatsgebiet dieser 
Institute gleichsam umreißt, schreibt er, daß die Säkularinstitute leicht 
eingesetzt und verwendet werden können, •um die Durchführung eines 
Lebens der Vollkommenheit stets und an allen Orten zu ermöglichen, um 
es in Fällen, in denen ein kanonisches Ordensleben unmöglich oder unzu- 
träglich ist, dennoch zugänglich zu machen, um die große christliche Er- 
neuerung der Familie, der Berufe, der ganzen bürgerlichen Gesellschaft 
durch die innige tägliche Berührung mit einem völlig und ganz der Heili- 
gung geweihten Leben zu fördern, zu den vielfältigen Aufgaben des Apo- 

dringung", spricht in Wirklichkeit aber von diesen •zwei Arten von Säkularinstituten", 
a. a. 0. 503 ff. 
7 Vgl. J. Beyer, in: Etudes sur les Instituts seculiers (abgekürzt zitiert mit EIS), Bd. II, 
Bruges 1964, 15, 160, 171, 192. Als •eigene Werke" werden hier offensichtlich betrachtet 
spezifische, öffentlich ausgeübte und organisierte Apostolatswerke unter Leitung des Insti- 
tuts. Siehe auch R. Weigand, Überlegungen zum künftigen Recht der Säkularinstitute, in: 
lus Sacrum, München 1969, 503. 
8 Siehe z. B. J. Beyer, in: EIS, 160, 171, 192. R. Weigand, a. a. O. 503. 



Gemeinschaftsleben in den Säkularinstituten 451 

stolats und zu Dienstleistungen an Orten, zu Zeiten oder unter Umstän- 
den, die Priestern und Ordensleuten untersagt oder unzugänglich sind"9. 

Die Einführung zu Primo feliciter vergleicht die Mitglieder der Säku- 
larinstitute u. a. mit einem •Sauerteig, gering zwar, aber wirksam, der 
immerfort und überall wirkt und in jeder Bevölkerungsschicht von zu- 
unterst bis zuoberst alles durchsäuert, jeden einzelnen und die Gesamtheit 
durch Wort, Beispiel und auf jede Weise zu erfassen und zu durchdringen 
trachtet, bis daß er die ganze Masse so durchformt hat und sie völlig in 
Christus durchsäuert ist"10. Konkretere Formulierungen findet man noch in 
Nummer II des Motu proprio. Bemerkenswert ist, daß Pius XII. hier be- 
tont, daß •die eigentümliche und besondere Art" der Säkularinstitute, 
•nämlich das welthafte Element, das die ganze Berechtigung ihres Daseins 
bildet, in allen Dingen zum Ausdruck kommen muß". Er führt aus: •Zwar 
ist am vollen Bekenntnis zur christlichen Vollkommenheit, das fest auf den 
Räten des Evangeliums beruht und den Wesenskern des Ordenslebens 
ausmacht, nichts abzustreichen", •die Vollkommenheit ist indes inmitten 
der Welt zu üben und zu bekennen. Sie muß mithin an das Leben in der 
Welt in allen Dingen, die erlaubt und mit den Aufgaben und Werken 
dieser Vollkommenheit vereinbar sind, angepaßt und damit in Einklang 
gebracht werden"11. 

Wichtig für unsere Untersuchung ist vor allem, daß für die Mitglieder 
von Säkularinstituten •das gesamte Leben, das durch das Bekenntnis zur 
Vollkommenheit gottgeweiht ist, zum Apostolat werden muß". Dieses 
Apostolat •muß in reiner Absicht, innerer Vereinigung mit Gott, groß- 
mütigem Vergessen des eigenen Ich und mannhafter Selbstverleugnung 
sowie aus der Liebe zu den Seelen immerfort und in heiliger Gesinnung 
ausgeübt werden, auf daß es nicht allein den inneren Geist erweise, der es 
beseelt, ihn selber vielmehr auch ständig nähre und erneuere". Dieses 
Apostolat, •das das gesamte Dasein in sich einbegreift", soll getreulich 
•nicht nur in der Welt, sondern gleichsam aus dem Innern der Welt her- 
vor ausgeübt werden, somit in Berufsformen, in Arbeitsweisen, Gestalten, 
Orten, Umständen, die dieser welthaften Daseinsweise angemessen 
sind"12. 

9 AAS 39 (1947) 118. NW 24-25. 
10 AAS 40 (1948) 284. NW 42-45. 
11 AAS 40 (1948) 284-285. NW 44-47. 
12 Hier halten wir uns nicht an die Übersetzung von NW, die den letzten Satz übersetzt 
mit •der welthaften Daseinsweise angemessen ist". Der lateinische Originaltext lautet: 
•Hie apostolatus Institutorum Saecularium non tantum in saeculo sed veluti ex saeculo, 
ac proinde professionibus, exercitiis, formis, locis, rerum adiunetis saeculari huic condi- 
tioni respondentibus, exercendus est fideliter" (^4^45 40 [1948] 285. NW 46-47). Es geht 
also um eine bestimmte welthafte Daseinsweise, jene, die hier für die Säkularinstitute 
vorgesehen ist, und nicht um irgendeine. 



Anna van Meer 452 

Das Zweite Vatikanische Konzil hat im Dekret Perfectae caritatis dies 
alles nur bestätigt. Zurückgreifend auf die Lehre in Primo feliciter erklärt 
es ausdrücklich, daß die Säkularinstitute ihren besonderen Charakter, d. h. 
den welthaften, zu bewahren haben, um das Apostolat •in der Welt und 
gleichsam von der Welt aus überall wirksam ausüben zu können"13. Es 
weist ebenfalls darauf hin, daß die Mitglieder sorgfältig geformt werden 
müssen, •um wirklich Sauerteig in der Welt zu sein zur Kraft und zum 
Wachstum des Leibes Christi"14. 

Es sei hier hingewiesen auf das Eigene, das diese Texte - vor allem jene 
aus Primo feliciter - enthalten und das vielleicht noch nicht genug zum 
Bewußtsein gekommen ist: Das Leben der Mitglieder von Säkular- 
instituten muß in Apostolat umgesetzt werden. Wir glauben, der Wahr- 
heit nahezukommen, wenn wir diese Worte und den eben gegebenen 
Kontext in folgender Weise interpretieren: Es handelt sich hier bestimmt 
nicht um ein Apostolat im Sinne einer Aktivität, eines •Surplus", sondern 
um ein Sein selber, eine tief christliche Existenz in der Welt und gleich- 
sam aus dem Innern der Welt hervor. Der Begriff Apostolat hat in unse- 
rer Zeit vielleicht einen allzu starken Beigeschmack einer direkten Aktion 
- um nicht zu sagen eines •Aktivismus" erhalten, um gut dafür geeignet zu 
sein, den wahrhaften Sinn eines derartigen Lebenszeugnisses zu vergegen- 
wärtigen. Dennoch haben die Säkularinstitute nur dieses Zeugnis abzule- 
gen. Ihr Apostolat wird infolgedessen mehr sein als eine bloße Aktion, viel 
mehr auch als nur ein freundschaftlicher Kontakt oder ein Wirken durch 
Berufstüchtigkeit. Es ist vielmehr ein Leben des Apostel-Seires und schließt 
all das mit ein, was ein christliches Menschenleben, ein Apostelleben um- 
faßt15. Es umfaßt einen freundlichen Kontakt, es umfaßt eine Berufstüch- 
tigkeit, es umfaßt vor allem aber eine innere Quelle der Einheit mit Gott, 
woraus alles andere zugleich hervorfließt und Kraft gewinnt. Es schließt 
als solches keine direkte Aktion aus, setzt diese aber auch nicht notwendi- 
gerweise voraus. Vor allem geht es um ein christliches Gegenwärtigsein 
und somit um ein Zeugnis des Laien inmitten der Laien16, wie kontradik- 
torisch dies auch klingen mag. - Rein äußerlich trägt dieses Anwesendsein 
keine anderen Kennzeichen als die einer tiefchristlichen Lebensführung. 

13 AAS 58 (1966) 707: •Ipsa instituta propriam ac peculiarem indolem, saecularem scili- 
cet, servent ut apostolatum in saeculo ac veluti ex saeculo, ad quem exercendum orta sunt, 
efficaciter et ubique adimplere valeant." 
14 Ebd. • ... ut revera fermentum sint in mundo ad robur et incrementum Corporis 
Christi." 
15 Es handelt sich um das ganze Leben (vgl. Primo feliciter, AAS 40 [1948] 285). Auch 
weiter wird im gleichen Dokument noch einmal wiederholt: •dieses Apostolat, das das 
gesamte Dasein in sich einbegreift". 
18 Wir beschäftigen uns hier in diesem Aufsatz nicht eigens mit Priesterinstituten, obwohl 
die angegebenen Grundsätze auch auf sie anwendbar sind. 



Gemeinschaftsleben in den Säkularinstituten 453 

Wesentlich für dieses Apostolat ist, daß es ausgeübt wird in der Welt 
und gleichsam aus dem Innern der Welt hervor. Die konkrete Bedeutung 
dieser Worte wird sofort deutlich in ihrem Kontext: es soll ausgeübt wer- 
den in den Berufen, Aktivitäten, Formen, an Plätzen und in Umständen, 
die dieser welthaften Daseinsweise entsprechen. Damit ist die Verbindung 
zum erwähnten Text aus Provida mater hergestellt, in dem auf die •große 
christliche Erneuerung der Familie, der Berufe, der ganzen bürgerlichen 
Gesellschaft durch die innige tägliche Berührung mit einem völlig und 
ganz der Heiligung geweihten Leben" hingewiesen wird. So wird deut- 
lich, daß das Apostolat der Säkularinstitute einen vollen Einsatz in der 
zeitlichen Ordnung bedeutet, der zugleich ein Zeugnis tief christlichen 
Lebenssinnes ausstrahlen muß. Es vollzieht sich innerhalb der Familien, 
der Berufe und innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft und verwirklicht 
also voll und ganz die Weltdurchdringung in Christus, von der in den 
päpstlichen Dokumenten wiederholt gesprochen wird17. 

In diesem Sinne kann von •penetration", Weltdurchdringung, gespro- 
chen werden18. Dabei geht es nicht nur um ein Durchdringen von Kreisen, 
die der Kirche gleichgültig oder feindlich gegenüberstehen, sondern um 
ein Anwesend-Sein in allen Milieus der menschlichen Gesellschaft. 

So ist es offensichtlich auch gemeint: Pius XII. spricht sowohl von einer 
christlichen Erneuerung der Familien, der Berufe und der bürgerlichen 
Gesellschaft als auch von einem Durchdringen in Orten oder unter Um- 
ständen, die Priestern und Ordensleuten untersagt oder unzugänglich 
sind19. 

II. Die Vorschriften bezüglich des Gemeinschaftslebens 

Wenn man die Vorschriften bezüglich des Gemeinschaftslebens in den 
Säkularinstituten untersucht, wird zunächst deutlich, daß dies kein Ge- 
meinschaftsleben im kanonischen Sinne sein kann. 

Schon bei der ersten Beschreibung der Säkularinstitute in Provida Mater 
wird angedeutet, daß sie das ordensmäßige Gemeinschaftsleben nicht 
haben20. Ein wenig später wird auf die Schwierigkeiten und Gefahren hin- 

17 Provida Mater nennt die Säkularinstitute ausdrücklich ein •instrumentum valde oppor- 
tunum penetrationis", ein sehr geeignetes Instrument für die Durchdringung (AAS 39 
[1947] 118. NW 22-23). Vgl. auch die Bildsprache: Licht, Salz und besonders Sauerteig in 
der Einleitung zu Primo feliciter in ihrem Kontext {AAS 40 [1948] 284. NW 42-45). Und 
der oben erwähnte Text aus Perfectae caritatis (siehe oben Anm. 13). 
18 Wir verwenden hier absichtlich das Wort •Apostolat" nicht wegen des oben erwähnten 
Beigeschmacks von Aktivismus. 
19 Provida Mater, AAS 39 (1947) 118. NM 24-25. 
2» AAS 39 (1947) 118. NW 22-23. 



Anna van Meer 454 

gewiesen, die in der Vergangenheit nicht selten aus der Tatsache entstan- 
den sind, daß ihnen die Hilfe des gemeinsamen Lebens fehlte21. 

Die Sondergesetzgebung für die Säkularinstitute selber erklärt, daß 
diese Institute ihren Mitgliedern das gemeinsame Leben oder das Wohnen 
unter dem gleichen Dach nach den Forderungen des kirchlichen Gesetz- 
buches (ad normam canonum) (cc 487 ff. und 673 ff.) nicht zur Pflicht 
machen22. Zugleich schreibt dieselbe Gesetzgebung aber auch vor, daß alle 
Säkularinstitute im Ausmaß der Notwendigkeit und Nützlichkeit ein oder 
mehrere Gemeinschaftshäuser haben müssen, die dienen können als Un- 
terkunft für die Leitung des Säkularinstitutes, als Ausbildungshaus und 
als Verbleib für Mitglieder, die wegen Krankheit oder anderer Umstände 
nicht für sich selbst sorgen können oder für jene, für die es besser ist, nicht 
zu Hause oder bei anderen privat zu wohnen23. 

Auch die Instruktion Cum Sanctissimus kommt auf die Frage des ge- 
meinsamen Lebens zu sprechen. Unter den Kriterien, die dort aufgezählt 
werden, um festzustellen, ob eine Vereinigung wirklich die Natur eines 
Säkularinstituts besitzt, wird auch die Frage angeführt, ob und unter wel- 
chem Titel sie die von Provida Mater vorgeschriebenen Gemeinschafts- 
häuser für die dort aufgezählten Zwecke hat oder zu haben versucht und 
ob dasjenige vermieden wird, was mit der Natur und dem Ziel eines Säku- 
larinstituts nicht vereinbar ist, so z. B. ein gemeinsames Leben, das äußer- 
lich die Form des Gemeinschaftslebens der Ordensleute oder ihnen Gleich- 
gestellter annimmt (Tit. XVII, L. II, C. I. C.)24. 

Diese Vorschriften sind deutlich: Es ist für die Säkularinstitute eine 
Form des Gemeinschaftslebens möglich, in beschränktem Ausmaß sogar 
vorgesehen. Ausgeschlossen bleibt nur das Kommunitätsleben der Ordens- 
leute. Daraus kann man vorerst ableiten, daß Pius XII., wenn er in Pro- 
vida Mater unter anderem die innige tägliche Berührung mit Familien 
erwähnt, dies nicht so meinte, als müßten die Mitglieder der Säkularinsti- 
tute notwendigerweise weiter im eigenen Familienkreis leben. Diese Form 
ist sicherlich vorgesehen und eingeschlossen, sie ist jedoch nicht die einzige 
Form für ein Säkularinstitut. Übrigens ist bemerkenswert, daß Primo feli- 
citer, das die Orte und Umstände aufzählt, wo das Apostolat in der Welt 
und gleichsam aus dem Innern der Welt hervor ausgeübt werden soll, die 
Familie nicht erwähnt25. 

21 Ebd. NW 24-25. 
22 Lex peculiaris, Art. II § 1, in AAS 39 (1947) 120, NW 28-29. Siehe auch Art. III § 4, in 
AAS 39 (1947) 122. NW 32-33. 
23 Lex peculiaris, Art. III § 4, in AAS 39 (1947) 122. NW 32-35. 
24 Cum Sanctissimus, Nr. 7, c und d, in AAS 40 (1948) 296. NW 62-63. 
25 AAS 40 (1948) 285, NW 46-47 (vgl. Anm. 12). 



Gemeinschaftsleben in den Säkularinstituten 455 

Die Frage, um die es wirklich geht, lautet anders. Warum legt 
Pius XII. so großen Wert auf Gemeinschaftshäuser für Säkularinstitute, 
daß er deren Besitz sogar zur Pflicht macht? Warum läßt er den Säkular- 
instituten in bezug auf Gemeinschaftsleben so große Freiheit, daß er in 
dieser Frage die Trennungslinie zwischen ihnen und den Ordensleuten 
nur im Nicht-Wohnen unter einem gleichen Dach ad normam canonum 
zieht? Warum hebt der Papst, der in Provida Mater selbst den Wirkungs- 
bereich der Säkularinstitute in den Familien, in den Berufen und in der 
bürgerlichen Gesellschaft durch die innige tägliche Berührung dieser 
Lebensbereiche mit Menschen, deren Leben ganz der Heiligung geweiht 
ist, vorsieht und in Primo feliciter ein Apostolat in der Welt und gleich- 
sam aus dem Innern der Welt hervor fordert, in diesem Motu proprio die 
Bestimmungen über Gemeinschaftshäuser aus Provida Mater nicht auf? 

Vorerst wollen wir darauf hinweisen, daß Pius XII. nicht im strengen 
Sinne vorschreibt, sondern eher feststellt, daß die Säkularinstitute ihren 
Mitgliedern kein Gemeinschaftsleben ad normam canonum auferlegen. 
Artikel II § 1 und Artikel III § 4 der Lex peculiaris sind diesbezüglich 
unmißverständlich26. Hier wird die Grenze gezogen; sie wird aber gezogen 
aufgrund eines bestehenden Zustandes. Außerdem können die verschie- 
denartigen Zielsetzungen, die den Gemeinschaftshäusern zuerkannt wer- 
den, nach drei Prinzipien gruppiert werden: 1. die Instandhaltung und das 
gute Funktionieren der Institute, 2. die Ausbildung und Weiterbildung 
der Mitglieder für ihre Aufgabe und 3. das Aufnehmen jener Mitglieder, 
für die es wegen Krankheit, Alter oder anderer Umstände als notwendig 
erscheint. 

Besonders auf Punkt zwei sei hier näher eingegangen. Wir leben in 
einer Periode der Kirchengeschichte, in der wahrscheinlich mehr denn je 
auf die Ausbildung und Weiterbildung all derer Nachdruck gelegt wird, 
die sich zu einem Leben nach den evangelischen Räten bekennen27. Muß 
sich diese Ausbildung und Vertiefung aber nicht ein ganzes Leben hin- 
durch vollziehen in ununterbrochener Wechselwirkung zwischen dem, was 
äußere Umstände herantragen und der inneren Einstellung, aus der her- 
aus man die Antwort gibt? Ist es notwendig, hier noch hinzuweisen auf 
den großen Wert, die Möglichkeit zu haben, täglich zurückzukehren zur 
Quelle, zu Gebet und Einkehr in einer Gemeinschaft von Gleichgesinnten? 
Provida Mater spricht in der Einleitung von den Schwierigkeiten und 
Gefahren, die in der Vergangenheit nicht selten daraus entstanden sind, 
daß unter anderem die Hilfe des gemeinsamen Lebens in diesen Institu- 

2« Siehe Anm. 22. 
27 Siehe z. B. Perfectae caritatis, Art. 11 und Art. 18. 



Anna van Meer 456 

ten fehlte. Die Vorschrift über die Gemeinschaftshäuser sowie die vielen 
Möglichkeiten, die für Formen des Gemeinschaftslebens für Säkularinsti- 
tute offengelassen sind, erscheinen als eine Antwort auf diese Schwie- 
rigkeiten. Es bleibt aber trotzdem die Feststellung von Artikel II § I der 
Lex peculiaris: Die Säkularinstitute machen ihren Mitgliedern das Ge- 
meinschaftsleben oder das Wohnen unter dem gleichen Dach ad normam 
canonum nicht zur Pflicht. 

III. Apostolat der Weltdurchdringung und Gemeinschaftsleben 

Betrachtet man die Säkularinstitute so wie sie heute sind und wie sie sich 
entwickelt haben, ist festzustellen, daß man sowohl in der Art ihrer apo- 
stolischen Wirksamkeit als auch in den Formen ihres Gemeinschaftslebens 
größter Verschiedenartigkeit begegnet28. Allzu oft besteht jedoch die Nei- 
gung, diese beiden Aspekte nicht getrennt voneinander zu sehen. Es ist 
jedoch wichtig, sie klar voneinander zu unterscheiden und ihr gegenseiti- 
ges Verhältnis zu untersuchen. 

Die Ausführungen der päpstlichen Dokumente über die Art der aposto- 
lischen Wirksamkeit der Säkularinstitute skizzieren ein Ideal, das deutlich 
und klar umschrieben ist. Nirgends werden eigene Werke ausdrücklich 
verboten, das skizzierte Bild des Apostolates der Weltdurchdringung 
schließt sie jedoch praktisch aus. Die Vorschriften, die dieselben Doku- 
mente über das Gemeinschaftsleben geben, gehen von einem ganz ande- 
ren Standpunkt aus. Dort, wo für die apostolische Wirksamkeit ein Ideal 
vorgehalten wird, das immer weiter führen kann, wird bezüglich des Ge- 
meinschaftslebens eine Grenze gesetzt, die nicht überschritten werden soll. 
Das kanonische Gemeinschaftsleben ist ausgeschlossen. Gemeinschafts- 
häuser sind vorgesehen. Die Vorschriften über diese Häuser sind zwar 
nicht so bindend, daß keine Ausnahme möglich wäre. Sie stellen aber ein 
Prinzip dar, das offensichtlich aus einer Erfahrung entstanden ist, der Er- 
fahrung nämlich mit den Gefahren und Schwierigkeiten aufgrund eines 
fehlenden Gemeinschaftslebens, von der im einleitenden Teil in Provida 
Mater die Rede ist29. Man kann nicht schweigend an diesem Prinzip vor- 
übergehen. Es scheint jedoch, daß hier von einer Minimumgrenze ausge- 
gangen wird, die weiter - wie schon dargelegt - die größte Freiheit ge- 
währt, während die Ausführungen über die apostolische Wirksamkeit auf 

28 Für konkrete Angaben über einzelne Institute vgl. H. A. Timmermann, Die Welt- 
gemeinschaften im deutschen Sprachraum (Der neue Weg, Bd. II), Einsiedeln 1963, 13-19. 
J. Beyer, Les Instituts seculiers, Paris 1954, 367-400. Audi Pius XII. erwähnte schon die 
bereits große Verschiedenheit der zur Zeit von Provida Mater existierenden Institute in 
der Einleitung zu dieser Apostolischen Konstitution AAS 39 (1947) 119. NW 26-27. 
29 Siehe oben. 



Gemeinschaftsleben in den Säkularinstituten 457 

einem maximalen Auftrag ausgerichtet sind, eine maximale Ausrichtung 
nämlich auf Weltdurchdringung in christlicher Präsenz. Bestimmend für 
ein Säkularinstitut erscheint infolgedessen nicht das Kriterium des ge- 
meinschaftlichen Lebens, unter Ausschluß der kanonischen Form, sondern 
- zusammen mit dem Aspekt der Ganzhingabe an Gott - das des Ausge- 
richtetseins auf eine Durchdringung der Welt. 

Diese Auffassung stimmt völlig überein mit der Einteilung im Dekret 
Perfectae caritatis, das unterscheidet zwischen Instituten, die ausschließ- 
lich auf Kontemplation ausgerichtet sind, Instituten, die sich Apostolats- 
werken widmen und Säkularinstituten30. Das unterscheidende Kriterium 
zwischen den zwei letzteren basiert offensichtlich auf dem Ausüben oder 
Nichtausüben eines öffentlichen und organisierten Apostolats31. Das heißt, 
für die Säkularinstitute gilt das Kriterium der grundsätzlichen Ausrich- 
tung auf das anonyme Anwesendsein in allen Milieus32. 

Dieser Auftrag zur Durchdringung aller Weltbereiche schließt aber kei- 
neswegs jede Form von Gemeinschaftsleben aus. Die Praxis hat auch ge- 
zeigt, daß nicht wenige Säkularinstitute eine Form gemeinsamen Lebens 
angenommen haben. Nicht alle unter ihnen beschränken sich auf das 
Apostolat der Weltdurchdringung33. Das besagt aber nicht, daß gemein- 
sames Leben und Weltdurchdringung, wie bereits angedeutet, unverein- 
bar sind. Behindert etwa eine gesunde Art von Gruppenarbeit den Welt- 
durchdringungsauftrag? Wenn zwei oder drei Mitglieder eines Säkular- 
institutes, die in verschiedenen Berufen arbeiten, irgendwo zusammen- 
wohnen, ohne daß ihre Zugehörigkeit zu einem Säkularinstitut in ihrem 
Arbeitsbereich bekannt ist, wird dann allein durch die Tatsache ihres Zu- 
sammenwohnens das anonyme Apostolat unmöglich? Im Gegenteil! Wer 
die Lage der Kirche und der Welt nüchtern zu betrachten wagt, weiß, daß 
die eigentliche Weltdurchdringung, das Bewältigen des Alltags aus einem 
wahrhaft christlichen Geist, in jedem Milieu enorme Anforderungen stellt. 
Er kennt den Wert einer stetigen Rückkehr zum Quell in einer echten 

30 In lateinischer Sprache: •Instituta quae integre ad contemplationem ordinantur"; •in- 
stituta ... variis apostolatus operibus dedita"; •instituta saecularia." Siehe Perfectae 
caritatis, Art. 7, 8, 11. 
31 Deswegen wird die Form der •societas apostolica" auch nie verwendbar sein für ein 
Säkularinstitut mit Weltdurchdringungsauftrag, wenn und insofern diese Form basiert ist 
oder basiert sein könnte auf der Ausübung eines öffentlichen Apostolates. Siehe über die 
•societas apostolica" u. a. J. Beyer, Les Societes de vie commune, in: Gregorianum 48 
(1967) 747-760. Siehe auch R. Weigand, a.a.O. 504-506, der den Ausdruck •instituta 
apostolica" gebraucht. 
32 Wir sagen •grundsätzlich". Es ist klar, daß im heutigen Kirchenbild die Grenzen zwi- 
schen den unterschiedlichen Ausrichtungen nicht allzu scharf gezogen werden dürfen, damit 
der Buchstabe des Gesetzes den Geist nicht töte ... Es handelt sich hier um die grundsätz- 
liche Einstellung, die die Grundlage der Berufung in ihrer reinen Form darstellt. 
33 Für mehr Einzelheiten vgl. u. a. die Anm. 28 zitierten Werke. 



Anna van Meer 458 

Gemeinschaft von Gleichgesinnten. Ist es daher sinnlos, um die gestellte 
Aufgabe besser erfüllen zu können, Zellen zu schaffen, die eine Oase des 
Friedens, der Einheit und der brüderlichen Liebe sind? Hat nicht die Er- 
fahrung gezeigt, daß manche Institute, deren Mitglieder allein leben, nicht 
fähig waren, ihre Aufgabe in einem antiklerikalen oder entchristianisier- 
ten Milieu auf die Dauer durchzuhalten, während dies Instituten mit For- 
men gemeinsamen Lebens in kleinen Gruppen möglich war? 

Von Bedeutung scheint uns jedoch der Standpunkt zu sein, der einer sol- 
chen Betrachtungsweise zugrunde liegt: Das Gemeinschaftsleben eines 
Säkularinstitutes muß immer so gestaltet sein, daß es in Dienst und Funk- 
tion seines eigentlichen Auftrags steht. Das bedeutet, daß alle äußeren 
Formen so dynamisch und anpassungsfähig sein sollen, daß es möglich 
wird, sich in jedes Milieu einzuleben, ohne dadurch dem christlichen Cha- 
rarakter des gemeinsamen Lebens Abbruch zu tun. Während also die Na- 
tur der Säkularinstitute gewisse Formen des gemeinsamen Lebens zuläßt 
und verlangt, daß der Gemeinschaftsgeist gepflegt wird, verbietet sie 
lediglich das Leben unter gleichem Dach nach den Normen des kirchlichen 
Gesetzbuches, d. h. das •materielle" Gemeinschaftsleben der Ordensleute. 

In den Säkularinstituten wird das Gemeinschaftsleben einerseits formal 
bestimmt durch die Zugehörigkeit zu ein und demselben Institut, die Aus- 
bildung in der gleichen Spiritualität und nach denselben Konstitutionen 
und schließlich durch die gemeinsame Anerkennung der Leitung dieses 
Institutes, anderseits materiell durch die Forderungen des Auftrags sel- 
ber. Dieser Auftrag verlangt, daß man im Glauben und in der Hingabe 
an Gott stark stehe. Hier zeigt sich wiederum der Wert und die Zweck- 
mäßigkeit einer Gruppe, die fähig ist, aus dem Geist der Berufung heraus 
in ihrem Gemeinschaftsleben nebensächliche Elemente von wesentlichen zu 
unterscheiden. •Ein neues Gebot gebe ich euch: Liebet einander, so wie ich 
euch geliebt habe" (Jo 13,34), alle äußeren Dinge können wegfallen 
oder hinzutreten. Es kann also Güter- und Wohngemeinschaft bestehen, 
wenn es dem Leben der Mitglieder in Hingabe an Gott und den Mitmen- 
schen förderlich ist und somit auch ihren eigentlichen Auftrag zur Durch- 
dringung der Welt in den verschiedensten Milieus realisieren hilft. 

Die Lex peculiaris hat dem gemeinsamen Leben in den Säkularinstitu- 
ten so weiten Raum gelassen, daß nur das materielle ordensmäßige Ge- 
meinschaftsleben ausgeschlossen wurde. Indem sie feststellte, daß die 
Säkularinstitute ihren Mitgliedern das Wohnen unter dem gleichen Dach 
ad normam canonum nicht auferlegt, hat sie zugleich anerkannt, daß es 
Vereinigungen gab, denen das Statut eines Säkularinstitutes zukam oder 
zugesprochen werden konnte, auch wenn sie bestimmte Formen gemein- 
34 Siehe in dieser Hinsicht besonders CIC, c. 594, 606, 638, 644. 



Gemeinschaftsleben in den Säkularinstituten 459 

samen Lebens hatten bzw. haben sollten. Diese wurden nicht verboten. 
Doch ließ die Lex peculiaris den einzelnen Säkularinstituten die Möglich- 
keit offen, dem inneren und äußeren Wachstum ihrer Berufung entspre- 
chend, ihre Lebensformen in diesem Punkt selbst zu bestimmen und sie in 
Einklang mit den je eigenen Zielsetzungen zu verwirklichen. Dies jedoch 
nicht, um klösterliche Formen nachzuahmen, sondern um so besser in der 
Welt von heute anwesend sein zu können, ohne den Gehalt der Gottbezo- 
genheit zu vernachlässigen. Es ist also den einzelnen Instituten selbst über- 
lassen, die ihnen gemäßen Formen gemeinsamen Lebens zu bestimmen. 

Bedeutet dies alles, daß wir a priori Säkularinstitute mit gemeinschaft- 
lichem Leben verteidigen? Wir respektieren die Eigenheit einer jeden 
Berufung, wünschen aber zugleich, daß auch jede Berufung in ihrer Eigen- 
heit anerkannt wird, so auch die Säkularinstitute mit einem gewissen ge- 
meinsamen Leben, unter der Bedingung, daß sie den Forderungen und 
Zielsetzungen der amtlichen Dokumente entsprechen. Diese sind weit ge- 
nug formuliert, um der Entwicklung eines jeden Institutes Raum zu lassen. 

Zusammenfassend kann man sagen: die amtlichen kirchlichen Doku- 
mente über die Säkularinstitute stellen für die apostolische Tätigkeit die- 
ser Vereinigungen ein Ideal vor, das voll und ganz ausgerichtet ist auf eine 
Weltdurchdringung in christlicher Präsenz. Dieselben Dokumente sprechen 
diesen Instituten ein gewisses Gemeinschaftsleben zu und legen es ihnen in 
beschränktem Maße sogar auf. Ausgeschlossen ist nur das kanonische Kom- 
munitätsleben. Dies beweist, daß für das spezifische Element der Säkular- 
institute von den beiden hier behandelten Aspekten nicht das Gemein- 
schaftsleben bestimmend ist, sondern das der Weltdurchdringung. Das Ge- 
meinschaftsleben darf daher nur in Funktion dieses Auftrags gesehen wer- 
den. Fördert das gemeinsame Leben ihn, dann kann es bleiben. Schadet es 
diesem Auftrag, dann muß es geändert oder aufgegeben werden. 

Eine solche Auffassung von gemeinsamem Leben setzt eine Form von 
echtem Gruppenleben voraus, die nicht klösterlich ist, jedoch voll und ganz 
auf das wesentliche Element ausgerichtet bleibt: nämlich die gegenseitige 
Unterstützung der Mitglieder in der Verwirklichung ihrer Berufung. 

Diese Perspektive stimmt völlig überein mit der Einteilung im Dekret 
Perfectae caritatis, das unterscheidet zwischen Instituten, die ausschließ- 
lich auf Kontemplation ausgerichtet sind, Instituten, die sich Apostolats- 
werken widmen und Säkularinstituten oder Instituten der Weltdurchdrin- 
gung im oben erwähnten Sinne. Das unterscheidende Element liegt hier in 
der grundsätzlichen Ausrichtung auf äußere apostolische Tätigkeit. Eine 
solche Perspektive fordert zugleich die bereits bestehenden Säkularinsti- 
tute zu einer tiefen Besinnung und Revision ihrer konkreten Zielsetzungen 
und deren praktischer Verwirklichung auf. 




