AUSDEMLEBEN DER KIRCHE

Die Sorge der Kirche um die beschaulichen Orden

Zur Instruktion der Religiosenkongregation , Venite seorsum*

Vor kurzem ist eine Instruktion der Religiosenkongregation ,Uber das kon-
templative Leben und die Klausur der Nonnenkloster® herausgekommen. Sie ist
datiert vom 15. August 1969, dem Fest der Aufnahme Mariens in den Himmel,
an dem durch Jahrhunderte hindurch (das Mefiformular vor der Dogmatisie-
rung des Festgeheimnisses im Jahre 1950 stammte aus dem 7. Jahrhundert) die
Perikope von Maria und Martha (Lk 10, 38-42), die Magna Charta der kirch-
lichen Uberlieferung fiir das beschauliche Leben, verkiindet wurde. Der grofite
Teil der Instruktion ist der Rechtfertigung bzw. der Sinnerhellung des beschau-
lichen (vor allem weiblichen) Ordenslebens mit seiner strengen Zuriickgezogen-
heit von der Welt sowie seiner Bedeutung fiir das Leben und die Sendung der
Kirche gewidmet; in einem Schluflteil werden dann die Klausurbestimmungen
der kontemplativen Nonnenkldster neu festgesetzt. Man hat sich dariiber gewun-
dert, dafl in diesem Dokument vorzeitig neues, allgemein giiltiges Recht geschaf-
fen worden ist (Art. 17), obwohl es seit dem Konzil eine eigene Kommission fiir
die Revision des Kirchenrechts gibt und man daran zweifeln kann, ob den in den
Ausfithrungsbestimmungen zum Ordensdekret ,Perfectae caritatis® fiir Nonnen-
kloster vorgesehenen ,zeitweiligen Erprobungen hinsichtlich der Observanzen®
(Art. 10) schon geniigend Raum gegeben wurde. Es war wohl die Sorge um die
»Reinerhaltung® des kontemplativen weiblichen Ordenslebens in der so stiirmi-
schen Entwicklung, von der die Orden seit Jahren erfafit sind, die der Kongrega-
tion einen madglichst baldigen Abschluf der Zeit des Experimentierens und der
Unsicherheit ratsam erscheinen lief. Man wuflte, daf schon seit gut zwei Jahren
eine kleine Kommission von (meist romischen) Ordensoberen und Experten (nur
von Ménnern, versteht sich!) bestellt worden war, die dariiber beraten sollte, wie
die in Artikel 16 des Ordensdekrets angeordnete Anpassung der Klausur der
beschaulichen Nonnenkloster ,an die zeitbedingten und ortlichen Umstinde®
durchzufithren sei, welche zeitgemiflen Anderungen gegeniiber dem bisherigen
Kirchenrecht (CIC cc 600-603; Apost. Konstitution ,Sponsa Christi“; Instruk-
tionen ,Inter praeclara“ und ,Inter cetera“) empfohlen werden kénnten, ohne
dafy dadurch Wesen und Aufgabe der kontemplativen Berufung im Sinne der
Uberlieferung gefihrdet wiirden. Die Treue zu dieser Berufung schien nimlich
den Initiatoren und den meisten Mitgliedern der genannten Kommission mit der
strengen, durch keinerlei Konzessionen aufgeweichten Klausur zu stehen und zu
fallen. Sie konnten sich dafiir nicht nur auf eine lange Tradition, sondern auch
auf das Ordensdekret des Konzils (Artikel 7; 16) und seine Ausfithrungsbestim-
mungen (Artikel 10;30-31) berufen. Die Nonnenkldoster selbst waren vorher



Aus dem Leben der Kirche 461

iiber ihre entsprechenden Ansichten und Wiinsche befragt worden (ob in genii-
gend sinnvoller und wirksamer Weise, wird von vielen, auch von den Nonnen
selbst, bezweifelt, ja geradezu geleugnet).

Das Ergebnis dieser verschiedenen Vorarbeiten liegt nun vor. Der Religiosen-
kongregation (scit einiger Zeit genauer: der Kongregation fiir Ordensleute und
Sakularinstitute) oblag die letzte Entscheidung. Sie zeichnet darum auch ver-
antwortlich. Das Echo auf die Instruktion ist, soweit man hort, nicht gut. Es hat
Proteste gegeben, einmal wegen der Setzung von neuem, allgemein gilltigem
Recht, ohne dafl geniigend Fachleute, vor allem aber dic auswirtigen Mitglieder
der Religiosenkongregation konsultiert worden seien, und ohne eine echte, ent-
scheidende Mitwirkung der Nonnen selbst, die es doch betrifft; zum andern
wegen einer zu engen und unterschiedslosen Regelung, die ebenso fiir grofie
monastische Abteien gilt wie fiir kleine Konvente von Karmelitinnen und Klaris-
sinnen und sich nicht viel von der bisherigen Regelung unterscheidet. Einer echten
Weiterentwicklung der kontemplativen Orden ist kaum Spielraum gegeben.
Wird sich darum die Instruktion auf die Dauer durchsetzen? Wird sie iiberhaupt
dem Wesen und der Aufgabe der kontemplativen Berufung in Kirche und Welt
von heute, entsprechend unserem Stand der theologisch-spirituellen Reflexion
solcher Berufung sowie der leib-seelischen Situation des heutigen Menschen ge-
recht? Wir méchten an beidem ernste Zweifel anbringen, und jedenfalls cine
Reihe von Fragen aufwerfen, die sowohl von theologischer wie von institutionel-
ler Bedeutung fiir die kontemplativen Orden sein diirften.

Beginnen wir mit der Konzeption des kontemplativen Ordenslebens, seines
Wesens und seines Ziels, wie sie der Instruktion zugrunde liegt. Die Kernthese ist
diese: Die Einsamkeit, die Zuriickgezogenheit von der Welt, die Wiiste sind der
bevorzugte Ort der Gottesbegegnung und Gotteserfahrung. Das zeigt die Ge-
schichte, das lehrt aber auch die eigene Erfahrung: ,Die Wiiste und der einsame
Berg waren die Stitten, an denen Gott den Menschen Verborgenes offenbarte
(vel. Gen 32,25-31; Ex 3; 24,1-8; 34,5-9; 1 Kg 19,8-13; Lk 2,7-9; Mt 17,
1-8); Stitten, an denen sich Himmel und Erde begegnen, an denen durch Christi
Gegenwart die Welt ans ausgedorrter Erde wieder zum Paradies wird (vgl.
Mk 1, 13)“1, Der Grund dafiir scheint eindeutig: Einsamkeit und Schweigen zie-
len ,auf die Beseitigung all dessen, was die Seele in Zwiespalt bringen kénnte®,
und verhelfen dazu, ,die gesammelte Kraft der durch Einheit ausgezeichneten
Person zu erlangen, sich Gott besser zu widmen und fir ihn vollkommener frei
zu sein“2. Sie ermdglichen ,den Titigen, in sich selbst Einkebr zu halten und bei
sich zn verweilen, die aufkeimenden Tugenden mit allem Eifer zu vervollkomm-
nen und von den Friichten des Paradieses froh zu zehren. Hier erhdlt man das
Auge, durch dessen lanteren Blick der Brautigam von Liebe verwundet wird und
mit dem man Gott rein und ungetriibt schaut. Hier gibt man sich preisend tatiger
Ruhe hin und rubt man in gelassener Tétigkeit. Hier schenkt Gott scinen Strei-
tern fiir die Mithe des Kampfes den erschnten Lohn, den Frieden, den die Welt

1 Venite seorsum® IIL.
2 Ebd. II.



Aus dem Leben der Kirche 462

nicht kennt, und Freude im Heiligen Geist . .. Das ist der beste Teil, den Maria
erwahlt hat und der ihr nie genommen wird“3.

Die Gotteserfahrung, die hier ersehnt und erstrebt wird, ist eine unmittelbare,
nicht mehr durch die Welt, ihre Bilder und Begriffe vermittelte. Sie ist Erfahrung
des sich selbst mitteilenden Gottes im Heiligen Geist. Darum muf§ der Umgang
mit der Welt und ihren Angelegenheiten, miissen den Menschen zu schr beschif-
tigende und affizierende Titigkeiten, nicht zuletzt auch dufleres Apostolat, um
»des ausschlieflichen und totalen Gott-Suchens“ willen* méglichst gemieden wer-
dens. Darum das Bild der Wiiste, das zugleich anzeigt, daf} ein solches Leben in
die Zone des Kampfes (gegen dic Damonen) und des Todes fithrt, Schmerz und
Dunkel erfahren 14ft, ehe neues Licht aufscheint und die Seele erfllt. Solche
Priifung ist Anteilnahme an der Verlassenheit, am Sterben Christi und wieder-
holt in immer neuer Weise den Auszug des alttestamentlichen Bundesvolkes aus
dem Land der Knechtschafts, um eben so aber auch schon ,eine Anndherung an
das himmlische Jerusalem, eine Vorwegnahme der zum Ziel gelangten Kirche®7
zu sein.

Ahnlich wie hier, hatten vor einigen Jahren schon jene Mdnche, die sich aus
Sorge um die wachsende Infragestellung ihrer Lebensweise durch die heutige
Zeit, an die erste Romische Bischofssynode 1967 gewandt hatten, Sinn und Ziel
des kontemplativen Ordenslebens gekennzeichnet und gerechtfertigts. Sie be-
schrieben noch genauer, als es in der Instruktion geschieht, das Eigentimliche der
kontemplativen (mystischen) Gotteserfahrung, in der Gott als das dunkle, unaus-
sprechbare Geheimnis, ,jenseits von Worten und Ideen®, begegnet. Sie driickten
die Uberzeugung aus, dafl ihre Lebensweise in Einsamkeit und Schweigen, in der
Zauriickgezogenheit von der Welt, solche Erfahrung besonders begiinstige, dafl
sie darum einen besonderen Dienst hitten in der Kirche und fiir die Welt, der
nicht nur darin bestiinde, ganz allgemein auf den transzendenten Gott und die
ewigen Giiter hinzuweisen, sondern stellvertretend fiir viele die Gottesnot und
Gottferne unserer Tage zu erleiden, um so auch den Gott der Erlésung, des lie-
benden Dialogs glaubhaft bezeugen zu kénnen.

Mit all dem wird in der Tat auf etwas hingewiesen, was fir die gegenwirtige
Glaubenssituation von hochster Bedeutung ist. Viele Christen sind im Glauben
angefochten, weil Gott ihnen ungreifbar geworden ist und als abwesend, ja als
unwirklich empfunden wird. Das, worauf ihr Glaube griindete, hat sich in vielen
Fillen als briichig erwiesen; es trigt in der heutigen rationalisierten und techni-
sierten Welt nicht mehr. So ist ein heimlicher Zweifel iiber sie gekommen, ob es

3 Bruno Carth. ad Radulphum 6 (Sources chrétiennes 88, S. 70); zitiert in , Venite seor-
sum*® 1L

4 Tota eorum vita, propter inquisitionem Dei solam prorsus ac totam, nihil aliud est
quam iter ad coelestem Jerusalem et anticipatio Ecclesiae eschatologicae in possidendo et
contemplando Deo defixae“, , Venite seorsum® V.

5 A saeculi negotiis seiunctio®, , Venite seorsum Einleitung.

¢ Ebd. 1.

7 Vgl. Anm. 4.

8 Der Text des Briefes in: ,Geist und Leben“ 40 (1967) 459-462.



Aus dem Leben der Kirche 463

iiberhaupt den bisherigen Gott gebe, und dieser Zweifel sitzt tief. Da ist es hilf-
reich, wenn man von Minnern des Gebetes weifl, dafl sie im Grunde die gleiche
Erfahrung machen, uns aber zugleich belehren, dafl solche Erfahrung legitim se
und von jedem Christen gemacht werden miisse, um zu einer reineren, gelduter-
ten Gotteserkenntnis und Gottesbegegnung zu kommen. Denn Gott ,ist nicht ein
bestimmter Ort im Koordinatensystem unserer Begriffe und unserer (gewdhn-
lichen) Erfahrungen, (er) entzieht sich immer wieder den Rechnungen unseres
Lebens, (wir) kdnnen ihn nicht einsetzen in unser Kalkiil, konnen ihn nicht mani-
pulieren“®, ihm iiberhaupt nicht gegeniibertreten, wie man sonst einem gegen-
iibertritt; er bleibt fiir uns hier auf Erden immer der Unbekannte und Unbegreif-
liche. Will man dennoch zu ciner begriindeten Glaubensgewifheit kommen, die
Erfahrung machen, dafl Er da ist und uns trégt, liecbend umfangt und einen neuen
Horizont der Hoffnung auftut, dann muf} man seine eigenen Vorstellungen und
Wiinsche, d. h. im Grunde sich selbst lassen und sich in das dunkle Geheimnis des
Lebens hineingeben, im Vertrauen, dafl Gott uns auf seine Weise daraus an-
spreche und sich als Liebender zu erkennen gebe, indem sich etwa das Leben mit
seinen vielen Fragen und Ritselhaftigkeiten entwirrt, sich alles in einer letzten
Sinnerhellung fiigt, und damit die Hoffnung auf eine Erfilllung durch die Liebe,
wie sie immer wieder einmal erfahren wird, lebendig bleibt. Ein solches Sich-
selbst-genommen-Sein, Seiner-ganzlichen-Ohnmacht-iiberfiihrt-Werden, Uber-
sich-total-verfiigen-Lassen kommt einem Sterben gleich: Dunkel, Einsamkeit und
Verlassenheit sind Zeichen des unausweichlichen Todes. Hier ist das Bild von
der Wiiste, die unfruchtbar ist und alles in ihr Schweigen verschlingt, durchaus
angebracht.

Die Erfahrung der , Wiiste®, des Entzugs alles dessen, womit der Mensch ver-
sucht, Gott aus Eigenem zu be-greifen und zu er-greifen, ist darum ein wesent-
liches, nie auswechselbares Moment jeder christlichen, ja jeder echten Glaubens-
und Gotteserfahrung. Darin ist den Monchen (deren Meinung die Instruktion
wiedergibt) unbedingt recht zu geben, und es ist gut, dafl gerade heute auf diese
Seite der Gottesbegegnung hingewiesen, ja dafl sie durch das eigene Leben be-
zeugt wird. Aber ist der bevorzugte Ort solcher Gottesbegegnung wirklich das
kontemplative Leben im Sinn des Kirchenrechts, das klausurierte Dasein in der
Abgeschiedenheit des Klosters, das reale und (von ganz seltenen Ausnahmen ab-
gesehen) immerwihrende Getrenntsein von der Auflenwelt, das ,,durch Mauern
oder auf andere wirksame Weise: durch einen Bretterzaun, Maschendraht, dichte
und feste Hecken“19, sicherzustellen ist? Lafit sich ,das kontemplative Leben im
Kloster (wirklich) als eine Spezialisierung hinsichtlich des Umgangs mit Gott ver-
stehen?“1! Man hat es bisher gemeint, und die Kirche hat es so sanktioniert. Wir
Heutigen — innerhalb und auflerhalb der beschaulichen Konvente — beginnen dar-
an zu zweifeln und sprechen diesen Zweifel offen aus. Theologische und anthro-
pologische Griinde veranlassen uns dazu. Die Erfahrung der ,Wiiste®, der Leere

9 K. Rahner, Vom Beten heute, in: ,Geist und Leben® 42 (1969) 9.
10 Venite scorsum®, Normen Art. 3.
1t Brief der kontemplativen Ménche an die romische Bischofssynode, a. a. O. 459.



Aus dem Leben der Kirche 464

ist nur dann ein Kriterium echter, keine Projektion vermeintlicher Gotteserfahrung,
wenn sie im Zusammenhang mit unserer realen, welthaften Daseinserfahrung
gemacht wird, im Kontext also mit dem gelebten Leben mitten in der Welt steht.
Denn eben die Welt ist es, in die Gott sich als er selbst hineingegeben hat, so daf§
die Geschichte der Welt auch seine Geschichte ist, die Geschichte seiner gnaden-
haften Selbstmitteilung. Was immer wir darum in dieser Welt erfahren, Frohes
und Trauriges, hat auch etwas mit Gott zu tun. Ja, man kannsagen, je lauterer und
radikaler wir uns auf die Welt einlassen, unserer Verantwortung fiisr die Welt,
d. h. letztlich fir den Mitmenschen, nachkommen, um so mehr geraten wir in jene
Zone der Erfahrung, in der Gott uns anruft und wir ihm begegnen kdonnen. Hier,
in dieser Zone, mufl sich der Mensch iiberschreiten, sich von seinen Vorstellungen
und Wiinschen, von sich selbst 16sen, hier mufl er leer werden von allem Eigen-
willen, muf} er sich verfiigen lassen von dem dunklen Geheimnis des Lebens, das
wir Gott nennen und das ihn in den Dingen und Ereignissen, in jeder Menschen-
begegnung einfordert. Ohne solche Gotteserfahrung in der Welt des Alltags
wire jedes Gebet leer, entbehrte es des Realititshezugs. Und umgekehrt: die
Gottesbegegnung im Alltag bedarf der Ausdriicklichmachung, der reflex-lieben-
den Einholung im Gebet. Aus dieser Sicht heraus kann K. Rahner sagen, ,daf}
Gottes Selbstmitteilung sich u. U. an einem Punkt unseres (Alltags-)Lebens in
einer radikaleren, endgiiltigeren, siegreicheren, eschatologischeren Weise ereig-
net als gerade (im Gebet). Dort, wo es dem Menschen in einer Situation, die Gott
verfiigt und nicht wir, gelingt, in einer letzten Weise sein ganzes Wesen selbstlos
abzugeben in das unendliche, unsagbare Geheimnis Gottes hinein, sich fallen zu
lassen in diesen Abgrund Gottes, der eben auch der Abgrund des Todes Jesu ist,
dort — u. U. in der radikalen, selbstlosen Begegnung mit dem Nichsten ~ ist der
Hohepunkt der eigentlichen, (im Gebet ausdriicklich gemachten und) durch das
Sakrament vermittelten (gnadenhaften) Wirklichkeit“12,

Natiirlich ist das klausurierte Leben der ,ganz der Beschauung lebenden Non-
nen“ trotz seiner ,Trennung von den Angelegenheiten der Welt“13 auch selbst
cin Stiick Alltagswelt: Leben in Gemeinschaft, mitmenschliche Begegnung, Uber-
und Unterordnung, Verantwortung und Arbeit. Aber diese Welt soll nach der
traditionellen Auffassung von einem beschaulichen Kloster, wie sie in der In-
struktion, insbesondere in ihren konkreten Klausurbestimmungen ungebrochen
zum Ausdruck kommt, sehr eng umgrenzt seini4 — sie mufl ,,ganzlich auf die Kon-
templation hingeordnet“ sein und darf das ,ausschliefliche und totale Gott-
Suchen® nicht storen. Tatsachlich ist die Ordnung vieler, vor allem der kleinen

12 A a 0121

13 Anm. 5.

14 7 B. ,Die genaue Art und Weise der Trennung, vor allem was den Chor und das
Sprechzimmer betrifft“, bedarf der Gutheiflung durch die Religiosenkongregation (Normen,
Art. 4); Art. 7 der Normen regelt das Verlassen der Klausur fiir ganz wenige Ausnahme-
falle; Art. 10: Radio und Fernseben sind ,,nur bei besonderen Anlissen religiosen Charak-
ters“ erlaubt; Art. 12: ,Tagungen und Zusammenkiinfte jeder Art... sollen klugerweise
vermieden werden.“

15 Vgl. J. C. Haughey SJ, A Future for Contemplatives?, in: America, 4. Okt. 1969, 261 ff.
Der Verfasser berichtet von eigenen Erfahrungen.



Aus dem Leben der Kirche 465

Konvente, denn auch auf die notwendigsten humanen Lebensdufierungen be-
schranki!s, Ob damit schon jene Daseinserfahrung garantiert ist, die das Gebet
zu einem Ort realer und nicht nur eingebildeter Gottbegegnung macht, eine Er-
fahrung also, die die Krifte des Geistes und des Herzens aufruft und den Men-
schen als Menschen personal reifen 1i}t? Das mag bei manchen, die die entspre-
chenden Voraussetzungen korperlicher und seelischer Art mitbringen und schon
itber Lebenserfahrung verfiigen, der Fall sein, bei sehr vielen aber auch nicht.
Die Klage iiber eine menschliche Unterentwicklung, iiber eine gewisse Infantili-
tit, iiber ein allmihliches, mit den Jahren stirker werdendes Einschrumpfen der
humanen Krifte und Interessen kommt nicht nur von auflen, sondern wird auch
in den Konventen selbst empfunden, die sich darum in zunehmendem Maf gegen
die ihnen von Minnern auferlegte Abschniirung wehren. Man lese nur nach,
welche Beschliisse jene 135 nordamerikanischen Nonnen aus 57 Kommunititen
und 14 verschiedenen kontemplativen Orden gefafit haben, die vom 18. bis
381. August dieses Jahres (noch vor Bekanntwerden der Instruktion ,Venite seor-
sum®) im Woodstock College (Maryland), einer theologischen Hochschule der
Jesuiten, zu einer Studientagung zusammengekommen waren. Darin heifit es
u. a.: , Wir sind der Meinung, daf§ die traditionellen Formen der Klausur fiir die
menschliche und christliche Entfaltung unserer Schwestern und infolgedessen fiir
die volle Verwirklichung unserer Berufung von Schaden sind . .. Im Lichte eines
fortgeschrittenen kulturellen und theologischen Verstindnisses der Rolle der
Frau dringen wir darauf, daf die kontemplative Ordensfrau den Begriff der
Abgeschiedenheit von der Welt schdpferisch neu tiberdenkt und in mutiger
Selbstbestimmung den gewonnenen Einsichten antwortet. — Als kontemplative
Ordensgemeinschaften empfehlen wir die Offenheit zur Teilnahme und zum Ver-
figungstehen an den positiven Formen einer weiten Gemeinschaft. Die Gemein-
schaft sollte der sie umgebenden Umwelt entsprechen ... durch eine regelmafige
Interkommunikation. Erkennen wir die psychische Verwiistung, die durch eine
falsche Darstellung der Sexualitit, der Losschilung und der Bufle hervorgerufen
wurde, in ihrem ganzen Ausmafl? Wir empfehlen die Erforschung der Moglich-
keiten, die sich den Kontemplativen fiir den Dienst an der Welt bieten. — Wir er-
kennen die Notwendigkeit kultureller Bereicherung fiir die Entfaltung kontem-
plativer Haltung und Antwort. Wir empfehlen waches Weltbewufltsein durch
den Gebrauch von Kommunikationsmitteln. Nicht nur die menschliche Situation,
auch die Forderungen unserer Berufung verlangen ernsthafte Bemithung, die
sozial-historischen Wirklichkeiten unserer Zeit zu verstehen, so, dafl unser Gebet
in unterrichtetem Interesse wurzelt. — Betende Reflexion {iber unsere Identitit,
offener Dialog untereinander und mit der Welt ( gerade erst begonnen), hat uns
neue Tiefen und Moglichkeiten des Geheimnisses unseres besonderen Charismas
eréffnet. Wir stehen in den ersten schwachen Strahlen eines neuen Morgens. Wir
fuhlen den belebenden Atem des Heiligen Geistes, der uns zu einer Freiheit und
Selbstbestimmung einlddt, die uns als Kinder Gottes eigen ist; zu einer mutigen,
schopferischen Offenheit gegeniiber der Zukuntft, die Gott ist“1s,

1s Ebd. 264.



Aus dem Leben der Kirche 466

Man vergleiche diese Sitze mit den in der Instruktion ,Venite seorsum* fest-
gelegten Klausurvorschriften. Der Mentalitatswandel springt geradezu in die
Augen. Man wird an den hier aufgeworfenen Fragen nicht mehr voriibergehen
kénnen; sie konnen auch nicht einfach ,von oben“ abgewertet oder ausgeschaltet
werden. Das Problem ist zu real und zur Diskussion iiberreif. Dabei wird man
u. U. sehr radikal fragen miissen, ob zum Beispiel jede (echte) kontemplative
Berufung, die Anlafl zum Ordenseintritt wurde, so ohne weiteres zeitlebens auf
die ausschlieflliche Kontemplation ausgerichtet sein mufl. Woher weifl man das?
Gewifl kann Gott einen Menschen fiir immer so an sich ziehen, dafl dieser nicht
widerstehen kann und darf. Aber muf} das immer der Fall sein? Wird es nicht
oft genug Zeiten geben, in denen einer, der in seiner kontemplativen Berufung
ganz und gar verharren will, zu einer dieser Berufung gemifien apostolischen
Arbeit von Gott gerufen wird? Die Monche haben, wie die Geschichte lehrt, diese
Frage langst beantwortet. Uber Wesen und Moglichkeiten der religisen Frau
denkt man in der Kirche vielfach noch so wie vor Jahrhunderten. Hier tite ein
Umdenken not. Und vor allem wiren die Frauen selbst zu héren. Welche Hil-
fen kénnten die kontemplativen Nonnen etwa ihren Mitschwestern aus den titi-
gen Genossenschafien leisten, wenn sie diese in die Welt des Gebetes einfiihrten
und zeitweise an ihrem eigenen Gebetsleben teilnehmen lieRen! Welche Aus-
strahlung kénnte davon ausgehen, und wire das nicht auch eine Stirkung fiir
die kontemplative Berufung selbst! Das wire nur eine von vielen Méglichkeiten.

So gibe es noch manche Fragen, die hinsichtlich des institutionalisierten kontem-
plativen Lebens heute gestellt werden miifiten und auf die wir eine Antwort zu
suchen haben. Die Instruktion ,Venite seorsum® scheint darum nicht das letzte
Wort zu sein. Schon ihr Titel ist irrefilhrend. Das dem Markus-Evangelium
(6, 31) entnommene Herrenwort, das an die Apostel gerichtet ist: ,Kommt her,
ihr allein, an einen einsamen Ort und ruhet ein wenig“17?, hat mit dem kontem-
plativen Leben im oben genannten Sinn nichts zu tun. Vor allem aber scheint uns
der theologische Ansatz fiir die Begriindung und dementsprechend fiir die Insti-
tutionalisierung des kontemplativen Lebens fragwiirdig zu sein. Er zerreifit gera-
dezu Gebet und Leben. Auf jeden Fall hat hier die Neubesinnung auf das Ver-
hiltnis von christlichem Glauben und Welt, wie sie auf dem Konzil stattgefunden
hat, noch kein Echo gefunden. Hoffentlich wird darum der Widerspruch zu dieser
Instruktion zu einem echten und fruchtbaren Dialog fiihren.

Friedrich Wulf S]

17 In den Konzilstexten wurden solche Schriftzitate, die nur vom dufleren Wort her eine
Bezichung zur gemeinten Sache vortiuschen, streng vermieden.





