
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Die Sorge der Kirche um die beschaulichen Orden 

Zur Instruktion der Religiosenkongregation •Venite seorsum" 

Vor kurzem ist eine Instruktion der Religiosenkongregation •Über das kon- 
templative Leben und die Klausur der Nonnenklöster" herausgekommen. Sie ist 
datiert vom 15. August 1969, dem Fest der Aufnahme Mariens in den Himmel, 
an dem durch Jahrhunderte hindurch (das Meßformular vor der Dogmatisie- 
rung des Festgeheimnisses im Jahre 1950 stammte aus dem 7. Jahrhundert) die 
Perikope von Maria und Martha (Lk 10, 38-42), die Magna Charta der kirch- 
lichen Überlieferung für das beschauliche Leben, verkündet wurde. Der größte 
Teil der Instruktion ist der Rechtfertigung bzw. der Sinnerhellung des beschau- 
lichen (vor allem weiblichen) Ordenslebens mit seiner strengen Zurückgezogen- 
heit von der Welt sowie seiner Bedeutung für das Leben und die Sendung der 
Kirche gewidmet; in einem Schlußteil werden dann die Klausurbestimmungen 
der kontemplativen Nonnenklöster neu festgesetzt. Man hat sich darüber gewun- 
dert, daß in diesem Dokument vorzeitig neues, allgemein gültiges Recht geschaf- 
fen worden ist (Art. 17), obwohl es seit dem Konzil eine eigene Kommission für 
die Revision des Kirchenrechts gibt und man daran zweifeln kann, ob den in den 
Ausführungsbestimmungen zum Ordensdekret •Perfectae caritatis" für Nonnen- 
klöster vorgesehenen •zeitweiligen Erprobungen hinsichtlich der Observanzen" 
(Art. 10) schon genügend Raum gegeben wurde. Es war wohl die Sorge um die 
•Reinerhaltung" des kontemplativen weiblichen Ordenslebens in der so stürmi- 
schen Entwicklung, von der die Orden seit Jahren erfaßt sind, die der Kongrega- 
tion einen möglichst baldigen Abschluß der Zeit des Experimentierens und der 
Unsicherheit ratsam erscheinen ließ. Man wußte, daß schon seit gut zwei Jahren 
eine kleine Kommission von (meist römischen) Ordensoberen und Experten (nur 
von Männern, versteht sich!) bestellt worden war, die darüber beraten sollte, wie 
die in Artikel 16 des Ordensdekrets angeordnete Anpassung der Klausur der 
beschaulichen Nonnenklöster •an die zeitbedingten und örtlichen Umstände" 
durchzuführen sei, welche zeitgemäßen Änderungen gegenüber dem bisherigen 
Kirchenrecht (CIG cc 600-603; Apost. Konstitution •Sponsa Christi"; Instruk- 
tionen •Inter praeclara" und •Inter cetera") empfohlen werden könnten, ohne 
daß dadurch Wesen und Aufgabe der kontemplativen Berufung im Sinne der 
Überlieferung gefährdet würden. Die Treue zu dieser Berufung schien nämlich 
den Initiatoren und den meisten Mitgliedern der genannten Kommission mit der 
strengen, durch keinerlei Konzessionen aufgeweichten Klausur zu stehen und zu 
fallen. Sie konnten sich dafür nicht nur auf eine lange Tradition, sondern auch 
auf das Ordensdekret des Konzils (Artikel 7; 16) und seine Ausführungsbestim- 
mungen (Artikel 10; 30-31) berufen. Die Nonnenklöster selbst waren vorher 



Aus dem Leben der Kirche 461 

über ihre entsprechenden Ansichten und Wünsche befragt worden (ob in genü- 
gend sinnvoller und wirksamer Weise, wird von vielen, auch von den Nonnen 
selbst, bezweifelt, ja geradezu geleugnet). 

Das Ergebnis dieser verschiedenen Vorarbeiten liegt nun vor. Der Religiosen- 
kongregation (seit einiger Zeit genauer: der Kongregation für Ordensleute und 
Säkularinstitute) oblag die letzte Entscheidung. Sie zeichnet darum auch ver- 
antwortlich. Das Echo auf die Instruktion ist, soweit man hört, nicht gut. Es hat 
Proteste gegeben, einmal wegen der Setzung von neuem, allgemein gültigem 
Recht, ohne daß genügend Fachleute, vor allem aber die auswärtigen Mitglieder 
der Religiosenkongregation konsultiert worden seien, und ohne eine echte, ent- 
scheidende Mitwirkung der Nonnen selbst, die es doch betrifft; zum andern 
wegen einer zu engen und unterschiedslosen Regelung, die ebenso für große 
monastische Abteien gilt wie für kleine Konvente von Karmelitinnen und Klaris- 
sinnen und sich nicht viel von der bisherigen Regelung unterscheidet. Einer echten 
Weiterentwicklung der kontemplativen Orden ist kaum Spielraum gegeben. 
Wird sich darum die Instruktion auf die Dauer durchsetzen? Wird sie überhaupt 
dem Wesen und der Aufgabe der kontemplativen Berufung in Kirche und Welt 
von heute, entsprechend unserem Stand der theologisch-spirituellen Reflexion 
solcher Berufung sowie der leib-seelischen Situation des heutigen Menschen ge- 
recht? Wir möchten an beidem ernste Zweifel anbringen, und jedenfalls eine 
Reihe von Fragen aufwerfen, die sowohl von theologischer wie von institutionel- 
ler Bedeutung für die kontemplativen Orden sein dürften. 

Beginnen wir mit der Konzeption des kontemplativen Ordenslebens, seines 
Wesens und seines Ziels, wie sie der Instruktion zugrunde liegt. Die Kernthese ist 
diese: Die Einsamkeit, die Zurückgezogenheit von der Welt, die Wüste sind der 
bevorzugte Ort der Gottesbegegnung und Gotteserfahrung. Das zeigt die Ge- 
schichte, das lehrt aber auch die eigene Erfahrung: •Die Wüste und der einsame 
Berg waren die Stätten, an denen Gott den Menschen Verborgenes offenbarte 
(vgl. Gen 32,25-31; Ex 3; 24, 1-8; 34,5-9; 1 Kg 19,8-13; Lk 2, 7-9; Mt 17, 
1-8); Stätten, an denen sich Himmel und Erde begegnen, an denen durch Christi 
Gegenwart die Welt aus ausgedorrter Erde wieder zum Paradies wird (vgl. 
Mk 1,13)"1. Der Grund dafür scheint eindeutig: Einsamkeit und Schweigen zie- 
len •auf die Beseitigung all dessen, was die Seele in Zwiespalt bringen könnte", 
und verhelfen dazu, •die gesammelte Kraft der durch Einheit ausgezeichneten 
Person zu erlangen, sich Gott besser zu widmen und für ihn vollkommener frei 
zu sein"2. Sie ermöglichen •den Tätigen, in sich selbst Einkehr zu halten und bei 
sich zu verweilen, die aufkeimenden Tugenden mit allem Eifer zu vervollkomm- 
nen und von den Früchten des Paradieses froh zu zehren. Hier erhält man das 
Auge, durch dessen lauteren Blick der Bräutigam von Liebe verwundet wird und 
mit dem man Gott rein und ungetrübt schaut. Hier gibt man sich preisend tätiger 
Ruhe hin und ruht man in gelassener Tätigkeit. Hier schenkt Gott seinen Strei- 
tern für die Mühe des Kampfes den ersehnten Lohn, den Frieden, den die Welt 

1 •Venite seorsum" III. 
2 Ebd. II. 



Aus dem Leben der Kirche 462 

nicht kennt, und Freude im Heiligen Geist ... Das ist der beste Teil, den Maria 
erwählt hat und der ihr nie genommen wird"3. 

Die Gotteserfahrung, die hier ersehnt und erstrebt wird, ist eine unmittelbare, 
nicht mehr durch die Welt, ihre Bilder und Begriffe vermittelte. Sie ist Erfahrung 
des sich selbst mitteilenden Gottes im Heiligen Geist. Darum muß der Umgang 
mit der Welt und ihren Angelegenheiten, müssen den Menschen zu sehr beschäf- 
tigende und affizierende Tätigkeiten, nicht zuletzt auch äußeres Apostolat, um 
•des ausschließlichen und totalen Gott-Suchens" willen4 möglichst gemieden wer- 
den5. Darum das Bild der Wüste, das zugleich anzeigt, daß ein solches Leben in 
die Zone des Kampfes (gegen die Dämonen) und des Todes führt, Schmerz und 
Dunkel erfahren läßt, ehe neues Licht aufscheint und die Seele erfüllt. Solche 
Prüfung ist Anteilnahme an der Verlassenheit, am Sterben Christi und wieder- 
holt in immer neuer Weise den Auszug des alttestamentlichen Bundesvolkes aus 
dem Land der Knechtschaft6, um eben so aber auch schon •eine Annäherung an 
das himmlische Jerusalem, eine Vorwegnahme der zum Ziel gelangten Kirche"7 

zu sein. 
Ähnlich wie hier, hatten vor einigen Jahren schon jene Mönche, die sich aus 

Sorge um die wachsende Infragestellung ihrer Lebensweise durch die heutige 
Zeit, an die erste Römische Bischofssynode 1967 gewandt hatten, Sinn und Ziel 
des kontemplativen Ordenslebens gekennzeichnet und gerechtfertigt8. Sie be- 
schrieben noch genauer, als es in der Instruktion geschieht, das Eigentümliche der 
kontemplativen (mystischen) Gotteserfahrung, in der Gott als das dunkle, unaus- 
sprechbare Geheimnis, •jenseits von Worten und Ideen", begegnet. Sie drückten 
die Überzeugung aus, daß ihre Lebensweise in Einsamkeit und Schweigen, in der 
Zurückgezogenheit von der Welt, solche Erfahrung besonders begünstige, daß 
sie darum einen besonderen Dienst hätten in der Kirche und für die Welt, der 
nicht nur darin bestünde, ganz allgemein auf den transzendenten Gott und die 
ewigen Güter hinzuweisen, sondern stellvertretend für viele die Gottesnot und 
Gottferne unserer Tage zu erleiden, um so auch den Gott der Erlösung, des lie- 
benden Dialogs glaubhaft bezeugen zu können. 

Mit all dem wird in der Tat auf etwas hingewiesen, was für die gegenwärtige 
Glaubenssituation von höchster Bedeutung ist. Viele Christen sind im Glauben 
angefochten, weil Gott ihnen ungreifbar geworden ist und als abwesend, ja als 
unwirklich empfunden wird. Das, worauf ihr Glaube gründete, hat sich in vielen 
Fällen als brüchig erwiesen; es trägt in der heutigen rationalisierten und techni- 
sierten Welt nicht mehr. So ist ein heimlicher Zweifel über sie gekommen, ob es 

3 Bruno Carth. ad Radulphum 6 (Sources chretiennes 88, S. 70); zitiert in •Venite seor- 
sum" II. 
4 •Tota eorum vita, propter inquisitionem Dei solam prorsus ac totam, nihil aliud est 
quam iter ad coelestem Jerusalem et anticipatio Ecclesiae esdiatologicae in possidendo et 
contemplando Deo defixae", •Venite seorsum" V. 
5 •A saeculi negotiis seiunctio", •Venite seorsum" Einleitung. 
6 Ebd. I. 
7 Vgl. Anm. 4. 
8 Der Text des Briefes in: •Geist und Leben" 40 (1967) 459-462. 



Aus dem Leben der Kirche 463 

überhaupt den bisherigen Gott gebe, und dieser Zweifel sitzt tief. Da ist es hilf- 
reich, wenn man von Männern des Gebetes weiß, daß sie im Grunde die gleiche 
Erfahrung machen, uns aber zugleich belehren, daß solche Erfahrung legitim sei 
und von jedem Christen gemacht werden müsse, um zu einer reineren, geläuter- 
ten Gotteserkenntnis und Gottesbegegnung zu kommen. Denn Gott •ist nicht ein 
bestimmter Ort im Koordinatensystem unserer Begriffe und unserer (gewöhn- 
lichen) Erfahrungen, (er) entzieht sich immer wieder den Rechnungen unseres 
Lebens, (wir) können ihn nicht einsetzen in unser Kalkül, können ihn nicht mani- 
pulieren"9, ihm überhaupt nicht gegenübertreten, wie man sonst einem gegen- 
übertritt; er bleibt für uns hier auf Erden immer der Unbekannte und Unbegreif- 
liche. Will man dennoch zu einer begründeten Glaubensgewißheit kommen, die 
Erfahrung machen, daß Er da ist und uns trägt, liebend umfängt und einen neuen 
Horizont der Hoffnung auftut, dann muß man seine eigenen Vorstellungen und 
Wünsche, d.h. im Grunde sich selbst lassen und sich in das dunkle Geheimnis des 
Lebens hineingeben, im Vertrauen, daß Gott uns auf seine Weise daraus an- 
spreche und sich als Liebender zu erkennen gebe, indem sich etwa das Leben mit 
seinen vielen Fragen und Rätselhaftigkeiten entwirrt, sich alles in einer letzten 
Sinnerhellung fügt, und damit die Hoffnung auf eine Erfüllung durch die Liebe, 
wie sie immer wieder einmal erfahren wird, lebendig bleibt. Ein solches Sich- 
selbst-genommen-Sein, Seiner-gänzlichen-Ohnmacht-überführt-Werden, Über- 
sich-total-verfügen-Lassen kommt einem Sterben gleich: Dunkel, Einsamkeit und 
Verlassenheit sind Zeichen des unausweichlichen Todes. Hier ist das Bild von 
der Wüste, die unfruchtbar ist und alles in ihr Schweigen verschlingt, durchaus 
angebracht. 

Die Erfahrung der •Wüste", des Entzugs alles dessen, womit der Mensch ver- 
sucht, Gott aus Eigenem zu be-greifen und zu er-greifen, ist darum ein wesent- 
liches, nie auswechselbares Moment jeder christlichen, ja jeder echten Glaubens- 
und Gotteserfahrung. Darin ist den Mönchen (deren Meinung die Instruktion 
wiedergibt) unbedingt recht zu geben, und es ist gut, daß gerade heute auf diese 
Seite der Gottesbegegnung hingewiesen, ja daß sie durch das eigene Leben be- 
zeugt wird. Aber ist der bevorzugte Ort solcher Gottesbegegnung wirklich das 
kontemplative Leben im Sinn des Kirchenrechts, das klausurierte Dasein in der 
Abgeschiedenheit des Klosters, das reale und (von ganz seltenen Ausnahmen ab- 
gesehen) immerwährende Getrenntsein von der Außenwelt, das •durch Mauern 
oder auf andere wirksame Weise: durch einen Bretterzaun, Maschendraht, dichte 
und feste Hecken"10, sicherzustellen ist? Läßt sich •das kontemplative Leben im 
Kloster (wirklich) als eine Spezialisierung hinsichtlich des Umgangs mit Gott ver- 
stehen?"11 Man hat es bisher gemeint, und die Kirche hat es so sanktioniert. Wir 
Heutigen - innerhalb und außerhalb der beschaulichen Konvente - beginnen dar- 
an zu zweifeln und sprechen diesen Zweifel offen aus. Theologische und anthro- 
pologische Gründe veranlassen uns dazu. Die Erfahrung der •Wüste", der Leere 

9 K. Rahner, Vom Beten heute, in: •Geist und Leben" 42 (1969) 9. 
10 •Venite seorsum", Normen Art. 3. 
11 Brief der kontemplativen Mönche an die römische Bischofssynode, a. a. 0. 459. 



Aus dem Leben der Kirche 464 

ist nur dann ein Kriterium echter, keine Projektion vermeintlicher Gotteserfahrung, 
wenn sie im Zusammenhang mit unserer realen, welthaften Daseinserfahrung 
gemacht wird, im Kontext also mit dem gelebten Leben mitten in der Welt steht. 
Denn eben die Welt ist es, in die Gott sich als er selbst hineingegeben hat, so daß 
die Geschichte der Welt auch seine Geschichte ist, die Geschichte seiner gnaden- 
haften Selbstmitteilung. Was immer wir darum in dieser Welt erfahren, Frohes 
und Trauriges, hat auch etwas mit Gott zu tun. Ja, man kann sagen, je lauterer und 
radikaler wir uns auf die Welt einlassen, unserer Verantwortung für die Welt, 
d. h. letztlich für den Mitmenschen, nachkommen, um so mehr geraten wir in jene 
Zone der Erfahrung, in der Gott uns anruft und wir ihm begegnen können. Hier, 
in dieser Zone, muß sich der Mensch überschreiten, sich von seinen Vorstellungen 
und Wünschen, von sich selbst lösen, hier muß er leer werden von allem Eigen- 
willen, muß er sich verfügen lassen von dem dunklen Geheimnis des Lebens, das 
wir Gott nennen und das ihn in den Dingen und Ereignissen, in jeder Menschen- 
begegnung einfordert. Ohne solche Gotteserfahrung in der Welt des Alltags 
wäre jedes Gebet leer, entbehrte es des Realitätsbezugs. Und umgekehrt: die 
Gottesbegegnung im Alltag bedarf der Ausdrücklichmachung, der reflex-lieben- 
den Einholung im Gebet. Aus dieser Sicht heraus kann K. Rahner sagen, •daß 
Gottes Selbstmitteilung sich u. U. an einem Punkt unseres (Alltags-)Lebens in 
einer radikaleren, endgültigeren, siegreicheren, eschatologischeren Weise ereig- 
net als gerade (im Gebet). Dort, wo es dem Menschen in einer Situation, die Gott 
verfügt und nicht wir, gelingt, in einer letzten Weise sein ganzes Wesen selbstlos 
abzugeben in das unendliche, unsagbare Geheimnis Gottes hinein, sich fallen zu 
lassen in diesen Abgrund Gottes, der eben auch der Abgrund des Todes Jesu ist, 
dort - u. U. in der radikalen, selbstlosen Begegnung mit dem Nächsten - ist der 
Höhepunkt der eigentlichen, (im Gebet ausdrücklich gemachten und) durch das 
Sakrament vermittelten (gnadenhaften) Wirklichkeit"12. 

Natürlich ist das klausurierte Leben der •ganz der Beschauung lebenden Non- 
nen" trotz seiner •Trennung von den Angelegenheiten der Welt"13 auch selbst 
ein Stück Alltagswelt: Leben in Gemeinschaft, mitmenschliche Begegnung, Über- 
und Unterordnung, Verantwortung und Arbeit. Aber diese Welt soll nach der 
traditionellen Auffassung von einem beschaulichen Kloster, wie sie in der In- 
struktion, insbesondere in ihren konkreten Klausurbestimmungen ungebrochen 
zum Ausdruck kommt, sehr eng umgrenzt sein14 - sie muß •gänzlich auf die Kon- 
templation hingeordnet" sein und darf das •ausschließliche und totale Gott- 
Suchen" nicht stören. Tatsächlich ist die Ordnung vieler, vor allem der kleinen 

12 A.a.O. 12 f. 
13 Anm.5. 
14 Z. B. •Die genaue Art und Weise der Trennung, vor allem was den Chor und das 
Sprechzimmer betrifft", bedarf der Gutheißung durch die Religiosenkongregation (Normen, 
Art. 4); Art. 7 der Normen regelt das Verlassen der Klausur für ganz wenige Ausnahme- 
fälle; Art. 10: Radio und Fernsehen sind •nur bei besonderen Anlässen religiösen Charak- 
ters" erlaubt; Art. 12: •Tagungen und Zusammenkünfte jeder Art... sollen klugerweise 
vermieden werden." 
15 Vgl. J. C. Haughey SJ, A Future for Contemplatives?, in: America, 4. Okt. 1969, 261 ff. 
Der Verfasser berichtet von eigenen Erfahrungen. 



Aus dem Leben der Kirche 465 

Konvente, denn auch auf die notwendigsten humanen Lebensäußerungen be- 
schränkt15. Ob damit schon jene Daseinserfahrung garantiert ist, die das Gebet 
zu einem Ort realer und nicht nur eingebildeter Gottbegegnung macht, eine Er- 
fahrung also, die die Kräfte des Geistes und des Herzens aufruft und den Men- 
schen als Menschen personal reifen läßt? Das mag bei manchen, die die entspre- 
chenden Voraussetzungen körperlicher und seelischer Art mitbringen und schon 
über Lebenserfahrung verfügen, der Fall sein, bei sehr vielen aber auch nicht. 
Die Klage über eine menschliche Unterentwicklung, über eine gewisse Infantili- 
tät, über ein allmähliches, mit den Jahren stärker werdendes Einschrumpfen der 
humanen Kräfte und Interessen kommt nicht nur von außen, sondern wird auch 
in den Konventen selbst empfunden, die sich darum in zunehmendem Maß gegen 
die ihnen von Männern auferlegte Abschnürung wehren. Man lese nur nach, 
welche Beschlüsse jene 135 nordamerikanischen Nonnen aus 57 Kommunitäten 
und 14 verschiedenen kontemplativen Orden gefaßt haben, die vom 18. bis 
31. August dieses Jahres (noch vor Bekanntwerden der Instruktion •Venite seor- 
sum") im Woodstock College (Maryland), einer theologischen Hochschule der 
Jesuiten, zu einer Studientagung zusammengekommen waren. Darin heißt es 
u. a.: •Wir sind der Meinung, daß die traditionellen Formen der Klausur für die 
menschliche und christliche Entfaltung unserer Schwestern und infolgedessen für 
die volle Verwirklichung unserer Berufung von Schaden sind ... Im Lichte eines 
fortgeschrittenen kulturellen und theologischen Verständnisses der Rolle der 
Frau drängen wir darauf, daß die kontemplative Ordensfrau den Begriff der 
Abgeschiedenheit von der Welt schöpferisch neu überdenkt und in mutiger 
Selbstbestimmung den gewonnenen Einsichten antwortet. - Als kontemplative 
Ordensgemeinschaften empfehlen wir die Offenheit zur Teilnahme und zum Ver- 
fügungstehen an den positiven Formen einer weiten Gemeinschaft. Die Gemein- 
schaft sollte der sie umgebenden Umwelt entsprechen ... durch eine regelmäßige 
Interkommunikation. Erkennen wir die psychische Verwüstung, die durch eine 
falsche Darstellung der Sexualität, der Losschälung und der Buße hervorgerufen 
wurde, in ihrem ganzen Ausmaß? Wir empfehlen die Erforschung der Möglich- 
keiten, die sich den Kontemplativen für den Dienst an der Welt bieten. - Wir er- 
kennen die Notwendigkeit kultureller Bereicherung für die Entfaltung kontem- 
plativer Haltung und Antwort. Wir empfehlen waches Weltbewußtsein durch 
den Gebrauch von Kommunikationsmitteln. Nicht nur die menschliche Situation, 
auch die Forderungen unserer Berufung verlangen ernsthafte Bemühung, die 
sozial-historischen Wirklichkeiten unserer Zeit zu verstehen, so, daß unser Gebet 
in unterrichtetem Interesse wurzelt. - Betende Reflexion über unsere Identität, 
offener Dialog untereinander und mit der Welt ( gerade erst begonnen), hat uns 
neue Tiefen und Möglichkeiten des Geheimnisses unseres besonderen Charismas 
eröffnet. Wir stehen in den ersten schwachen Strahlen eines neuen Morgens. Wir 
fühlen den belebenden Atem des Heiligen Geistes, der uns zu einer Freiheit und 
Selbstbestimmung einlädt, die uns als Kinder Gottes eigen ist; zu einer mutigen, 
schöpferischen Offenheit gegenüber der Zukunft, die Gott ist"16. 

»• Ebd. 264. 



Aus dem Leben der Kirche 466 

Man vergleiche diese Sätze mit den in der Instruktion •Venite seorsum" fest- 
gelegten Klausurvorschriften. Der Mentalitätswandel springt geradezu in die 
Augen. Man wird an den hier aufgeworfenen Fragen nicht mehr vorübergehen 
können; sie können auch nicht einfach •von oben" abgewertet oder ausgeschaltet 
werden. Das Problem ist zu real und zur Diskussion überreif. Dabei wird man 
u. U. sehr radikal fragen müssen, ob zum Beispiel jede (echte) kontemplative 
Berufung, die Anlaß zum Ordenseintritt wurde, so ohne weiteres zeitlebens auf 
die ausschließliche Kontemplation ausgerichtet sein muß. Woher weiß man das? 
Gewiß kann Gott einen Menschen für immer so an sich ziehen, daß dieser nicht 
widerstehen kann und darf. Aber muß das immer der Fall sein? Wird es nicht 
oft genug Zeiten geben, in denen einer, der in seiner kontemplativen Berufung 
ganz und gar verharren will, zu einer dieser Berufung gemäßen apostolischen 
Arbeit von Gott gerufen wird? Die Mönche haben, wie die Geschichte lehrt, diese 
Frage längst beantwortet. Über Wesen und Möglichkeiten der religiösen Frau 
denkt man in der Kirche vielfach noch so wie vor Jahrhunderten. Hier täte ein 
Umdenken not. Und vor allem wären die Frauen selbst zu hören. Welche Hil- 
fen könnten die kontemplativen Nonnen etwa ihren Mitschwestern aus den täti- 
gen Genossenschaften leisten, wenn sie diese in die Welt des Gebetes einführten 
und zeitweise an ihrem eigenen Gebetsleben teilnehmen ließen! Welche Aus- 
strahlung könnte davon ausgehen, und wäre das nicht auch eine Stärkung für 
die kontemplative Berufung selbst! Das wäre nur eine von vielen Möglichkeiten. 

So gäbe es noch manche Fragen, die hinsichtlich des institutionalisierten kontem- 
plativen Lebens heute gestellt werden müßten und auf die wir eine Antwort zu 
suchen haben. Die Instruktion •Venite seorsum" scheint darum nicht das letzte 
Wort zu sein. Schon ihr Titel ist irreführend. Das dem Markus-Evangelium 
(6,31) entnommene Herrenwort, das an die Apostel gerichtet ist: •Kommt her, 
ihr allein, an einen einsamen Ort und ruhet ein wenig"17, hat mit dem kontem- 
plativen Leben im oben genannten Sinn nichts zu tun. Vor allem aber scheint uns 
der theologische Ansatz für die Begründung und dementsprechend für die Insti- 
tutionalisierung des kontemplativen Lebens fragwürdig zu sein. Er zerreißt gera- 
dezu Gebet und Leben. Auf jeden Fall hat hier die Neubesinnung auf das Ver- 
hältnis von christlichem Glauben und Welt, wie sie auf dem Konzil stattgefunden 
hat, noch kein Echo gefunden. Hoffentlich wird darum der Widerspruch zu dieser 
Instruktion zu einem echten und fruchtbaren Dialog führen. 

Friedrich Wulf SJ 

17 In den Konzilstexten wurden solche Schriftzitate, die nur vom äußeren Wort her eine 
Beziehung zur gemeinten Sache vortäuschen, streng vermieden. 




