
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Haus des Gebetes 

Zu einer Erneuerungsbewegung der aktiven Frauenorden in den USA 

In einer Zeit der Spannungen, der Unruhe und tiefer sozialer und kultureller 
Umwandlungen bedarf der Mensch vor allem einer Vertiefung, einer Verinner- 
lichung. Unruhe, Protest gegen Verholzungen können nur ein Segen sein, wenn 
sie aus einem inneren Frieden kommen. Darum ist vielleicht im gegenwärtigen 
Augenblick der Kirche nichts wichtiger als die Erneuerung im Gebet, in der 
Sammlung, in der Meditation. 

Die Kluft zwischen Leben und Religion 

Es ist lange gegangen, bis wir Christen den Vorwurf von Karl Marx gegen die 
Religion, daß sie eine Entfremdung sei, zum Anlaß einer Besinnung genommen 
haben. Der Glaube als solcher ist selbstverständlich keine Entfremdung. Im 
Glauben findet der Mensch sein wahres Selbst und die wahrhafte Beziehung zum 
Nächsten im Lichte dessen, der die Wahrheit und das Leben ist. Es gibt jedoch 
Formen der Religiosität und institutionelle Formen der Religion, die der Leben- 
digkeit des Glaubens mehr oder weniger widersprechen. In diesem Sinn sprachen 
Karl Barth und Dietrich Bonhoeffer von einem religionslosen Christentum, d. h. 
von einer Befreiung des christlichen Glaubens von all jenen Formen der Religion, 
die ein Gemachte des Menschen und eine Entfremdung von Gott sind. Wir sind 
uns im Laufe der Jahre der Erneuerung immer mehr klargeworden, wie groß 
die Kluft zwischen gewissen Ausdrucksformen der Religion und dem wirklichen 
Leben sein kann. Die Erneuerung der Liturgie z. B. hat deutlich gemacht, wie 
fern vom Leben ein Priester ist, der dem Volk den Rücken zukehrt und für sie 
eine unverständliche tote Sprache spricht. Mit der Übersetzung in die Volks- 
sprache und mit dem Wenden des Altars zum Volk hin ist es noch lange nicht 
getan. Das gleiche Problem ist deutlich gespürt in der Theologie von heute. Ant- 
wortet sie auf die wirklichen Fragen des Menschen von heute? Bringt sie wirk- 
lich die Botschaft Jesu, das Kerygma vom lebendigen Gott, dem Menschen von 
heute in einer verständlichen Sprache? 

Die Liturgiereform, die in vollem Gang ist, bedeutet eine große Hilfe zur 
Überwindung der Kluft zwischen Religion und Leben. Die liturgischen Reformen 
können jedoch nur zum Tragen kommen, wenn eine gleiche Anstrengung bezüg- 
lich des außerliturgischen, familiären und personalen Gebetes gemacht wird. 

Weltentrückte Beschaulichkeit und Gebet inmitten der Welt 

Die Trennung von Religion und Leben kommt auch oft in drastischer Weise zum 
Ausdruck in der Verfassung mancher unserer kontemplativen Klöster. Vor allem 



Im Spiegel der Zeit 468 

beschauliche Frauenklöster sind oft so sehr vom wirklichen Lebensstrom und den 
wirklichen Anliegen des Lebens abgeschnitten, daß ihre Gebetsformen kaum 
etwas mit den Lebensäußerungen des modernen Menschen gemeinsam haben. 
Schon der äußere Eindruck, den die Eisengitter und die von der Gemeinde selbst 
abgeschnittenen Ausgehschwestern machen, läßt uns kaum an eine Integration 
von wirklichem Leben und Gebet denken. Ich bin durchaus überzeugt vom Wert 
eines Lebens, das ganz dem Gebet geweiht ist, und von einer Gemeinschaft, die 
durch ihr ganzes Dasein der Kirche von dem Primat des Gebetes Zeugnis ablegt. 
Die Frage ist nur, welche Form des Gebetslebens das lebenswahre und lebens- 
volle Zeugnis sind. Die beschaulichen Mönche und Schwestern haben sich in den 
letzten Jahren selbst befragt und haben ihre Fragen Theologen, Seelsorgern, 
Bischöfen und Laien vorgelegt. Die Entwicklung ihrer Erneuerung ist in vollem 
Gang. Man braucht jedoch nur die letzte Verlautbarung der Religiosenkongrega- 
tion •Venite seorsum" zu studieren, um sich von den Schwierigkeiten ein Bild zu 
machen. Ist sich die Kirche wirklich der großen Gefahr eines tiefen Grabens zwi- 
schen Religion und Leben bewußt? Darf man Trennung von der Welt im Sinn 
einer Trennung vom wirklichen Leben verstehen? 

Die Frage, die uns hier beschäftigt, ist jedoch nicht in erster Linie, wie die 
traditionellen Klöster strenger päpstlicher Klausur sich in die Erneuerungsbewe- 
gung der Kirche einschalten, obwohl diese Frage die ganze Kirche interessieren 
muß. Die Integration zwischen Religion und Leben muß an jedem Punkt der 
Kirche einsetzen. Eines der interessantesten Ereignisse postkonziliarer Erneuerung 
ist •das Haus des Gebetes". Dies ist eine in den Vereinigten Staaten von Nord- 
amerika lebendige Erneuerungsbewegung der aktiven Kongregationen, vor allem 
weiblicher Institute. Sie sind sich voll bewußt, daß eine Anpassung an die Nöte 
der Welt von heute nur dann gelingen kann, wenn sie gleichzeitig sich im Gebet 
vertiefen und Gebetsformen finden, die den apostolischen Menschen von heute 
ansprechen und ihm helfen, sein Leben im Geist der Anbetung zu gestalten. 

Mindestens 60 nordamerikanische Kongregationen sind daran, •ein Haus des 
Gebetes" zu planen. Meines Wissens war die erste Kongregation, die einen der- 
artigen Entschluß faßte, die der Dienerinnen des Unbefleckten Herzens Mariens 
(IHM) von Monroe/Michigan. Sie beschlossen auf ihrem Generalkapitel von 1966, 
ein dauerndes Haus des Gebetes zu gründen. Mehrfach wurden in Michigan Stu- 
dienwochen zusammen mit Vertretern anderer Institute abgehalten, z. B. im 
August 1968 eine Studienwoche mit Vertretern von ungefähr 100 Ordensgemein- 
schaften, auch Anglikanern. 

Was soll •das Haus des Gebetes" sein? 

Es soll nicht nur eine Gemeinschaft sein, die für die Kirche betet, sondern in ganz 
besonderer Weise auch eine Gemeinschaft, die der ganzen Kirche helfen will, ein 
Haus des Gebetes zu werden. Mit anderen Worten: es soll eine Schule des Gebe- 
tes sein, die dem modernen Menschen hilft, die Brücke zwischen Religion und 
Leben zu überwinden. Es soll eine Schule der Innerlichkeit, der Geistessammlung, 
des persönlichen Gebetes und vor allem neuer Formen des Gemeinschaftsgebetes 



Im Spiegel der Zeit 469 

für apostolische Ordenschristen und Weltchristen werden. Es soll ein Ort sein, an 
dem Theologie auf den Knien, d. h. im Geist des Gebetes, studiert wird. Es soll 
eine Gemeinschaft sein, der es vor allem darum geht, Gott besser zu kennen und 
den wirklichen Menschen besser kennenzulernen, um besser beten zu können. Es 
soll eine Schule des Gebetes werden, in der aus dem Gebet eine bessere Erkennt- 
nis Gottes und des Menschen erwächst. Es soll ein Ort sein, an dem der Mensch 
zu einer integrierten Gesamtschau des gesamten Lebens kommt und zwar aus dem 
Geist des Gebetes. Es geht also vor allem um ein lebensnahes und lebenswahres 
Beten, um eine ständige Erneuerung aus dem Geist des Gebetes. 

Das ständige •Haus des Gebetes" 

Die Schwestern der Vereinigten Staaten denken an zwei nebeneinander existie- 
rende Formen • das zeitweise Haus des Gebetes und das dauernde Haus des 
Gebetes. Erst die Erfahrung wird zeigen, welche verschiedenen Typen sich her- 
ausbilden. Es ist allen klar, daß ein solches Unternehmen große Offenheit und 
Flexibilität voraussetzt, sonst könnte ein solches Haus nicht zur Überwindung der 
Kluft zwischen Religion und Leben beitragen. Es wird •Häuser des Gebetes" 
geben an einsamen Orten, aber ebenso in den Slums. Die meisten Kongregationen 
denken an eine mehr oder weniger stabile Gruppe von drei bis zehn Schwestern, 
Patres oder Brüdern. Stabil heißt aber nicht ein lebenslanges Sich-Zurückziehen 
vom äußeren Apostolat, sondern eine Dauer von womöglich mehreren Jahren. 
Die Glieder dieser Gruppe müssen sorgfältig ausgewählt sein. Es müssen Men- 
schen sein, die Freude am Gebet haben und sich dem besonderen Anliegen dieses 
Unternehmens geöffnet haben. Darunter soll womöglich ein Fachmann in geist- 
licher Theologie und wenn möglich ein Psychologe sein. Selbstverständlich wer- 
den in Zukunft vielfältige Weisen der Zusammenarbeit zwischen den einzelnen 
•Häusern des Gebetes" der verschiedenen Kongregationen notwendig sein. Die 
Kerngruppe muß vor allem darauf bedacht sein, die Synthese zwischen Gebets- 
leben und Nächstenliebe zu garantieren. 

Das •Haus des Gebetes" soll dann ständig offen sein für jene Mitglieder der 
eigenen Kongregation oder auch anderer, die sich im gleichen Geist des Gebetes 
erneuern wollen. Sie können für acht Tage, für 30 Tage, für Monate oder auch 
für ein ganzes Jahr an dem Leben der Gemeinschaft teilnehmen. Das Ziel ist, daß 
jede klösterliche Gemeinschaft wirklich zu einem Haus des Gebetes wird. 

Mehrere Kongregationen zeigen sich sehr offen für den Gedanken, dieses •Haus 
des Gebetes" auch für interessierte Weltchristen zugänglich zu machen. Aber wohl 
verstanden, es handelt sich nicht einfach um ein Exerzitienhaus. Jene, die kom- 
men, gliedern sich vollständig einer betenden Gemeinschaft ein, der es darum 
geht, das tägliche Leben und die apostolische Tätigkeit aus dem Geist des Gebe- 
tes zu verstehen. 

Haus des Gebetes auf Zeit 

Die Schwesterngemeinschaft von Monroe hat im Sommer 1969 zusammen mit 
anderen Kongregationen und gleichzeitig mit anderen Kongregationen auch ein 



Im Spiegel der Zeit 

anderes Experiment versucht, das reich gesegnet war. In 15 Häusern der Kongre- 
gation IHM verbrachten 140 Schwestern, 110 der eigenen Kongregation und etwa 
30 von anderen Kongregationen, sieben Wochen im Gebet. Alle vereinten sich 
am Schluß zu einer Woche gemeinsamer Exerzitien, die ich geben durfte. Jede 
dieser kleinen Gemeinschaften suchte sich ihre Lebensform und den Ausdruck des 
Gebetes. Ein Theologe, ein Bruder, der ein Doktordiplom der Harvard-Univer- 
sität in Psychologie besitzt, mehrere Schwestern, die durch Fachkompetenz und 
durch Gebetsgeist ausgezeichnet sind; ferner ein jüdischer Rabbi und ein Swami, 
ein Meister orientalischer Gebetssammlung, stellten sich den Schwestern zur Ver- 
fügung; aber so, daß die eigene Initiative der Schwestern in gar keiner Weise 
eingeschränkt war. In mehreren dieser Häuser nahmen auch Laien und Welt- 
priester an den Gruppenmeditationen und an der Gestaltung der Liturgie teil. 
Eine der sichtbarsten Früchte war in all diesen Häusern das absolute gegenseitige 
Vertrauen, das sich im freien Gebet und der Gruppenbetrachtung äußerte. 

Das Ziel sowohl des •permanenten Hauses des Gebetes" wie auch des •zeit- 
weisen Hauses des Gebetes" ist nicht eigentlich ein •Haus des Gebetes" neben 
den anderen Häusern der Ordensgemeinschaft, sondern eine Durchdringung, eine 
wirkliche Integration. Wie Jesus sich in die Wüste zurückgezogen oder an ein- 
samen Orten auf Bergeshöhen Nächte durchgebetet hat, so wollen diese •Häuser 
des Gebetes" ein Ort sein, an dem sich Ordens- und Weltchristen formen, die ihr 
ganzes Leben als Gebet gestalten wollen. Da der moderne Mensch so außer- 
ordentlich große Schwierigkeiten hat, sich zu sammeln und sein ganzes Leben vor 
Gott zu bringen, um es im Licht des Evangeliums umzugestalten und Gott dar- 
zubieten, bedarf es besonderer Gemeinschaften, die dem einzelnen und der gan- 
zen Gemeinschaft auf diesem Weg helfen. Eine solche Gemeinschaft will die 
Stimme Gottes hören in der Heiligen Schrift, in der Liturgie, in der geistlichen 
Lesung und in der Predigt; aber ebenso auch die Stimme Gottes, wie sie in den 
Freuden und Leiden, in den Hoffnungen und Ängsten unserer Mitmenschen uns 

anspricht. 

Eine neue geschichtliche Integrierung 

Die Kirche hat immer Platz für eine große Vielfalt. Am Anfang der Christenheit 
gab es sicher nichts, das dem modernen Klausurkloster rein beschaulicher Schwe- 
stern ähnelt. Es gab jedoch sehr bald eine Bewegung zur Wüste hin. Männer 
flohen aus dem Lärm der Städte, um in der Wüste Gott zu finden. Aber jeder war 
frei, von der Wüste wieder in die Stadt als Apostel zurückzukehren, wenn der 
Geist Gottes ihn dazu antrieb. Es gab dann ferner schon in den ersten Jahrhun- 
derten, zumindest vom 2. zum 3. Jahrhundert an, Gemeinschaften von gott- 
geweihten Jungfrauen und Witwen, die sich hauptsächlich dem Gebet widmeten. 
Aber die rein beschaulichen Frauenklöster mit strenger Klausur sind eine spätere 
Entwicklung. Sie muß im geschichtlichen Kontext gesehen werden. In einer Kul- 
tur, in der die Frauen und Töchter der guten Familien streng vom öffentlichen 
Leben abgesondert und wohl behütet waren, lag eine noch strengere Absonde- 
rung und Behütung der gottgeweihten Jungfrauen nahe. Nicht selten schaltete 



Im Spiegel der Zeit 471 

sich der höhere Adel ein, der Frauenklöster gründete oder subventionierte, um 
für die ledig gebliebenen Töchter einen gesellschaftlich angesehenen Zufluchtsort 
zu garantieren. Erst allmählich kam es zu einer bis ins Kleinste gehenden Gesetz- 
gebung, in der die päpstliche Klausur wie eine Art achten Sakramentes erschien. 
Mit der stufenweisen Emanzipation der Frau während der letzten Jahrhunderte 
entstanden dann die aktiven apostolischen Schwesternkongregationen. Sehr 
schnell bildete sich damit eine scharfe Zweiteilung in rein beschauliche und in 
aktive Institute. In den aktiven apostolischen Gemeinschaften wurde selbstver- 
ständlich großer Wert auf das Gebetsleben gelegt. Aber man war sich hier nicht 
hinreichend bewußt, daß man anderer Gebetsformen bedürfe als die von der 
Welt zurückgezogenen beschaulichen Schwestern und Mönche. Es handelt sich 
hier um ein generelles Problem, das sich unter anderem auch darin zeigte, daß 
man den Weltpriestern das gleiche Brevier in die Hand gab wie den beschau- 
lichen Mönchen. Das Gebetsleben offenbarte so einen etwas künstlichen Vertika- 
lismus, neben dem sich ein Horizontalismus der Tätigkeit entfaltete. Die nach 
außen apostolisch wirkenden Ordenschristen sollten jedoch ähnlich wie die Welt- 
lichen Institute organische Brücken zum Weltchristen darstellen. Das wird auf die 
Dauer nur gelingen, wenn sie einen Stil des Gebetslebens entwickeln, der eine 
wirkliche Integrierung der Gottes- und Nächstenliebe darstellt. 

Im August 1969 versammelten sich 135 Oberinnen, Novizenmeisterinnen 
und andere Schwestern aus 57 strengen Klausurklöstern für zwei Wochen des Stu- 
diums über die Zukunft des beschaulichen Lebens. Die Tagung fand im Jesuiten- 
kolleg Woodstock/Maryland statt. Neben den Jesuitenpatres, die mitgeholfen 
hatten, die Studienwochen vorzubereiten, waren etwa 20 Männer und Frauen aus 
apostolisch tätigen Klöstern mitanwesend, vor allem Generaloberinnen und Pro- 
vinzialoberinnen jener Klöster, die sich für ein •Haus des Gebetes" als dauernde 
Einrichtung ihrer Gemeinschaft entschlossen hatten. Unter den Schwestern be- 
stand nicht der geringste Zweifel über den Wert eines Lebens des Gebetes. Aber 
ganz deutlich und einmütig sprachen sie sich aus gegen eine künstliche Isolierung 
dieser Klöster, nicht nur von der bösen Welt, sondern eine Isolierung von dem 
Leben der Kirche und der Welt. Sie stellten sich ernst die Frage, was bedeutet 
jene Welt, von der sie sich nach dem Urteil der Kirche absondern sollen. Auch 
diese Schwestern, die ihre Bildung in streng abgesonderten Klausurklöstern er- 
hielten, aber sich seit dem Konzil intensiv mit dem Studium der Konzilsdekrete 
und der postkonziliaren Theologie beschäftigen, sind sich darüber einig, daß die 
Brücke zwischen Gebetsleben und wirklichem Leben geschlagen werden muß. Sie 
bitten die Kirche um größere Freiheit, um ihr Leben nach den Gesetzen der 
Psychologie und echter Frauenart einzurichten. Auch sie wollen mehr sein als ein 
Haus, in dem Gebete verrichtet werden. Sie wollen wirklich die Dimension des 
Gebetes erforschen und nach einem Gebet suchen, das das Leben vor Gott bringt. 
Ich glaube, daß es sich hier zusammen mit den Bemühungen der aktiven Ordens- 
gemeinschaften um einen der wichtigsten Ansatzpunkte klösterlicher Erneuerung 
handelt, einer Erneuerung, die für die ganze Kirche von großer Bedeutung sein 
kann, denn es steht geschrieben, •daß mein Haus ein Haus des Gebetes sein soll" 
(Is 56, 7; Mt 21, 13). Bernhard Häring, CSSR 




