BUCHBESPRECHUNGEN

Heilige Schrift

Praktisches Bibellexikon. Unter Mit-
arbeit katholischer und evangelischer
Theologen. Hrsg. von Anton Grabner-
Haider. Mit 8 mehrfarbigen Karten.
Freiburg, Herder 1969. XLVIII S. u.
1276 Sp. u. 10 S. Anhang. Ln. Einfiih-
rungspreis bis 31.12. 1969 29,50 DM,
ab 1.1.1970 36,- DM.

Soll die biblische Botschaft dem Selbstver-
stindnis des heutigen Menschen wirklich
hilfreich sein, dann bedarf sie stets neuer
»Ubersetzung“ nicht blof im gewdhnlichen,
sondern im radikalen Sinne dieses Wortes.
Ein Buch, das nur der Darstellung der bib-
lischen Denk- und Begriffswelt dient, reicht
dazu heute nicht mehr aus, weil es zu sehr
dem Selbstverstindnis einer ,vergangenen®
Menschheit verhaftet bleibt. Das vorliegen-
de Bibellexikon versucht daher in Neuland
vorzustoflen: es bringt aufler den wichtig-
sten biblischen Realien und Termini und
aufler formgeschichtlichen, religionsge-
schichtlichen und bibeltheologischen Kate-
gorien eine Reihe von Begriffen, die direkt
dem existentiellen Briickenschlag mit der
heutigen Geistes- und Lebenswelt dienen.
Die Bearbeiter (sie gehdren durchweg einer
jingeren Wissenschaftler-Generation an)
sind evangelische (z. B. M. Arndt und D.
Solle) und katholische (z. B. B. Casper, G.
Hasenhiittl, P. Hiinermann, R. Pesch) Theo-
logen und Bibliker, Das Werk ist also auch
ein Ausdruck 6kumenischer Zusammen-
arbeit, in manchen Augen zweifellos ein ge-
wagtes Unternchmen.

Neu an diesem Bibellexikon ist vor allem,
dafl aktuelle soziologische Gegebenheiten
und gesellschaftliche Strukturen sowie mo-
derne philosophische Tendenzen mit dem
biblischen Denken konfrontiert werden,
soweit das in einer Kurzartikel-Fassung
moglich ist. Dafl dabei gelegentlich einige
Aspekte zu kurz kommen, ist wohl kaum zu
vermeiden, 138t jedoch anch das Haupt-
anliegen des Herausgebers (A. Grabner-
Haider) erkennen. So betont der Artikel
iiber die Meinungsfreiheit das Vertrauen,

dafl Gott jedem den richtigen Weg zeigen
wird und der Christ sich in Fragen des
Glaubens, der Moral und des kirchlichen
Lebens selbst ein Urteil bilden muf} (739).
Die Koexistenz des Christen mit dem an-
dersdenkenden Menschen , will diesen nicht
mit seiner eigenen Meinung iiberzeugen, er
will vielmehr mit diesem im Gesprich wei-
terkommen® (630). In der modernen Ge-
sellschaftskritik wird das theologische Pro-
blem in €in soziologisches iberfiihrt, , ohne
dafl zentrale Anliegen der Theologie, die
Bewahrung der Hoffnung auf Geredhtigkeit
und Friede, ausgefillt waren“ (410). Die
Religion miifite scharfer Kritik verfallen,
»weil sie sich ihres Auftrags, fiir Unter-
driickte einzutreten, nicht mehr besann, son-
dern einen Pakt mit den Herrschenden ein-
ging und biufig genug ein Mittel zur Dis-
ziplinierung darstellte* (ebd.). Intensive
Anregungen fiir kritische und urteilsfahige
Leser und fiir die praktische Bibelarbeit
finden sich in diesen Artikeln iiberall, was
allerdings nicht bedeuntet, dafl man auch anf
alle dadurch entstehenden Fragen eine
Antwort erhalt.

Es versteht sich von selbst, daf} die Be-
griffe, die man nach gewohntem Brauch in
einem Bibellexikon nachzuschlagen pflegt,
modernste Interpretation finden, wobei die
Auskiinfte allerdings zuweilen etwas salo-
monisch ausfallen. Zur Frage der Jung-
frauengeburt heift es schlieflich: ,Die Uber-
lieferungsgeschichte der Texte wird weiter
diskutiert“ (602). Oder: ,Wahrscheinlich
sind die Briider Jesu Angehdrige der Sippe,
in der Jesus aufwuchs. Eine eindeutige Aus-
kunft ist von den Texten her nicht moglich®
(158). Der Stern der Weisen ist als stilisti-
sches Mittel im Dienst einer theologisch be-
stimmten Erzihlung zu erkennen. ,Nach
einer historischen Sternkonjunktion zu
suchen, ist sinnlos“ (1047). Die Abendmahls-
berichte diirfen nicht von vornherein als
Reportage des historischen ,letzten Abend-
mahles“ Jesu unmittelbar vor seinem Tod
verstanden werden (2). Bei aller Naivitit
der Erzihlweise sind die Auferstehungs-



Buchbesprechungen

berichte durch theologisch-apologetische In-
teressen mitgeformt (80) usw. Sprache und
Gliederung der Artikel sind durchweg un-
gewdhnlich offen und klar (vorbildlich z. B.
die Stichworte Wiederkunft und Eschatolo-
gie; in mancher Hinsicht fragwiirdig die
Darlegung der Stellvertretung). Aus der
Reihe der hermeneutischen Begriffe verdie-
nen die Ausfithrungen zur Existentialen
Interpretation besondere Erwihnung (301
bis 305). Das Problem einer Entmythologi-
sierung der Bibel scheint mir hingegen nicht
prizise und tiefschiirfend genug behandelt
zu sein.

Vorangestellte Themen-Schliissel zum AT
und NT sowie weiterfithrende exegetische
Literaturhinweise erginzen die rund 2250
Stichworte. Mir scheint, dafl dieses Lexikon
— bei aller Ungesichertheit, die ein solcher
VorstoB in bibeltheologisches und Skumeni-
sches Neuland mit sich bringt — mit starkem
Gespiir fiir das Problembewufitsein unserer
Zeit eine Aufgabe in Angriff genommen
hat, der sich heute kein cristlicher Theo-
loge mehr entziehen kann,

F. ]. Steinmetz S]

Trilling, Wolfgang: Christusverkiin-
digung in den synoptischen Evange-
lien. Beispiele gattungsgemifler Aus-
legung (Biblische Handbibliothek. 4.).
Miinchen, Kosel 1969. 243 S. Ln. DM
19,80.

Ziemlich verbreitet ist bei Priestern und
Pidagogen der Wunsch, mit den modernen
exegetischen Arbeitsweisen vertraut zu wer-
den. Es fchlt nicht an allgemeinen Hilfs-
mitteln. Aber Beispiele, an denen die heu-
tigen Methoden der Schriftauslegung prak-
tisch vorgefiihrt werden, sind, wenigstens
was die Ausrichtung auf Predigt und Kate-
chese angeht, verhiltnismifig selten. Die
methodischen Uberlegungen bei der Exegese
synoptischer Texte versucht der Vf. mit
Hilfe von zehn ausgefiihrten Beispielen zu
demonstrieren.

Etwas zu groflen Wert legt der Vi. auf
die Erforschung der Authentizitit der uns
iiberlieferten Jesus-Worte. So heifit es im
Zusammenhang der Botschaft vom nahege-
kommenen Reiche Gottes (Mk 1, 14-15):
,Diese theologisch-begrifflich konzentrierte
und thematisch-programmatische Weise ent-
spricht nicht der konkret-unsystematischen

475

Art der Rede Jesu, wie sie uns sonst begeg-
net® (54). ,Hat Jesus selbst in diesem Sinn
nicht vom Glauben gesprochen, so wird doch
sowohl seine Lehre wie auch sein ganzes
messianisches Werk treffend darin zusam-
mengefafit* (56). ,Nach heute {ibereinstim-
mendem Urteil* hingegen gehdren die
Verse Mt 5,21.22a (Wer seinem Bruder
ziirnt, soll dem Gericht verfallen sein) ,der
ipsissima vox Jesu, der urspriinglichen Rede
Jesu, an* (97). , Trocken und konventionell*
klingt das abschliefende Urteil Jesu in der
Heilungsgeschichte Mk 10, 46-52. ,Alles,
was den Bettler bewegte, was er tat und
sagte, wird hier umfassend als ,Glaube’ be-
zeichnet. Das ist schon theologisch gespro-
chen® (157). Gegen die Meinung, das ganze
Gleichnis von den ruchlosen Weinbergs-
pichtern (Mt 21, 33-46) sei eine sekundare
christliche Allegorie (dic Gemeinde habe
das Schicksal des Meisters im Zusammen-
hang der Unheilsgeschichte Israels durch
eine solche Parabel gedeutet), melden sich
Bedenken (178 f.). Weitere Beispiele lie-
Ren sich hinzufiigen.

Obwohl diese Darlegungen zur Authen-
tizitdt im einzelnen aufschlufireich sind und
der Vi. dabei duflerst sorgfaltig und ver-
antwortungsbewufit vorangeht, bleibt die
dauernde ,Riickfrage“ auf den historischen
Jesus fragwiirdig, weil die dlteste Uberlie-
ferung zu einem Teil aus isolierten Einzel-
stiicken besteht, die erst spiter unter be-
stimmten vielschichtigen Aspekten zusam-
mengestellt wurden. Die Rickfrage hinter
das ,Osterdatum® mag fiir den Historiker
konsequent sein, fiir die Erfassung des ur-
christlichen Glaubenszeugnisses scheint sie
mir nicht so wichtig zu sein, wie Tr. voraus-
setzt (vgl. die neueste Wendung in der pro-
testantischen Exegese bei G. Stredker, Die
historische und theologische Problematik
der Jesusfrage, in: Evangelische Theologie
1969, Heft 9, 453-476).

Trotz seiner stark historisch interessier-
ten Fragestellung versteht es Tr. ausgezeich-
net, die Hauptgattungen der synoptischen
Uberlieferung jeweils in einem siebenglied-
rigen Schema (Vergleich, Erlduterung, Gat-
tung, Form, Redaktion, Verwandtes, Prak-
tisches) in ihrer theologischen Aussage zu
veranschaulichen. Obwohl das Buch seinen
primir exegetischen Charakter beibehilt,
wird recht deutlich, in welcher Weise eine
differenzierte Befragung der Texte (trotz



Buchbesprechungen

unumginglicher Wiederholungen und Uber-
schneidungen) fiir Predigt und Unterricht
praktisch werden kann. ,Die Auslegung
selbst ist immer von jedem einzelnen in
einem nenen, schopferischen und pneuma-
tischen Vorgang zu versuchen“ (12).

F. ]. Steinmetz

Maertens, Thierry — Frisque, Jean:
Kommentar zu den neuen Lesungen
der Messe. Erster Band: Erster Ad-
ventsonntag bis Sonntag nach Erschei-
nung. Freiburg, Herder 1969. 330 S.
Kart. 23— DM; Subskriptionspreis
20,— DM.

Erste Kommentare zu den neuen Lesungen
der Eucharistiefeier wurden schon im letz-
ten Heft dieser Zeitschrift (Heft 5, 1969) be-
sprochen. Hier handelt es sich um eine vél-
lig nmgearbeitete Form des 1966 im glei-
chen Verlag erschienenen ,Kommentars
zum Meflbuch“. Die Originalausgabe ist (wie
die erste Fassung) auf franzdsisch erschie-
nen. Die Verfasser sind Professoren far
Liturgik bzw. Dogmatik.

Im Unterschied zu den oben genannten
Kommentaren findet man bei Maertens
Evangelien und Lesungen der drei Fest-
tagszyklen (A, B, C) sowie einen Ferial-
zyklus beieinander (insgesamt sind neun
Binde vorgesehen). Das hat freilich zur
Folge, dafl die Schriftauslegung knapp und
konzentriert ist (was kein Nachteil zu sein
brancht). Diese ist jeweils in drei Teile
gegliedert: einen ersten, der den exegeti-
schen Zusammenhang skizziert; der zweite
bringt die thematische Aunslegung des Tex-
tes; der dritte versucht die Worte mit der
Situation der Kirche in der heutigen Welt

476

zu konfrontieren, Im Anschluf daran fol-
gen lingere theologische Reflexionen, die
die ,Linie sichtbar machen wollen, die vom
heidnischen Menschen — der Antike und der
Moderne — iiber den jidischen Menschen
zu Jesus Christus fiihrt“ (15), und ,wie die
Eucharistiefeier des jeweiligen Tages den
versammelten Glaubigen die Maoglichkeit
bietet, sich aktiv in der Kirche einzusetzen®
(16).

Man wird den Kommentatoren bescheini-
gen kénnen, daf ihre Auslegung im allge-
meinen die neuere und neueste Exegese
beriicksichtigt. Einen besonderen Hinweis
verdienen auch die recht zahlreich zitierten
Aufsitze, auf die sie sich bezieht bzw. zu
deren weiterfithrendem Studium sie einladt,
obwohl es dem deutschen Leser nicht leicht
fallen wird, sich diese zu einem groflen Teil
franzésische Lektire zu beschaffen. Daf es
sich iiberhanpt bei diesem Kommentar um
eine Ubersetzung aus dem Franzdsischen
handelt (die Endredaktion lag in den Hin-
den von U. Schiitz), diirfte fiirr den deut-
schen Sprachraum eher eine zusitzliche An-
regung bedeuten: die Art des Theologisie-
rens widerspricht jedenfalls nicht dem
theologischen Duktus, wie er zur Zeit in
Deutschland verbreitet ist.

Nur beschrinkte Zustimmung werden
auch in diesem Kommentar die Versuche
der ,Kritischen Vergegenwartigung“ und
»Weisungen des Glanbens® fiir unsere Zeit
finden kénnen. Bei aller Predigtanregung,
die zweifellos von ihnen aunsgeht, kénnte die
Situation der Gemeinden so unterschiedlich
sein, dafl mancher Hinweis als Allgemein-
platz unbranchbar wird. So wird man den
Vorschlag einer gemeinschaftlichen Predigt-
vorbereitung (16 f.) besonders zu beachten
haben. F. ] Steinmetz S]

Theologische Deutung der Gegenwart

Martyria, Leiturgia, Diakonia. In Zu-
sammenarbeit mit Rudolf Haubst und
Karl Rahner hrsg. von Otto Semmel-
roth. Mainz, Matthias-Grimewald-
Verlag 1968. 454 S. Ln. 48,—- DM.

Es lohnt sich, in dieser, Bischof Hermann
Volk gewidmeten Festschrift, kreuz und quer
Entdeckungsfahrten anzustellen. Die The-
matik verspricht viel: Martyria — das Zeng-

nis des Glaubens; Leiturgia ~ der Gottes-
dienst; Diakonia — der Einsatz fiir die Men-
schen. Die 25 Autoren biirgen fiir die Ein-
16sung des Programms. Die geistliche The-
matik wird von einer Karmelitin (,Zur
Aktualitit des Karmels“, Sr. Maria Gemma
v. Gehorsam Jesu) und — ausgerechnet —
von dem evangelischen theologischen Mit-
arbeiter vertreten: in der Uberlegung von
Peter Brunmer iiber die geistliche Bedeu-



Buchbesprechungen

tung der liturgischen Sprache erfihrt man
Wichtiges zur ,geistlichen Bedeutung der
feststehenden Formel (834) in Dogma und
Liturgie. Karl Rahner gelingt es wiederum,
Anliegen zu formulieren, die auf der Seele
brennen; z.B. dafl ,bestimmte Wahrheiten®
nicht nur vom je-einzelnen Menschen er-
kannt werden, sondern auch ,menschlichen
Gemeinschaften, und zwar in einer institu-
tionellen Verfafitheit... zugeordnet sind“
(189). Heinrich Fries meint etwas Ahnliches,
wenn er zu iiberlegen gibt, ,ob die Sache
der Wahrheit und des Glaubens es nicht
erlaubt, dafl das gleiche unter verschiede-
nen Formen und Kategorien ausgesagt wer-
den kann“ (225); Peter Lengsfeld spricht
sogar von einem , Verstehenshorizont®, der
durch die konfessionelle Tradition mitgege-
ben ist, und durch den ,Art und Inhalt der
Wahrheitserfahrung selbst® beeinflufit wer-
den (201). Sowohl Bernhard Langemeyer
(verschiedene Gegenwart Christi im litur-
gischen Geschehen, 286 f.) wie Walter Kas-
per versuchen den monolithischen Block der
Sakramentalitit organisch ins Leben auf-
zuschmelzen; durch die Lésung ,von der
Fixierung auf die sieben Sakramente* muf}
¢s gelingen, ,die sakramentale Zeichenhaf-
tigkeit des ganzen christlichen Lebens wie-
der mehr® zu verstehen (284) — also statt
LEntsakralisierung® eine ,Heiligung* des
gesamten menschlichen Lebens!

Naturlich gibt es auch Differenzen: so
wenn Rahner das Resultat des Skumeni-
schen Dialogs fiir gering anschligt (193)
und von Kiings Buch iiber die Rechtferti-
gung - leider ohne Belege ~ meint, dafd sich
die kritischen Stimmen mehren. Das steht
sicher quer zu den anderen dogmatischen
Beitrigen. Kasper nimmt umgekehrt in dem
— wohl gewichtigsten ~ Beitrag Stellung ge-
gen die Tendenz bei Karl Rahner, das
SWort zu einem defizienten Modus des
Sakraments (zu) degradieren“ (267), eine
Tendenz, die P. Brunner wiederum sich zu
eigen macht. Doch gerade solche Differen-
zen zeigen, dafl tatsachlich ein Stiick der
lebendigen Diskussion in der modernen
Theologie eingefangen ist. J. Sudbrack S

Krise der Kirche — Chance des Glau-
bens. Die »Kleine Herde« heute und
morgen. Hrsg. v. Karl Farber. Frank-
furt, Knecht 1968. 314 S. 19,80 DM.

477

FEs ist also doch méglich — mufl man zu die-
ser Aufsatzsammlung notieren —, kritisch
und zugleich positiv und aufbauend iiber
das Christentum zu schreiben. Man kann
zur Erhirtung dieser Behauptung jeden der
14 Autoren herausgreifen; vielleicht Karl
Pfleger, der ,Auf der Suche nach einer
neuen Spiritualitit® zuerst die Kritik bei
van de Pool {,Vom Ende des konventio-
nellen Christentums®) ernstnimmt, aber
dann dem Leser zu Bewufltsein bringt, wie
kliglih und wie oberflichlich solcherart
Aussetzung sich macht, wenn man sie an
der tiefergehenden Kritik, aber zugleich an
der nach vorne weisenden Spiritualitit eines
Teilhard des Chardin mifit. Man kann auf
Manfred Plate hinweisen, der das spezifisch
Christliche herausarbeitet und es im moder-
nen Menschen verankert: Die Einbruchstelle
des Glaubens fiir heute ist die Erfab-
rung der mdéglichen Selbsttranszendenz;
statt ,Entsakralisierung sollte also von
ciner Vermenschlichung, einer Anthropo-
logisierung® gesprochen werden, denn ge-
rade nach dem modernen Bewuftsein hat
der Christ die Aufgabe, die Dinge zu ,hei-
ligen“. Die grofite Aufmerksamkeit aber
verdient Max Miller mit seinen ,Frag-
menten aus einem Traktat iiber die Frei-
heit. Zur Problematik eines christlichen
Menschenbildes®. Er versucht das ,tief-
christliche Anliegen® des spatmittelalterli-
chen Nominalismus aufzuarbeiten; Gott ist
eher mit der Aussage von der absoluten
Freiheit als mit der vom absoluten Geist
getroffen. Deshalb muf auch in der Bestim-
mung des christlichen Menschenbildes einem
ofaktischen Pluralismus® Raum gegeben
werden; auch der Mensch niamlich erhilt
,Gestalt nur im Tun, in der Praxis; im
Selbstbegaffen aber verschwindet aller Um-
riR“. Was fiir die Ethik gilt, dafl ,Gegen-
wart® ihr einziges Kriterium bildet — ,aber
Gegenwart ist sie nur als Mitte zwischen
Tradition und geschichtlicher Zukunft -,
gilt auch fiir die Wahrheit. Die ,simple
Unterscheidung®  ,wandelbar-unwandel-
bar* wird dem Tatbestand nicht gerecht;
‘Wahrheit steht voll in der Geschichte, ,ist
wahr als die Einheit von Tradition, Insti-
tution und Eschatologic®. Das sind Téne,
gegeniiber denen manche Superkritik wie
ein billiger Schlager sich ausnimmt; aber
Max Miiller baut auf, fithrt weiter, eréffnet
Zukunftsdimension. Das Buch wiegt durch



Buchbesprechungen

seine kriftigen, aber nach vorwirts brin-
genden Ziige viele andere, hilflos pad-
delnde Schwimmiibungen auf.

J. Sudbrack S]

Lubac, Henri de: Teilhard de Char-
dins religiése Welt. Freiburg, Herder
1969. 383 S. Ln. 55—~ DM.

Unverstindlich bleibt, warum die deutsche
Ausgabe dieses Buches vor einigen Jahren
gestoppt werden mufite. Denn de Lubac
schreibt so vornehm, auch dort, wo er pro-
minente Teilhard-Gegner des [rrtums iiber-
fithrt, so sachlich, mit solch einer souverinen
Quellenkenntnis, dafl man dies eigentlich
nicht verstehen kann.

Seine Arbeit ist eine Apologie Teilhards.
Sie richtet sich z. T. sogar im Aufbau nach
den moglichen (d. h. unméglichen) Angrif-
fen. Dabei ist de Lubac keineswegs ein be-
dingungsloser Anhinger Teilhards. Immer
wieder iibt er selbst Kritik an seinem
Freund; in einem der letzten Kapitel (Eine
gewagte Extrapolation?) wird sogar die
Grundthese Theilhards von der anfsteigen-
den Entwicklung der Menschheit soweit ein-
geschrankt und mit soviel Bedingungen ver-
sehen, dafl vielleicht zu wenig tubrig bleibt
von der Vision des franzésischen Jesuiten
und Geologen (Teilhard war nimlich mehr
Geologe als Paldontologe!).

Dieser Vision aber dient znallererst de
Lubacs Buch (zwei weitere seiner Teilhard-
Biicher sind anf dem deutschen Markt).
Nach Cuénots grofier Biographie kann man
nicht mehr behaupten, sie sei nur ein
schwirmerischer Traum des ,armen Poe-
ten“. Teilhard hat sie gewonnen im harten
Kampf mit den ,facts* der Erdgeschichte,
aber zugleich durch die gescharften Augen
des christlichen Glaubens. Letzteres darzu-
stellen, hat sich de Lubac vorgenommen;
wer sein Qeuvre kennt, weil von vornher-
ein, mit welch umfassendem Wissen aus der
Theologie der Vergangenheit und der Ge-
genwart er es getan hat.

Stilistisch und gedanklich sind die bei-
den anderen Teilhard-Arbeiten de Lubacs
leichter geschrieben. Das grundlegende
Werk aber ist das vorliegende. In ihm er-
scheint die Theologie des grofien Franzosen
in einem so ausdrucksvollen Licht, dafl viele
modern sein wollende theologische Ver-
suche dagegen verblassen. Das Geheimnis

478

der Theologie aber ist Teilhards unbesieg-
barer Optimismus, der ihm zur ,Flucht nach
vorne“ Kraft gab; denn, so schreibt er vor
seinem Tod, ,Ich gehe dem entgegen, der
auf mich zukommt“. Ernst Blochs ,, Mensch-
sein heiflt transzendieren!* meint die glei-
che Flucht, aber ohne die unbezwingbare
Kraft, die Teilhard von dem erwuchs, ,der
auf ihn zukam®. J]. Sudbrack S}

Die Funktion der Theologie in Kirche
und Gesellschaft. Beitrage zu einer not-
wendigen Diskussion. In Verbindung
mit Norbert Greinacher und Peter
Lengsfeld hrsg. von Peter Neuenzeit
(Theologie als Geschichte und Gegen-
wart). Miinchen, Késel 1969. 407 S.
Paperback. 19,80 DM.

Der wohl lange vorgeplante Sammelband
bietet weniger den erwarteten Uberblick
iber die Ficher als ein Spektrum moderner
(kathol. u. protest.) Theologie, das kaum
vielfltiger sein kann. So kénnen auch wir
nur auf einige Farbtupfer in dem bunten
Bild der 25 Autoren aufmerksam machen.
Natiirlich wird das Modethema von politi-
scher Theologie, Theologie der Hoffnung,
Theologie der Revolution oftmals abgehan-
delt (J.-P. Audet, Josef Blank, Peter Lengs-
feld, Piet Schoonenberg und besonders Hel-
mut Gollwitzer). Aber auch andere Beitrige
6ffnen die Theologie zur Praxis hin. Nor-
bert Greinacher tut dies ausdriicklich, Hans
Fischer-Barnicol bricht fiir die geistliche
Erfahrung eine Lanze: Theologie muf} ,als
das fortzeugende Zeugnis einer konkreten
Glanbenserfahrung  begriffen®  werden.
Einen der besten Beitrige hat Ingo Her-
mann geliefert, wenn er die Theologie mit
der Publizistik konfrontiert. Erfrenlich ist,
dafl ein Atheist, wie der Frankfurter So-
ziologe Max Horkheimer, zu Wort kommt:
,Ich meine, es lasse sich aus dem mensch-
lichen Handeln und Empfinden das Bediirf-
nis ablésen, daf dieses Absolute ein Posi-
tives sei, dafl dieses Absolute bewirke, daff
das Unrecht . . . in irgendeiner Form wieder
gutgemacht werde und einen Sinn gewinne*
—-ein Wort, das ,frommer® ist als ein Grof3-
teil von dem, was die Theologen schreiben.
Auch andere Nicht-Theologen haben Bei-
trige geliefert: Paul Mikat, mit der War-
nung vor einem Rechtsdenken, das die Spi-



Buchbesprechungen

ritualitit unterdriicke; oder Psychologen
wie Rudolf Affemann und Paul Matussek.
Betont werden muf die Breite der Mei-
nungsiuBlerungen; sie reicht von Manfred
Mezger, bei dem viele das Christliche und
Theistische vergeblich suchen werden, bis
zu Georg May, der es sich leistet, einem
Satz wie folgendem zuzustimmen: ,Lieber
Menschen wehe tun als der Wahrheit.”
Weniger hart #uflern sich Hans-Eduard
Hengstenberg und Richard Seewald, dessen
Herz ,mit allem, was an ihm eifernd und
eitel sein mag, Tertullian® gehért. Tertul-
lian aber war der grofle Kirchenlehrer, den
sein Fanatismus und Rigorismus aus der
Kirche heraustrieb.

Also ein fiberaus interessanter ,Fécher
der Stile“, dessen Benutzung allerdings
Kenntnis, Arbeit und Urteilskraft voraus-
setzt. J. Sudbrack S}

Post, Werner: Kritik der Religion bei
Karl Marx (Theologie als Geschichte
und Gegenwart). Miinchen, Kdsel 1969.
327 S. Ln. 24,80 DM.

Wer weifl, wie eng verkniipft die heutige
Marxismusdiskussion mit dem christlichen
Leben ist (Hinwendung zur Praxis als ko-
pernikanische Wende), wie sehr die marxi-
stische Religionskritik die christliche Erfah-
rung in Frage stellt (Religion als Opium
des Volkes, 136-183) und wie stindig wach-
send das Interesse der christlichen Theolo-
gie am Marxismus ist (Theologie der Hoff-
nung, der Revolution, politische Theologie),
wird fiir das Buch des jungen Assistenten
an der padagogischen Hochschule Bonn
dankbar sein. Den Hauptanteil nimmt die
kundige Darstellung der Etappen Marx-
scher Religionskritik ein. Mit der Umorien-
tierung des philosophischen Ansatzes zur
politischen Kritik und dkonomischen Ana-
lyse verliert fiir Marx die Religion an Inter-

Geistliches Leben

Claudel, Paul: Ich glaube an Gott.
Texte, zusammengestellt und eingelei-
tet von A. du Sarment. Vorwort von
H. de Lubac SJ. Wiirzburg, Echter
1969. 380 S. Ln. 29,- DM.

479

esse; fir ihn war die Schlacht gegen das
christliche Denken schon gewonnen.
Finleitend und abschlieRend wird dber
das allgemeine Marxverstindnis und die
Bedeutung seiner Religionskritik referiert.
Hier, wie im ganzen Text, erarbeitet der
Vi. Aspekte einer neuen christlichen Deu-
tung. Bei allem Vorbehalt wegen des viel-
filtigen und auch inkonsequenten Denkens
von Karl Marx und in Anlehnung an die
Frankfurter Soziologenschule (besonders J.
Habermas und A. Schmidt) beweist Post das
Ungeniigen der derzeitigen Auseinander-
setzung. Der apologetische Ansatz, der ver-
teidigt und angreift, Gbersicht, dafl Karl
Marx weder eine Antireligion noch eine
Sinndeutung des Gesamten liefern wollte.
Der Versudch, seine Lehre als Weiterschrei-
ten auf dem Weg zur Sikularisation der
Religion (Hegel, Feuerbach, Marx) zu be-
greifen, bagatellisiert den grundsatzlichen
Neuansatz. Den modern werdenden Ver-
suchen eciner partiellen Aneignung der
Marxschen Kritik fehlt meist der Tiefgang.
Post hebt hingegen die ,praktische Ab-
sicht* der Religionskritik hervor. Alle theo-
retischen Spekulationen stchen im Dienst
der Kritik an der tatsichlichen Rolle der
Religion innerhalb der damaligen Gesell-
schaft. Die Religionskritik steht und fallt
also mit ihrer empirischen Verifizierbarkeit.
Eine echte Auseinandersetzung darf sich
also nicht sofort in die Héhenluft theolo-
gischen Denkens begeben, sondern muf im
Sinne Marx’ die religiose Praxis und ihre
Rolle in der Gesellschaft und der Wirtschaft
analysieren. Tatsachenkritik bleibt A und
O der philosophisch-theologischen Durch-
dringung. Da aber gerade hier, im Faktum
Religion, die Situation véllig anders ge-
worden ist, mufl im Sinne der Marxschen
Religionskritik gesagt werden, dafl sie heute
nicht mehr gilt! Was daraus allerdings fir
die religiése Praxis selbst folgt, braucht
nicht betont zu werden. J. Sudbrack S]

Claudel war ,nur® ein Laie, und die Theo-
logie war nicht eigentlich sein Bernf. Aber
es gibt in der Heiligen Sdhrift eine Fille
von Anspielungen und Zusammenhingen,
die ein Dichter besser einfangen wird als
die sogenannten Wissenschaftler (vgl. das



Buchbesprechungen

Vorwort von Henri de Lubac SJ). Vorlie-
gende Text-Zusammenstellung aus Clau-
dels zum Teil weniger bekannten Prosa-
Werken ist eine Fundgrube fiir die Theolo-
gie. Sie will ,einen Wunsch des Dichters
verwirklichen, an dem ihm besonders ge-
legen war, ndmlich sein Werk unmittelbar
der Erbauung des Glaubens dienstbar zu
machen® (7).

Als Leitfaden dienten der Herausgeberin
die zwolf Artikel des Credos, um die sie die
Texte gruppiert und mit einer Einleitung
versieht, in der sie einige Verbindungs-
linien zwischen der Dichtung Claudels und
der traditionellen Theologie aufzeigt. Weil
sie auch die Entwicklung der Claudelschen
Gedankenfiihrung beriicksichtigt (durch be-
hutsam vorangestellte Untertitel verdeut-
licht), ergeben sich zu den cinzelnen Arti-
keln jeweils kleine Abhandlungen, die frei-
lich von unterschiedlichem Umfang sind.

Offenbar bestand ein Vorurteil, wonach
Claudel ein unverstindlicher oder schwieri-
ger Autor und ,seine Bibelkommentare fiir
uneingeweihte Laien ungeeignet seien” (20).
Abtréaglicher noch ist die Meinung, daB
seine Grundgedanken zu sehr in einer vor-
konziliaren Theologie und im patristischen
Erbe verwurzelt seien, um heute noch An-
regung zu bieten. Bei ihm dringe {iberall
der Geist der Synthese durch, der auch der
Geist des Katholizismus sei (15). Seine Spi-
ritualitdt sei in mystischer Weise christolo-
gisch, marianisch und zutiefst kirchlich.
Seine Eschatologie betrachte den Tod und
die letzten Dinge nicht in dem grinsend-
ironischen und makaber-grotesken Tonfall,
der heute bei Schriftstellern ziemlich ver-
breitet sei und von vielen gewiinscht werde.
Fiar viele Christen - auch in Deutschland —
wird jedoch heute noch zutreffen, was die
Herausgeberin der Texte erwartet: ,Sie
brauchen die folgenden Seiten nur aufzu-
schlagen, und sie werden rasch gefesselt
sein von der Tiefe der Vorstellungen, von
dem begeisterten Glauben, von der seltenen
Gabe zum Staunen, von den neuen, unver-
muteten, malerischen Bildern, gelegentlich
gewiirzt durch einen késtlichen Humor, den
man nicht vermifit“ (21). Wer die Original-
ausgabe nicht in der Ursprache lesen kann,
wird dem Verlag fir die Bereitstellung
einer deutschen Ubersetzung, die zum grofi-
ten Teil von Edwin Maria Landau besorgt
wurde, dankbar sein. F. ]. Steinmetz S]

480

Boros, Ladislaus: Im Menschen Gott
begegnen. Mainz, Matthias-Griine-
wald-Verlag 1967. 162 S., Kart. DM
9,80.

—: Wir sind Zukunft. Mainz, Griine-
wald 1969. 165 S. Kart. DM 12,—.

Boros hat nicht nur ein waches Gespiir fiir
das, was die Menschen (Christen) heute be-
wegt — in den beiden vorliegenden Béinden
greift er die vieldiskutierten Probleme der
Mitmenschlichkeit und der Hoffnung auf —,
sondern auch eine ungewdéhnliche Gabe, es
ihnen von innen her (in sehr eingingigen,
der Erfahrung entstammenden phinomeno-
logischen Analysen) zu erschliefen und damit
neue Wege zu einer reiferen Menschlichkeit
und einem tieferen Glauben aufzuzeigen.
Die Engagiertheit und der gliaubige Opti-
mismus, mit denen er das tut, iibertragen
sich unwillkiirlich auf die Leser. Sie glauben
es ihm. Seine Gemeinde ist grofl. Dabei ist
er gar nicht in dem Sinn modern, daf er in
die zeitgendssische Diskussion der von ihm
aufgegriffenen Probleme eingriffe (mit einer
Ausnahme, die seine schon in dem Buch ,My -
sterium mortis“ dargelegte Hypothese von
der Endentscheidung des Menschen im Tod
betrifft; sie wird zusammen mit seinen
Thesen von den letzten Dingen im zweiten
der hier besprochenen Binde, Seite 149 ff.,
noch einmal gerafft skizziert). Er sucht nicht
die Diskussion, die theoretische Auseinan-
dersetzung; ihm geht es vielmehr um den
Menschen; er hat geradezu eine Passion fiir
die Menschen. Das zeigt sich vor allem im
ersten Band, der in 10 Betrachtungen (iiber
die Wahrhaftigkeit, Achtung, Verehrung,
Freude, Freundschaft, Liebe, Grofimut, Ge-
lassenheit, Aufrichtigkeit, Demut) Schritt
fiir Schritt und immer tiefer (weil aus dem
Glauben) zur Begegnung mit dem Mitmen-
schen, dem Mitbruder hinfiihrt. Aber auch
im zweiten Band geht es zur Hauptsache
um den Menschen: in seinen verschiedenen
Lebensphasen und -situationen (das Kind,
die Alten, Krankheit, Sterben) und wie er
in anderen Hoffnung wecken kann (Werke
der leiblichen und geistigen Barmherzig-
keit), und immer ist der Mitmensch der
Weg zur Vollendung in Gott. Es weht et-
was Idealistisches durch diese Betrachtun-
gen, das froh macht. Eben darum greifen so
viele nach den Biichern des Verfassers.

F. Wulf S]





