
Josef Sudbrack 24 

die dem Bösen nun durch eine Hintertür doch noch einen Sinn gibt, son- 
dort auf, wo die Furcht des Herrn den Menschen ergreift. Sie ist ja Wesens- 
Leben schaffen wird, einen neuen Himmel und eine neue Erde. 

Aber gerade wenn wir es ernstnehmen, daß Gott gut ist und für uns 
sorgt, daß er weiß, wessen wir bedürfen, wenn wir glauben, daß Jesus ein 
Erweis der Liebe Gottes ist, dann wird das Vorhandensein aller Not 
immer ärgerniserregender. Nicht eine Rechtfertigung, sondern eine Klage 
gereicht Gott zur Ehre, und nur eine Anklage kann eine Ehrenrettung 
Gottes sein, seine Rechtfertigung. Weil nur sie Gott ernst nimmt. Und nur 
dieser Gott kann Fels des Wagnisses unseres Hoff ens werden, das auf zwei 
Schultern trägt: Es trägt am Bösen in der Welt, und es trägt am Glauben 
an die Güte Gottes. Endlich wird dieses glaubende Hoffen den Menschen 
tragen, einen Menschen, der sich durchgerungen hat zu einem - nicht ab- 
surden, aber doch - •törichten" Heldentum: zum Vertrauen auf den, den 
er anklagt. Er darf sich mit Job und Jesus solidarisch wissen - bis in die 
Gottverlassenheit. Daß Glaubenkönnen ein Geschenk ist, wird hier deut- 
lich, auch wenn solcher Glaube von viel Dunkel umgeben wird. Wenn wir 
das Ärgernis des Bösen stehenlassen, haben wir vielleicht eine Chance, 
glaubwürdig zu sein und selbst, ohne falschen Kompromiß, im Heute zu 
glauben, uns aufzuraffen zu einer neuen Hoffnung, die nach und in allem 
Tun letztlich nichts anderes ist als der Glaube an Gottes Liebe. 

Atheismus als Modell christlicher Gottesbegegnung 

Josef Sudbrack SJ, München 

Man täusche sich nicht: Was heute als Krise in der Kirche apostrophiert 
wird, ist nur die Oberfläche eines tieferen Fragens und Suchens nach Gott. 
Wer nicht eingeht auf die Provokation der •Gott-ist-tot-Theologie" (so 
lächerlich, bis zur Banalität, ihm auch manche ihrer Bestseller vorkommen), 
kann nur Symptome diagnostizieren, niemals aber auch nur einen Schim- 
mer vom Kern der Debatte erhaschen.* 

* Der Essai ist das Nebenprodukt einer größeren, genauer belegten Arbeit: Auf der 
Suche nach der christlichen Identität. 



Atheismus als Modell christlicher Gottesbegegnung 25 

Angst ist ein schlechter Berater 

Wer aber vor der ansteigenden Flut der Fragen sich wie ein Nichtschwim- 
mer scheut, ängstlich bedacht, sich nicht zu weit vorzuwagen, um ja nicht 
einen Schluck des salzigen Seewassers in die Kehle zu bekommen, wird sich 
in den Gewässern der Zeit niemals frei bewegen. 

Die Psychologie kann in all ihren Schattierungen belehren, ein wie 
schlechter Ratgeber die Angst ist. •Angst bewirkt. .. nicht nur einen Rück- 
zug von der äußeren, sondern ebenso einen Rückzug von den Erlebnissen 
der inneren Welt... Die Funktion des Ichs (erschöpft sich immer mehr) in 
Abwehrleistungen, die dem Bewußtsein entzogen bleiben"1. Dort, wo eine 
Auseinandersetzung von Angst diktiert wird, bauen sich •Abwehrmecha- 
nismen" auf, •instinktiv und bewußt arbeitende Kräfte des Selbstschutzes 
im Vergessen, Verleugnen, Projizieren .. ."2, oder umgekehrt ein demüti- 
ges Nachgeben als •Selbstbeschränkung" und eine •übertriebene Güte als 
Überkompensation"3. Bis zum •Ungeschehenmachen" des Geschehenen, 
zur •kollektiven Verleugnung der Vergangenheit"4 kann dieser Abwehr- 
mechanismus wirksam werden. Wer an der Hand der Angst seinen Weg 
finden will, hat schon den ersten Schritt auf dem Irrweg getan. Er hat schon 
die Brille aufgesetzt, die ihm die Wirklichkeit nur noch verzerrt vor Augen 
stellt. Und dies ist das furchtbare Gesetz der Angst: sie wächst, je mehr 
man sich auf sie einläßt; sie verzerrt die Wirklichkeit immer unkenntlicher; 
und die verzerrte Wirklichkeit verstärkt die Motivation für erneute Angst; 
und die erneute Angst verzerrt die Wirklichkeit zu noch größerer Un- 
kenntlichkeit; und die verzerrte Wirklichkeit. .. Ein nie endender Teu- 
felskreis. 

Die optimistische Einstellung ist gegenüber der Angst nicht einfach der 
andere Straßengraben von Fehlhaltung; dieser andere Straßengraben 
trägt den Namen •Leichtsinn" oder •Weigerung, sich belehren und kor- 
rigieren zu lassen". Optimismus, oder welches Wort für die gemeinte Hal- 
tung auch geeignet erscheinen mag, ist etwas anderes. Erik H. Erikson hat 
zur Genüge gezeigt, daß ohne Vertrauen (trust) oder Zuversicht (confidence) 
die Lebensbewältigung eines Menschen belastet und gefährdet bleibt5. 
Wer nicht schon früh gelernt hat, in selbstverständlichem Vertrauen mit 
den Dingen umzugehen, und sich vor jeder neuen Welterfahrung angst- 

1 Alexander Mitscherlich, Auf dem Weg zur vaterlosen Gesellschaft, München 1963, 240. 
2 A. u. M. Mitscherlich, Die Unfähigkeit zu trauern, München 1968, 24. 
» Erik H. Erikson, Kindheit und Gesellschaft, Stuttgart 1968, 189; 148. 
4 Die Unfähigkeit... 25; 40. 
5 A.a.O., 241. 



Josef Sudbrack 26 

voll zurückzieht in die Abwehrhaltung der Igelstacheln, hat es schwer, sich 
im Leben zurechtzufinden. Zu leicht brechen die frühkindlichen Vertrau- 
enswunden beim Erwachsenen wieder auf zu •akuten Liebes-, Vertrauens- 
und Glaubenskrisen ... und können bei einer Unzahl ,reifer' Individuen 
irrationale Haltungen gegenüber Widersachern und Feinden charakteri- 
sieren"6. 

Was Optimismus, christlicher Optimismus - um bei diesem Wort zu 
bleiben - heißt, ist an den beiden modernen Heiligen, Johannes XXIII. 
und Teilhard de Chardin abzulesen. Ihr grundsätzliches Bekenntnis zum 
Guten im Menschen, oder nach Teilhard sogar zum Guten in der Materie, 
hat nichts zu tun mit naiver Bauerntölpelei oder dem noch naiveren Fort- 
schrittsoptimismus der Jahrhundertwende, als Sünde, Leid, Unrecht unter 
den Tisch gewischt wurden. Ihr Optimismus ist christlich, so sehr auch ein- 
zelne Züge im Weltbild des Teilhard de Chardin nicht integriert wurden 
in seine christliche Gesamtsicht. Er gründet im Herrenwort des •Fürchte 
dich nicht!", das uns der •menschlichste" der Evangelisten, Lukas, über- 
liefert hat. (Bei ihm [mit Apg] steht es siebenmal, bei Matthäus nie, bei 
Markus nur einmal an unbetonter Stelle.) Er gründet in der Auferste- 
hungsbotschaft: •Die Jünger hatten aus Furcht vor den Juden die Türen ver- 
schlossen; da kam Jesus, stand in ihrer Mitte und sprach zu ihnen: ,Friede 
sei mit Euch!'" Es ist der gleiche Auferstandene, dessen Wort aus der Ge- 
heimen Offenbarung uns heute gilt: •Fürchte dich nicht! ,Ich bin der Erste 
und Letzte -, der Lebendige. Ich war tot, aber nun lebe ich in alle Ewig- 
keit. Ich besitze die Schlüssel über Tod und Unterwelt". 

Oft genug in der Geschichte der Kirche klang dieser Optimismus des 
Friedensgrußes nicht mehr laut genug; in Krisenzeiten wurde er immer 
wieder von Schlechtmachern und Unglückspropheten übertönt. Aber auch 
hier - wenn die pessimistischen Anpreisungen der Furcht, in denen die 
Mahnung der alttestamentlichen Weisheit ernstgenommen wurden7, rich- 
tig durchleuchtet werden -, zeigt sich als letzte, alles tragende Struktur Ver- 
trauen, Liebe zu Gott8. •Nichts nutzt der Geist der Angst, wenn der Geist 
der Liebe fehlt", schreibt Bernhard von Clairvaux und beruft sich dabei 

• Ebd. 243. 
7 Jean Leclercq, L'amour des Lettres et le desir de Dieu, Paris 19642, 75; vgl. Joachim 
Becker, Gottesfurcht im AT, Rom 1965; Josef Haspecker, Gottesfurcht bei Jesus Sirach, 
Rom 1967. 
8 Einiges Material dazu habe ich gesammelt in: Die geistliche Theologie des Johannes von 
Kastl, Münster 1966/67, s. Register unter Stufen; Furcht; vgl. M. Bernards, Zur frühscho- 
lastischen Christologie. RechTheolAncMed 23 (1956) bes. 191 ff.; Dictionnaire de Spiri- 
tualite, II 2463-2511. 



Atheismus als Modell christlicher Gottesbegegnung 27 

auf den Kirchenvater Ambrosius von Mailand9. Wenn man genauer hin- 
schaut, entdeckt man sogar die Überwindung der Angst durch tätigen Ein- 
satz - eine recht moderne und psychologisch unterbaute Therapie. •Gott 
fürchten heißt, nichts zu unterlassen, was an Gutem zu tun ist"10. 

Man kann die Linien weiter ausziehen und kommt sogar in die Nähe 
Teilhards de Chardin. Auch er kannte die Angst: •Die Angst, sich nie- 
mandem vernehmbar machen zu können; die Angst, sich nicht mehr bewe- 
gen zu können; die Angst, nicht hinaus zu können ... Eine dreifache Angst, 
die im Herzen jedes denkenden Elements des Universums dasselbe hart- 
näckige Wollen verrät, ein eigenes Selbst, ein vollendetes, ein gerettetes 
zu werden." Für ihn erwuchs gerade aus der undurchdringbaren Nebel- 
wand des Grauens das Vertrauen auf den Herrn: •Ich fühle es, mein Gott, 
der Schrecken, der mich angesichts der namenlosen Umbrüche ergreift, die 
sich anschicken, mein Sein zu erneuern, dieser Schrecken wird zu einer 
überbordenden Freude, durch Dich umgestaltet zu sein"11. 

Nur auf eine kleine Nuance möchte ich aufmerksam machen, worin sich 
die altchristliche •Furchtlehre" von dem •Optimismus" unterscheidet, der 
heute notwendig ist. Im alten Weltbild von Oben und Unten war man sich 
schnell klar darüber, wo der rechte Weg verlaufe und wo die Gefahren des 
Verirrens lauern. Die Orientierung von Lehre und Disziplin war eindeu- 
tig. Heute ist niemand mehr im Unklaren darüber, daß Gottes Wege nicht 
so sicher auf der Landkarte des Lebens zu bestimmen sind, daß mancher 
dunkle Pfad sich doch zum Lichte Gottes öffnet, daß manche abschüssige 
Straße nicht im Abgrund, sondern in der Sorge Gottes endet. Ein solch ver- 
ändertes Weltbild nimmt uns zwar viele Denk- und Entscheidungskrücken 
aus der Hand: der rechte Weg ist schwerer zu ertasten. Aber für den Chri- 
sten endet dies nicht in verstärkter Angst, sondern in vertieftem Vertrauen, 
unbekümmertem Ausschreiten. Wir gehen nämlich, wie Teilhard schreibt, 
•dem entgegen, der auf uns zukommt". Das ist es, was ich christlichen 
Optimismus nennen möchte. 

» Epist. 258 (PL 182/465 C); die 54. Predigt zum Hohenlied endet auch: •Ohne Liebe ver- 
dient die Furcht Strafe.« Im Hintergrund steht Petrus Abaelard, dessen Sentenz 1140 von 
der Synode zu Sens verurteilt wurde: •Auch keusche Furcht (castus timor, bräutliche!) 
schließt vom zukünftigen Leben aus." 
10 Gregor d. Gr., Moralia in Job I 3, 3 (75/530): •Deum timere est nulla quae sunt facien- 
da bona praetermittere". Auch für Johannes Tauler ist die Furcht Gottes •nicht eine solche 
Furcht, wie ihr sie Furcht nennt, sondern es ist ein fleißiges Achtgeben auf sich selbst in 
allen Stätten und Weisen." Nach der Lehmann-Übersetzung (II 1913, 189). 
11 Nach Henri de Lubac, La pensee religieuse du Pere Teilhard de Chardin, Paris 1962, 
70-72; die deutsche Übersetzung (Freiburg, 1969, 73-75) ist an dieser Stelle nicht nur 
schwer verständlich, sondern auch falsch. 



Josef Sudbrack 28 

•Denn Stückwerk ist unser Erkennen" 

Es kommt auf den Orientierungspunkt an; je nachdem kann das neue 
Weltgefühl eine Kehre um 180 Grad oder eine winzige Schwenkung des 
Steuers bedeuten gegenüber der alten Richtung. Wer im •Optimismus" 
und •Vertrauen" Gottes steht, für den ist es wahrhaftig unerheblich, ob 
seine Ahnenreihe nach dem neuen Weltbild bis ins Tierreich hinabreicht 
oder mit einem Sprung über die gesamte vormenschliche Schöpfung hin- 
weg direkt in Gottes Hand endet. Wer aber am eigenen Denken bis zu 
Gottes Offenbarung hinaufklettern möchte, für den kommt einiges ins 
Wanken. 

Man kann das alte Weltbild verschieden deuten: alttestamentlich vom 
Wirken Gottes und Gehorsam des Menschen oder hellenistisch von einer 
seinshaften Präsenz her. In jedem Fall wußte sich der Mensch des ersten 
Jahrtausends über die Dinge und die Menschen seiner Umwelt recht un- 
mittelbar mit Gott verbunden. Für den orthodoxen Juden gab es im Grund 
nichts, das nicht religiös bedeutsam war, das nicht in den Bezirk der Sakra- 
lität hinein ragte. Und dem frommen Griechen standen die Dinge nicht im 
eigenen Sein, waren nicht in sich substanzhaft, sondern nur Zeichen, Hin- 
weise, Symbole für den wirklichen und einzigen wahren Selbststand, für 
Gott. Die Kirchenväter bauten darauf ihr christlich-symbolisches Weltbild: 
Alles, was dem Menschen begegnet, ist dort, wo es gut, erfüllend, aufbau- 
end ist, ein Hinweis auf die eigentliche •Güte" und •Fülle", auf Gott. Und 
zwar auf den Gott der Offenbarung und den Vater Jesu Christi; denn der 
Trennung des Gottes der Schöpfung vom Gott der Gnade sieht man auf 
den ersten Blick die Herkunft aus dem menschlichen Denken und nicht dem 
göttlichen Wirken an. Der Kosmos war ein einziges großes Sinngefüge; 
wer wachen Auges auf nur eine seiner Gestalten hinsah, wurde von ihr 
direkt zur Sinnmitte, zur Offenbarung Gottes verwiesen. In diesem Welt- 
bild war eigentlich alles •sakramental", sichtbares Zeichen für die unsicht- 
bare Wirklichkeit Gottes; war alles •Hl. Schrift", lesbares Wort, das von 
Gottes Handeln berichtete. Und so verstanden, waren Sakramente und 
Bibel nur Höhepunkte der vielen anderen sakramentalen •Gegenwarten" 
Gottes in der Welt - eine Theologie, die gewiß auch heute ihre Bedeutung 
noch nicht verloren hat. 

Aber der menschliche Geist entwickelte sich weiter. An der Inspirations- 
und Sakraments-Theologie kann man ablesen, wie die Sakramentalität, 
die Realsymbolik, die überirdische Verweiskraft der Dinge dieser Welt 
immer fragwürdiger wird. Die Intensität des alten Denkens konzentriert 
sich auf die sieben Sakramente und die Bücher der Bibel. In ihnen wird 
die Realpräsenz immer dringlicher und inspirierte Unfehlbarkeit immer 



Atheismus als Modell christlicher Gotteshegegnung 29 

buchstäblicher aufgefaßt12 - in den natürlichen Gegebenheiten der Welt 
aber schwindet der Verweis auf Gott mehr und mehr dem Zugriff des Den- 
kens. Wir sind im Mittelalter. Nicht mehr in der sinnenhaften Anschau- 
lichkeit, aber immer noch in der begrifflichen Evidenz bleibt der sichtbare 
Kosmos ein offener Hinweis auf den göttlichen Urgrund. Das Sein und 
seine letzten Prinzipien werden jetzt zur Brücke, über die das menschliche 
Denken sicheren Fußes zum göttlichen Anfang zurückgehen kann. Auch 
diese Theologie bleibt unüberholbar. 

Wohl aber ist sie aus ihrer Alleingeltung heraus vertrieben worden. 
Schon im Mittelalter muß sie von ihrem alles überragenden Sitz herab- 
steigen. Die Mystiker sind es, also die Leute der geistlichen Erfahrung, die 
als erste ihre Alleingeltung bestreiten. Es sind nicht nur Geistreichigkeiten, 
nicht nur neuplatonische Reminiszenzen, wenn sie Gott hinter alles Sein 
ins Nichts hinein versetzen, wenn sie das reine •Über" (bei Ignatius wird es 
ethisch zum •magis", •mehr") als Wesensprädikation Gottes ansehen, also 
das Sprengen alles Begreif ens; wenn sie den gotterkennenden Menschen 
in seine Schranken zurückweisen und ihm höchstens ein •gelehrtes Unver- 
ständnis", ein •nichtwissendes Wissen" zubilligen. Von Augustinus bis Eva- 
grius Pontikus, von Dionysius Aeropagita bis zu Meister Eckhart, von Ni- 
kolaus von Kues bis zu Johannes vom Kreuz und bis zur großen französi- 
schen Spiritualität reicht dieses mystische Bekenntnis zum Nicht-Erkennen. 

Daß hier mehr verborgen ist, als die einsamen Erlebnisse einiger esote- 
rischer Kreise, zeigt ein parallellaufendes Seinsmißtrauen, dessen Spuren 
bis in die Patristik, bis in die vorchristliche skeptische und sophistische Phi- 
losophie zurückreichen. Trägt das Sein wirklich bis ins Herz Gottes, oder ist 
es nur das menschliche Bedürfnis, das überall nach Gründen sucht? Schon 
Protagoras (gest. um 410 v. Chr.) lehrt: •Von den Göttern weiß ich nichts, 
weder ob es welche gibt, noch ob es keine gibt." Bei den großen Nominali- 
sten des Mittelalters wird die Seinsklammer zwischen Gott und dem Men- 
schen so brüchig, daß sie sich weigern, ihren Glauben, ihr Gottvertrauen da- 
mit zu begründen. Und ihre Nachfolger, die Theologen des Tridentinischen 
Konzils ebenso wie die Barockscholastik, bleiben insgesamt angesteckt von 
diesem Virus des Seinsmißtrauens. Heute bietet sich für jeden unvoreinge- 
nommenen Zuschauer folgendes Bild: Ein verschwindend kleiner Promille- 
Satz von Wissenschaftlern, die sich zutrauen, mittels Seinsdenken bis zum 
persönlichen Gott zu gelangen, und all die andern, die wohlwollend oder 
feindlich, immer aber kopfschüttelnd dieses Relikt aus vergangenen Zeiten 

12 De Lubacs eben auf Deutsch erschienenes Buch über Corpus Mysticum, Eucharistie und 
Kirche im Mittelalter, Einsiedeln 1970, zeigt, wie oberflächlich ein Großteil der Kontra- 
henten (pro und contra!) in der Diskussion um die eucharistische Realpräsenz agiert. 



Josef Sudbrack 30 

anstaunen. Letztere, für die Öffentlichkeit allein maßgebende Gruppe be- 
steht nicht nur aus Nicht-Christen und Nicht-Katholiken. 

Bei den katholischen Ansätzen zeigt ein genaueres Hinsehen, daß selbst 
dort, wo man vom Sein spricht, ein tiefergehender, menschlich tragender 
Ansatz sich verbirgt: Die persönliche Entscheidung z. B., wie in Existenz- 
Philosophie und -Theologie; oder ein Grund-Vertrauen, wie bei Teilhard 
de Chardin; oder eine dialogische Personalerfahrung; oder eine ausschau- 
ende Hoffnung, die von Gabriel Marcel bis zu Jürgen Moltmann zuneh- 
mend aktiver, einsatzfreudiger wird; oder eine soziale Grundbefindlich- 
keit in der Sprache und im Grundengagement - bis zur •Revolution"; oder 
eine ästhetische Ganzheitserfahrung; oder auch eine Enttäuschung an al- 
lem Diesseitigen, Weltlichen. 

Wie es auch um die philosophische Deutung dieses Pluralismus stehen 
mag, zuerst muß er gesehen und anerkannt werden13. Die vorschnelle 
Flucht hinter die dicken Mauern der Seinsburg ist im Zeitalter der moder- 
nen Technik kein gangbarer Rückzug mehr. Die Frage bleibt bestehen: 
Was bedeutet diese unbestreitbare Tatsache, daß sich auch bei der Promi- 
nenz der katholischen Geistesmänner keine Übereinstimmung in ihren 
Hinführungen zu Gott, ihren Gottesaufweisen finden läßt? Sie bedeutet 
zuerst einmal mit der Wahrscheinlichkeit •Eins zu Unendlich" (das Un- 
endlich der Zukunft Gottes), daß heute oder morgen niemand auftreten 
wird, der den allgemein gültigen und allgemein anerkannten Gottesbe- 
weis führen kann. Und es heißt dann weiter für jeden Christen, daß er 
diese Problematik, die bleibt und bleibend dringlich ist, anderswo aufar- 
beiten muß. Vielleicht gelingt es ihm, einen gangbaren Weg zu beschrei- 
ten, der zwar nicht mehr als allein seligmachend angepriesen werden darf, 
der aber durch die Selbstvergewisserung, durch das Durchsichtigmachen 
der eigenen Situation auch andern zur Selbstfindung vor Gott verhelfen 
kann. 

Das Erbe der großen Gottesbeweise liegt nämlich in dieser Selbstverge- 
wisserung, in der seit Bonhoeffer so benannten •intellektuellen Redlich- 
keit" des Glaubens. Verantwortlich Christ-Sein heißt, Rechenschaft darüber 
abgeben, wo man steht, und warum man dort steht. Und gerade hier hat 
sich im christlichen Selbstverständnis vieles gewandelt. Als Urs von Bal- 
thasar seine Geschichtstheologie •Das Ganze im Fragment"14 schrieb, ver- 
suchte er die neue Weltsicht zu deuten: Gottes Anwesenheit ist für den 
Menschen nur im Bruchstück zu greifen; der eine greift dies, der andere 
das. Die christliche Gemeinsamkeit aber besteht nicht darin, daß jeder sein 

13 Ein Schuß Wissenssoziologie ä la Karl Mannheim täte vielen Seins-Philosophien gut. 
14 Aspekte der Geschichtstheologie, Einsiedeln 1963. 



Atheismus als Modell christlicher Gottesbegegnung 31 

Fragment als allein maßgebend, seine Sicht als allein gültig verteidigt, 
oder daß irgendeiner jemals die Fragmente zum Ganzen fügen kann, son- 
dern darin, daß alle sich einfügen lassen in das größere Ganze, das nie- 
mand überschaut15. Karl Rahner hat das Wort aufgegriffen, wenn er von 
der •Demut des wahren Gottesverhältnisses" schreibt: •Das Systematische 
ist hier nur wahr, wenn es sich als das zufällig Fragmentarische weiß, 
wenn es sich in Bemerkungen auseinanderfallen läßt"16. 

Hier vereinigt sich endlich wieder die geistliche Erfahrung mit der Ka- 
thedertheologie. Was Paulus vom Stückwerk unseres Erkennens schreibt, 
was Augustinus über das Nichtwissen erfährt, in dem man Gott richtiger 
erkennt als im Wissen, was bei Thomas als •negative Theologie" das Ge- 
bäude der Systematik krönt, was bei Luther die Kreuzestheologie bedeu- 
tet, was bei Johannes vom Kreuz in der dunklen Nacht endet und was in 
der Herz-Jesu-Mystik sich in Leid, Sühne, Verborgenheit konkretisiert, 
heißt für eine moderne Theologie, die den Kontakt zum christlichen Leben 
sucht (ohne ihn ist sie nutzlos), zweifellos Selbstbescheidung auf das Frag- 
ment, das Stückwerk ihres Erkennens. 

•Ganzheitliches strahlt durch die Fragmente, je schlichter diese sich 
ihres Stückwerks bewußt sind" 

Es ist nicht uninteressant zu erleben, wie selbst Wissenschaftstheorien, die 
sich ihrer Intellektualität brüsten, zur aszetischen Terminologie greifen, 
wenn sie auf die Grundfragen des Lebens eingehen; Theodor W. Adorno 
z. B. fordert •Hingabe" und •Entäußerung", damit die größere Wirk- 
lichkeit nicht vom erkenntnisneugierigen Philosophen vergewaltigt werde17. 
Dort, wo der Mensch erfährt, daß sein Bemühen um das Erfassen der 
Wirklichkeit Fragment bleibt, wird er notwendigerweise zurückgeworfen 
auf die praktische Lebensbewältigung; denn, wo die •Theorie" sich un- 
fähig erweist, das •Ganze" zu ergreifen, muß der Mensch in der •Praxis" 
des Lebens sich •ganzheitlich" verwirklichen. Vielleicht ist mancher hybride 
Ausgriff eines Menschen über das Fragment seines eigenen Denkens hin- 

15 Der hierauf beruhende wichtige soziale Aspekt bleibt in diesem Essai unberücksichtigt. 
18 Schriften zur Theologie VIII, Einsiedeln 1967, 166: •Und es ist eine gewisse Gelassen- 
heit hinsichtlich der theologischen Reflexion über Gott gerechtfertigt. Aber gerade so ist 
uns geboten, keine theologische Aussage im Gegensatz zu anderen als absolut zu setzen, 
wie sie es selbst nicht tut, wenn sie wahrhaftig ist und keinen Götzen aufstellt zur Anbe- 
tung." 
17 Eingriffe, Neun kritische Modelle, Frankfurt 1966, 54: •Wissenschaftliche Disziplin ist 
eine geistige Gestalt dessen, was Goethe wie Hegel als Entäußerung forderten: Hingabe 
des Geistes an ein ihm Entgegenstehendes und Fremdes, in der er erst seine Freiheit ge- 
winnt." 



Josef Sudbrack 32 

aus nur Widerschein vom Mißlingen der praktischen Lebensbewältigung. 
Die Psychopathologie der Angst exemplifiziert dies. 

Aber die Aufgabe der •intellektuellen Redlichkeit" bleibt. Für den Chri- 
sten lautet sie: Er muß auf der Landkarte seines Lebens den Ort aufwei- 
sen können, von wo er aufsteigt zu Gott, das vielkommentierte Bethel also, 
wo Jakob im Traum die Leiter zum Himmel sehen durfte. Er muß sich in 
aller Ehrlichkeit den Fragen stellen, ob dieser •Ort" auszuweisen ist als 
tragkräftig, damit er nicht auf Sand baut. Vielleicht zwingt ihn die •red- 
liche" Diskussion mit den Anfragen, den Ort seiner Gottesbegegnung neu 
zu bestimmen; vielleicht muß er sich sagen lassen, daß der Grund brüchig 
war, daß er tiefer und endgültiger ansetzen muß, um den Aufstieg zu Gott 
wagen zu dürfen. Aber der christliche Glaube besteht nicht darin, daß man 
solchen •Gefährdungen" ausweicht, sondern daß man ohne Angst, •opti- 
mistisch" sich ihnen stellt. Es ist eine alte geistliche Lehre, daß Gott in die- 
sen •Heimsuchungen", in diesen - lutherisch gesprochen - Anfechtungen 
oft näher ist als in den traumhaft-glücklichen Erlebnissen der Gottesnähe. 

Im Sprachgewand einer technologischen, aber auch bei Theologen ge- 
bräuchlich werdenden Terminologie (Karl Rahner, Johannes Auer), läßt 
sich dieser Vorgang am •ModelF-Begriff verdeutlichen. Im religiösen 
Vollzug eines jeden Menschen hat die Gottesbegegnung eine bestimmte 
Gestalt: intellektuell-abstrakt oder emotional-konkret; eingefangen in 
bildhafte Erlebnisse oder aufgelöst in kontinuierliches Strömen; wurzelnd 
in dialogischer Mitmenschlichkeit oder in weltdistanzierter Einsamkeit; 
punktuell-zentriert in einer bestimmten Situation (Kirchenraum/Gebet) oder 
als Horizont das Ganze umgreifend (Gott in allen Dingen). Jede dieser 
Gestalten ist nur Modell, Fragment, Sektoren-Ausschnitt aus dem ganzen 
Kreis der göttlichen Wirklichkeit. Kein Mensch überschaut den ganzen 
Kreisbogen. Aber jeder kann sein Begegnungs-Modell überprüfen; in •in- 
tellektueller Redlichkeit" muß er es der Krise des modernen Weltbewußt- 
seins unterwerfen. Das Reifwerden seines Glaubens besteht darin, daß er 
sein •Modell", sein Fragment findet. Aber es besteht auch darin, daß er 
sich des fragmentarischen Charakters der Gottesbegegnung bewußt wird. 
In die Reflexion erhoben und theoretisch, von außen betrachtet heißt dies: 
Reifwerden des Glaubens ist Wissen um den Modellcharakter der eigenen 
Glaubensgestalt. 

Im Weltbild der Patristik drückte sich diese christliche Bescheidung in 
der Symbolhaftigkeit des Erkennens aus. Alles, was der Mensch von Gott 
greifen und festhalten kann, ist nur •Symbol" Gottes. Wie die Dinge die- 
ser Welt, so sind auch die Vorstellungen und Gedanken, die Begriffe und 
Systeme des glaubenden Menschen nur •Spiegel", nur •undeutliches Bild" 



Atheismus als Modell christlicher Gottesbegegnung 33 

desjenigen, den der Mensch sich vorzustellen und zu denken versucht. Das 
dreizehnte Kapitel des ersten Korintherbriefs gipfelt in diesem Bekennt- 
nis. Im Mittelalter wurde der Grundzug der christlichen Gotteserkenntnis 
•modeil"-haft im Analogiedenken realisiert. •Zwischen Schöpfer und Ge- 
schöpf läßt sich keine Ähnlichkeit feststellen, ohne daß nicht eine noch grö- 
ßere Unähnlichkeit festzustellen ist", heißt es in der berühmten Formel des 
vierten Laterankonzils. In moderner Sprache: •Je mehr der Mensch von 
Gott zu erkennen glaubt, je sicherer er sich der Begegnung mit Gott ist, 
desto bewußter muß er sich der Überholbarkeit, des Fragmentarischen, der 
Modellhaftigkeit seines Erkennens sein." 

Die geistliche Tradition akzentuiert dieses Grundgesetz allen theologi- 
schen Bemühens noch dialektischer. Es gibt eine ganze Literatur der Got- 
tesbegegnung, die sich am komperativischen Gegensatz: •quanto-tanto", 
•je-desto", orientiert18. Aber die Gegensätzlichkeit wird in ihren besten 
Formulierungen nicht in einfacher Proportion dargestellt: •Je mehr sich 
der Mensch um Gott bemüht, desto besser erkennt er ihn." Die treffend- 
sten und dem Leben entnommenen Formeln betonen das Fragmentarische 
der Gotteserkenntnis umgekehrt proportional: •Je näher der Mensch bei 
Gott, desto ferner ist er ihm." •Je ärmer er wird, desto reicher steht er vor 
Gott." Man hört das Herrenwort von dem Verlust der Seele heraus, der 
Gewinn ist19. H. U. von Balthasar stellt im Einleitungszitat die •Ganzheit- 
lichkeit" der Gottesbegegnung im Fragment mit dem •Bewußtwerden 
ihres Stückwerks" in ein AbhängigkeitsVerhältnis20. Wer dieses christliche 
Gesetz von der Armut des Wissens um Gott, die allein Reichtum der Got- 
tesbegegnung sein kann, an irgendeiner Stelle übertreten will, soll sich 
hüten, daß er nicht den christlichen Glauben zertritt. 

18 In solchen grammatikalischen Beobachtungen liegt ein wissenschaftlich exakter Zugang 
zum Verstehen von Autoren; hier könnte die Theologie einiges von modernen Methoden 
lernen. Zur genannten geistlichen (!) Tradition vgl. die Germanisten (!) Hans Neumann, 
Mechthild von Magdeburg und die niederländische Frauenmystik, Festschrift für Frederick 
Norman, London 1965; Margot Schmidt, Rudolf von Biberach, Die siben strassen zu got, 
Florenz 1969; und besonders Wolfgang Stammler, Albert der Große und die deutsche 
Volksfrömmigkeit des Mittelalters, FreibZeitschrPhilTheol 3 (1956) 287-319. S. meine 
Anm. 7 erwähnte Arbeit, Register unter Sprachformen als inhaltliche Aussagen. 
19 Vgl. J. Sudbrack, •Wer sein Leben um meinetwillen verliert..." (Mk 8, 35), Bibli- 
sche Überlegungen zur Grundlegung christlicher Existenz, d. Ztschr. 40 (1967) 161-170; 
Untergehen und Auferwecktwerden, Ein Gesetz des göttlichen Heilshandelns, ebd. 41 
(1968) 147-152. 
20 A. a. 0. (Anm. 14) 122; vollständig wiedergegeben: •Ganzheitliches strömt und strahlt 
durch die Fragmente hin, desto ungehemmter, je schlichter diese sich ihres Stückwerkes 
bewußt sind." 



Josef Sudbrack 34 

Erfahrung ist nur edit im Offenstehen auf Begegnung 

Ein in letzter Zeit viel bedachtes Stichwort für das Verhältnis des Christen 
zu Gott lautet •Erfahrung". Es kommt darin ganz schlicht die Einsicht zum 
Ausdruck, daß menschliches Verhalten und bewußtes Verhalten zusam- 
mengehen. Auch dasjenige, was die Psychologie an Erkenntnissen über 
Vor- und Nach-Bewußtsein beizutragen hat, bestätigt die selbstverständ- 
liche Feststellung: der Raum des personalen Lebens ist so weit, wie sich 
das Bewußtsein vortasten kann. Wenn Gott in diesem personalen Leben 
eine Rolle spielen soll, muß diese seine Rolle im Bewußtsein aufleuchten. 
Ob man diese •Helle" von Gott nun Erfahrung nennt, oder Engagement, 
oder existentielle Betroffenheit, oder Trost, oder mystisches Fühlen, oder 
willentliche Entscheidung, oder verstandliche Erkenntnis, ist eine sekun- 
däre Frage. 

Wichtiger ist etwas anderes: daß nämlich diese •Erfahrung" sich nicht 
im Menschen rund zusammenschließt, sondern öffnet, und die eigene Ge- 
schlossenheit sprengt auf den anderen, auf Gott. Erfahrung bleibt immer 
ein Versuch, die Gottesbegegnung in die Vorstellungen des eigenen Be- 
wußtseins einzuordnen. So weit, so gut. Sobald aber diese •Erfahrung" 
sich um Gott herumlegen, seine Anwesenheit integrieren will in die Welt 
des eigenen Ichs, sobald der Versuch im Gelingen ausruhen will, wird er 
zur Versuchung, schwindet der wahre Gott, und übrig bleibt nur ein Spiel 
des eigenen Bewußtseins. Gotteserfahrung ist nur echt, solange sie davon 
betroffen bleibt, daß sie nur einen kleinen Zipfel, ein Fragment des Gan- 
zen in der Hand hält; wenn sie sich bewußt bleibt, daß Gott größer ist und 
auch anders als alle Erfahrung; wenn sie sich weitet über sich selbst hinaus. 
Im Bild gesprochen: wenn sie keinen Kreis schlägt, sondern sich als Para- 
bel öffnet zum •immer größeren" Gott; wenn der tragende Pol ihrer Evi- 
denz nicht ihr gehört sondern Gott. Diese Offenheit ist mit der Modell- 
Vorstellung von Begegnung leichter zu verifizieren als am Begriff der Er- 
fahrung. Denn Begegnung ist immer mehr als man selbst, als die eigene 
Erfahrung; ihre •Erfahrung" ist grundsätzlich •extrapoliert"21, ist dem 
eigenen Licht und dem eigenen Verstehen enthoben. Doch Worte sind 
nicht entscheidend, sind höchstens •Modell". 

In der Tradition hat sich diese anthropologisch-theologische Erkenntnis 
- wie so oft - weniger in der klassischen Theologie als in den geistlichen 

21 Ohne diese Stichworte von der Extrapolation oder von der Extraterritorialität ist die 
Philosophie von Ernst Bloch nicht zu begreifen. Mit ihnen benennt er eine Vorstellung, die 
er anderswo sehr traditionell umschreibt: •Menschsein heißt transzendieren"; im Ver- 
gleich dazu steht Pascals: Der Mensch ist mehr als der Mensch. 



Atheismus als Modell christlicher Gottesbegegnung 35 

Schriften niedergeschlagen. Man legt dort z. B. Wert auf das •ekstatische" 
Moment aller echten Gotteserkenntnis. Die pseudo- oder wenigstens para- 
mystischen körperlichen Phänomene sind nur eine Vergröberung der Ur- 
gegebenheit der •Ekstase". Echte Gotteserkenntnis bedeutet in ihrer Mitte, 
daß der Mensch aus sich selbst •heraustreten" (exstare) muß, aus seinem 
Denken und Systematisieren, aber auch aus seinem Erfahren und Fühlen. 
Es ist nicht falsch zu behaupten, daß die Gewißheit der echten Mystik, ihre 
•Selbstbehauptung", das wichtigste Indiz in dieser •Ekstase", in diesem 
•Selbst-Vergessen" hat. Die geistlichen Lehrer sprachen deshalb von •De- 
mut", also von •Nicht-Ergreifen" (und höchstens •Ergriffen-sein"); sie 
sprachen von der •Dunkelheit" im Lichte Gottes; sie sprachen sogar vom 
Verlust des eigenen Bewußtseins und vom Sichaufgeben in Gott. All das 
sind nur Farben der bunten Palette, mit der ein einziges dargestellt wird: 
Gotteserfahrung ist mehr als Gotteserfahrung; sie schließt nämlich das 
Andere, Ungreifbare und Unfaßbare ein, das sich in aller Menschen Be- 
mühen nur als Stückwerk spiegelt, nur als Fragment zeigt. Nur im Frag- 
mentarischen wird der ganze Gott ergriffen, im Stückwerk ist Gott ganz 
zugegen, und im Spiegel begegnet der Mensch unmittelbar seinem 
Schöpfer. 

•Meine Seele weinte vor Freude, daß sie wieder Gott anbeten konnte" 

Die vom •Heidelberger Neutestamentier Günther Bornkamm wieder aus 
der Vergessenheit hervorgeholt(e) . .. Rede, daß kein Gott sei"22, die Jean 
Paul in seinem Roman, Der Siebenkäs, den •toten Christus, vom Weltge- 
bäude herab" halten läßt, ist eine poetische Verdichtung dieser Erfahrung: 
•... alle Toten riefen: ,Christus ist kein Gott?' Er antwortete: ,Es ist kei- 
ner ... Es kommt kein Morgen und keine heilende Hand und kein unend- 
licher Vater!'" Man kann es eigentlich nur als Hinters-Licht-Führen be- 
zeichnen, wenn in der •Gott-ist-tot-Theologie" diese eindringliche Vision 
ausgemalt wird und dabei Jean Pauls Schluß unter den Tisch fällt23: 
•... als ich erwachte. Meine Seele weinte vor Freude, daß sie wieder Gott 
anbeten konnte - und die Freude und das Weinen und der Glaube an Ihn 
waren das Gebet.. .". Für den Dichter ist der visionäre •Gott-ist-tot"- 

22 Sigurd Daecke, Der Mythos vom Tode Gottes, Hamburg 1969, 12. 
23 So z. B. Dorothee Solle in: Gibt es ein atheistisches Christentum? Merkur 23 (1969), 
33-44; ähnlich irreführend ist es, wenn dort auf einer einzigen Seite ein atheistisches" 
Christentum, das - wie einige Kirchenfürsten - mit dem Krieg der Amerikaner in Viet- 
nam sympathisiert, abgelehnt, und ein •atheistisches" Christentum begrüßt wird, das 
- wie ein Großteil des südamerikanischen Klerus - gegen sozial rückständige und dikta- 
torische Systeme protestiert. 



Josef Sudbrack 36 

Traum Durchgang zur Gottesbegegnung, zu Freude, Tränen, Glauben und 
Gebet. 

Zweifellos ist dieses Modell: Gottesleere als Schlüssel zur Gottesfülle, in 
der Tradition der geistlichen Erfahrung nicht nur zu finden, sondern als 
Mitte der echten Gottesbegegnung belegt. Das oben beschriebene Trans- 
zendieren der Erfahrung über sich selbst, über den eigenen Bewußtseins- 
horizont, muß nach der Seite des Überschreitens notwendigerweise ausge- 
legt werden als Überschreiten des Bewußtseins, als Bewußtseinsferne Got- 
tes. Von Mensch zu Mensch verschieden, von Situation zu Situation diffe- 
rierend, sicher auch von Epoche zu Epoche sich verändernd, erfährt jeder 
Mensch dasjenige, was wir Christen Gott nennen, in unvergleichbar ande- 
rer Weise. Die Fügung dieser Fragmente zum Ganzen ist uns nicht gege- 
ben; nur wenn wir uns einlassen auf das Fragmentarische, kann, wie H. U. 
von Balthasar schreibt, das •Ganzheitliche" auf uns zuströmen. Es wäre 
vieles zu bedenken: Wie anders muß sich z. B. ein Gottesbild bei dem Men- 
schen ausprägen, der die Überschreitung des Bewußtseins, die •Begeg- 
nung", als glückhafte Selbsterfüllung empfindet, wie anders bei dem, dem 
sie Kampf, Dunkelheit und Verzicht bedeutet? Dem vermeintlich •neutra- 
len" Beobacher können diese beiden •Gesichter Gottes" so verschieden 
vorkommen, daß er das eine •Bild" mit Theismus, das andere mit Atheis- 
mus bezeichnet!24 Wenigstens denkbar ist solch ein extremes Entgegen- 
stehen; denn niemand wird es gelingen, die Fragmente ineinanderzusetzen 
oder auch nur allgemeingültig zu vergleichen. Schon der Versuch ist falsch, 
da er Menschenunmögliches erstrebt. Möglich ist nur die •intellektuelle 
Redlichkeit", also die verantwortliche Überprüfung des Standpunktes. 
Hierbei wird dem ernsthaften Theologen unserer Tage immer klarer, wie 
schwer und manchmal unmöglich das Urteil darüber ist, ob im Bedenken 
einer Stückwerk-bleibenden Weltsicht sich diese Weltsicht langsam zu- 
sammenschließt und damit jeden Überstieg auf das Größere Gottes ver- 
sperrt, oder ob nicht gerade im mutigen Bekenntnis zum Fragmentarischen 
des eigenen Standpunktes eine Dunkelheit anerkannt wird, die der Christ 
als Licht Gottes erkennt? 

Für den gläubigen Christen ergeben sich aus solchen Überlegungen wei- 
tere Konsequenzen. Er wird in ihnen das Leben und Sterben und Aufer- 
weckt-werden des Herrn, Jesus von Nazareth, wiedererkennen. Er wird 
sein eigenes Leben zu deuten wagen als Nachfolge oder gar als •Beglei- 
tung" (Lukas) des Herrn. Eberhard Jüngel auf evangelischer Seite und H. 

24 Der phänomenologische Ansatz liegt also ganz wo anders, als es bei Solle zu sein 
scheint. Vielleicht könnte man die Position der extremen (und reifen!) Gott-ist-tot- 
Theologie im Vergleich zu unserem Essai benennen: •Christentum als Modell eines ehr- 
lichen Humanismus." Damit lohnt es sich auseinanderzusetzen. 



Atheismus als Modell christlicher Gottesbegegnung 37 

U. von Balthasar haben dies herausgestellt: •Die Frage bleibt, wie solche 
Begleitung theologisch möglich sei - da der Erlöser stellvertretend in 
letzte Einsamkeit sich begibt - und ob sie anders als Begleitung gekenn- 
zeichnet werden kann als durch irgendwelche echte, das heißt christlich auf- 
erlegte Teilnahme an solcher Einsamkeit: mit dem toten Gott tot zu 
sein"25. 

Aus der Mannigfaltigkeit christlicher Gedankengänge und Lebenshal- 
tungen, die in diesem dichten Satz von Balthasars zusammenfließen, sei 
nur einer Richtung nachgegangen: das sich Einlassen mit dem •toten Gott" 
ist ein (sogar der) Weg zum Leben. Oder in technologischer Sprache ausge- 
drückt: Atheismus als Modell christlicher Gottesbegegnung. Die Stich- 
worte: Kreuz, Verlassenheit, Verzweiflung werden hierein ebenso impli- 
ziert wie die anderen von Auferstehung, Erfüllung und Begegnung. Man 
muß sich nur hüten, an solche Erfahrungsmodelle (die mehr sind als Psy- 
chologie, nämlich Ontologie und Fragment der Wirklichkeit) heranzutreten 
mit dem Anspruch des Systematikers. Die Gott-Verlassenheit am Kreuz 
war kein dunkler Farbtupfen im harmonischen Bild eines Gottes-Wissens, 
sondern erfüllte das Bewußtsein des sterbenden Herrn bis zur Neige. 
Wenn H. U. von Balthasar die Teilnahme an dieser Gotteserfahrung •tot 
sein mit dem toten Gott" nennt, dann darf auch dieses Wort nicht ver- 
harmlost werden, als tue sich hinter diesem dunklen Modell des Atheismus 
von selbst der helle Horizont der Wirklichkeit Gottes auf. Die Verknüp- 
fung ist dunkler, ist unsagbar, aber auch lebendiger, konkreter; denn sie 
ist Jesus von Nazareth selbst. 

Der Christ, der dem atheistischen Denken in der •Gott-ist-tot"-Theolo- 
gie begegnet, darf und muß natürlich seine kritischen Fragen stellen; er 
wird auch sehr bald die Oberflächlichkeit mancher •Theologien" dieser 
Richtung entdecken. Aber er darf ihre Problematik nicht auf die leichte 
Schulter nehmen, in die Sicherheit des Schon-Bescheid-Wissens stellen. Er 
weiß ja vom Stückwerk, vom Fragment-sein des eigenen Denkens. Und er 
weiß auch, daß dieses atheistische Fragment der Wirklichkeitsdeutung 
echte Erfahrung ist oder wenigstens sein kann. Was ihm zu tun aufgege- 
ben ist, besteht nicht in apologetischem Aufbau der Front, auch nicht im 
hochmütigen Beweisverfahren, sondern in einer erneuten, redlichen und 
verantworteten Überprüfung der eigenen Haltung unter den Scheinwer- 
fern der unerbittlichen Anfrage: Ist Gott tot? Erst dann darf der zweite 
Schritt des Gespräches unternommen werden - so wie es in der geistlichen 
Literatur heißt, daß die Selbsterkenntnis und sogar Selbstverurteilung 
Voraussetzung jeglicher Begegnung ist. 

** Theologie der drei Tage, Einsiedeln 1969, 131. 



Josef Sudbrack 38 

Nicht aber •den Feiglingen" 

Gegen Ende der Geheimen Offenbarung findet sich dieses befremdliche 
Wort, das die Feiglinge in eine Linie mit Ungläubigen, Unreinen, Mör- 
dern, Unzüchtigen, Giftmischern, Götzendienern und allen Lügnern stellt, 
und ihnen allen den Feuersee, der •vom Schwefel" brennt, als Anteil 
bestimmt: •Das ist der zweite Tod!". Eine christliche Mitte wird hier sicht- 
bar, die tiefer wurzelt, als jedes Wort und jede Formel reichen können. H.- 
D. Bastian versucht sie - ungenügend, aber unserem Fragen weiterhelfend 
- dennoch ins Wort zu bringen; er spricht vom Aushalten •der Gottes- 
frage .. . und dies mit der einzigen Gewißheit, daß die Frage von Ver- 
heißungen gehalten wird"26. Es ist die Mitte des Vertrauens, des •Opti- 
mismus". 

Es ist die gleiche Haltung, die wir zu Beginn der Angst entgegenstell- 
ten; sie ist tiefer fundiert, als psychologische Erregbarkeit anzeigen kann. 
Sie beruht nämlich in der Friedensbotschaft des Herrn. •Denn er ist unser 
Friede", schreibt der Epheserbrief, an die alte Weissagung vom •Friedens- 
fürsten" erinnernd: •Seine Herrschaft wird weit reichen und des Friedens 
wird kein Ende sein." 

Dieses •Ur"-Vertrauen des christlichen Daseins, das tiefer geht als jeder 
psychologische Wellenschlag, reicht auch tiefer als alle Gott-ist-tot-Erfah- 
rung; denn es reicht über den Menschen hinaus in die Zukunft Gottes 
hinein, bis zu dem, der da kommt, und zu dem wir mit Paulus beten: •Un- 
ser Herr, komm!" Zu verstehen ist eigentlich nur, daß es gar nicht anders 
sein kann; denn jedes Vertrauen, das im Menschen selbst begründet ist, 
ruht auf dem Sandgrund von Sünde und Tod. Dieses sich nach vorne aus- 
streckende Vertrauen geht in keinem Wort und keinem Denken und keiner 
Erfahrung auf. Es wird sich zuletzt nur dort greifen lassen, wo es auch der 
Paulus des Philipperbriefs hinverlegt; von ihm stammt das Wort •Sich 
nach vorne Ausstrecken": •Im übrigen, Brüder: was wahr ist, was wür- 
dig und recht, was rein, liebenswert, edel, was irgendwie mit Tugend, mit 
Lobenswertem zu tun hat: darauf richtet euer Sinnen und Trachten! .. . 
So wird der Gott des Friedens mit euch sein." 

Theologie der Frage, München 1969, 313. 




