Der Priester im Neuen Testament

Eine Erginzung

Von Hans Urs von Balthasar, Basel

Die Frage nach Ursprung und Begriindung des neutestamentlichen ,, Amts-
priestertums” ist heute zuriickverlegt aus dem Selbstverstindnis der nach-
apostolischen Zeit in das der apostolischen, so freilich, dafl am Ja oder
Nein zur legitimen nachapostolisch-kirchlichen Reflexion und Ausformu-
lierung der Implikationen des urchristlichen Zeitalters die Geister sich
wohl immer scheiden werden.

Klar ist zunichst, dafl das Neue Testament als ganzes (der Hebrier-
brief insbesondere) eine Kontinuitit zwischen dem alttestamentlichen
aaronischen Priestertum und den neutestamentlichen Amtern ganzlich ab-
lehnt. Jesus ist alttestamentlich gesehen tberhaupt kein Priester (Hb
7, 11 ff), sein priesterliches Wirken in seinem Selbstopfer am Kreuz iiber-
steigt von vornherein die alte Ordnung, die als ganze nur ein ,Schatten-
bild“ war. Sofern nun aber das neue Gottesvolk ganz vom Wesen Christi
her gepragt ist (wie der Leib vom Haupt bestimmt wird), wird dieses Volk
als ganzes durch die Eigenart des Priestertums Christi gepragt (1 Pt 2, 5.9),
und zwar notwendig in einem anderen Sinn, als das alte Volk durch den
Bund mit Gott priesterlich gepragt war (Ex 19, 6). Gilt das ernsthaft, und
wird der Christ durch die Taufe in das priesterliche Mysterium von Kreuz
und Auferstehung Christi hineingeweiht, dann wird es natiirlich schwer
sein, ein neutestamentliches Priestertum gleichzeitig in Abhebung und
doch in notwendigem Zusammenhang mit dem allgemeinen Priestertum
der Gliubigen zu begrinden. Obwohl das immer wieder versucht wird,
scheint dieser Weg nicht weiterfithren zu kénnen als bis zu einer ,Diako-
nia“, in der der ,Gemeindevorsteher® ein Charisma unter andern ver-
waltet, das ihm, je nach seiner Eignung, von der Gemeinde bzw. der Kir-
che zugeteilt wird und wieder entzogen werden kann.

Aber das Neue Testament selbst zieht keine betonten Linien vom all-
gemeinen Priestertum der Glaubigen hin zu einem besonderen (Amts-)
Priestertum. Selbst dort, wo Paulus sazerdotale Termini verwendet, um
seinen apostolischen Dienst in die Nahe des Opfers Christi (das wesent-
lich ein Selbstopfer ist) zu riicken (R6 15, 16; 1,9; Phil 2, 17; 2 Tim 4, 6),
ist der Gegenstand dieses Kultes entweder die Darbringung der Heiden-
schaft als Opfergabe, oder die Verkiindigung des Evangeliums, oder Pauli



Hans Urs von Balthasar 40

Selbsthingabe fir den Glauben der Gemeinde. Hier ist die Unihnlichkeit
mit dem kultischen Tun, das heidnische und judische Priester vollbrachten,
grofler als die Ahnlichkeit.

Besser tut man, sich dem Hinweis anzuvertrauen, den das Neue Testa-
ment selber gibt, wenn es die Linie auszieht, die vom Alten Bund her zu
Christus lauft und von ihm zu seinen ,Stellvertretern®: »Weide meine
Schafe®: die Linie des ,Hirten“, seines Tuns und Wesens. Dafl das Hir-
tenbild in alten Vélkern (semitisch, dgyptisch) ein breites Vorverstindnis
fiir jede Art von Leitervorstellung und liebender Fiirsorge abgibt und des-
halb auflerhalb und in der Bibel als Titulatur fiir Kénige und fithrende
Personlichkeiten verwendet werden kann (vgl. Jes 44, 28; 56, 11; Jer 2, 8;
10, 21; 25, 34 ff; Mi 5, 4 usf.), ist fiir unseren Zusammenhang nicht wichtig?,
denn das Bild wird erst bedeutsam, wo Gott selbst sich im Alten Testament
die Hirtenfunktion zueignet, freilich so, daf er die falschen, nachldssigen,
pllichtvergessenen »Hirten-Kénige“ richtend beiseite schiebt und absetzt,
um selber ,die Sorge fiirr meine Herde zu itbernechmen® (Ez 34, 11), die
von jenen ,am Tag des Nebels und der Finsternis zerstreut worden war®.
»Ich selber werde meine Schafe weiden und werde sie ausruhen lassen,
Spruch des Herrn Jahwe. Ich werde das verlorene Schaf suchen gehen, das
verirrte zuriickfithren, das verwundete verbinden, das kranke heilen“ (Ez
34, 15 f in Weiterfilhrung von Jer 23, 1-8).

Gleichzeitig mit dieser Verheiflung wird die erginzende ausgesprochen:
Gott wird seiner Herde ,Hirten erwecken, die ihr Weide besorgen wer-
den, die Schafe werden weder Furcht noch Angst mehr kennen, keines wird
sich verlieren® (Jer 28, 4; vgl. 8, 15), thnen voran wird ,der Sprof8“ stehen,
der dem David erweckt wird und als ,wahrer Konig“ das Land in ,Recht und
Gerechtigkeit® regieren wird (23, 5 =35, 15; Ez 24, 23). Uber groflere Her-
den werden notwendig Aufseher gesetzt (Gen 47, 6).

Aber dies doch erst, nachdem Gott selbst sich als der wahre Hirt seiner
Herde erwiesen haben wird (Gen 48, 15; Ps 80, 2: ,Du Hirte Israels, hore,
der du Joseph wie eine Herde fithrst“; Ps 95, 7). Als Hirte werden drei
Eigenschaften an ihm kund: er ist der Besitzer der Herde, er kennt seine
Tiere (bes. Ez 34). Er mustert, zahlt und richtet seine Herde, indem er sie
»unter dem Hirtenstab hindurchziehen® (Ez 20, 37), sie ,Revue passieren
1aRt* (34, 12), so wie Hirten es zu tun pflegen (Lev 27, 32; Jer 33, 13), er
scheidet ,richtend” zwischen den Schafen und Bécken (Ez 34, 17), wird
nach dem Rechten sehen, wenn das eine Schaf zu fett, das andere zu mager
ist (ebd. 20). Endlich wird er fiir seine Tiere personlich Sorge tragen: , Wie
der Hirt seine Herde weidet, seine Schafe auf die Arme hebt, sie an seine

1 Lit. dazu Haag, Bibellexikon (21968) 745.



Der Priester im Neuen Testament 41

Brust hebt, die Mutterschafe zur Ruhe fiihrt* (Is 40, 11): ,Der Herr ist
mein Hirt, nichts fehlt mir, auf saftigen Matten 14}t er mich weiden, zu
Wassern der Erquickung leitet er mich und stellt meine Seele wieder her.
Er lenkt mich auf dem geraden Weg, um seines Namens willen. Wenn ich
an finsterer Schlucht entlanggehe, fiirchte ich keine Gefahr; mir nah ist
dein Stab, dein Hirtenstab, der mir Trost gibt® (Ps 23, 1-4). Alle diese
Ziige entsprechen dem allgemeinen Vorverstindnis von einem Hirten. So
macht Jakob seinem Bruder gegeniiber geltend: ,Die Kinder sind zart, und
ich muf} an die sdugenden Schafe und Kithe denken; wenn man sie auch
nur einen Tag iberanstrengt, geht die ganze Herde zugrunde“ (Gen
33, 18); so mufl der Hirt die Herde vor Raubtieren und Dieben schiitzen
(1 Sam 17, 34 f), verlorengegangene Tiere ersetzen (Gen 31, 39), aufler er
kann die Reste eines zerrissenen Tieres vorweisen (Ez 22,12; Am 3, 12;
vgl. Jo 17, 12).

Gott ist der wahre Hirt seines Volkes; das zeigt sich, wenn er die Herde
den schlechten Hirten wieder entreifit. Aber auch wenn er ihr Hirten ,,nach
seinem Herzen“ schenkt. Als Hirt am Gottesberg seine Herde weidend,
begegnet Mose Jahwe und wird zum Hirten iiber sein Volk bestellt, und
spiter wird David hinter der Herde hervorgeholt, um als Kénig das Volk
Gottes zu weiden. Die beiden grofiten Stellvertreter Gottes®* haben von
ihrem Beruf her das Vorverstindnis. Aber beide miissen ihren Dienst aufs
teuerste bezahlen: ihr Leben ist eine Kette von Mihsalen, sie werden bis
zum letzten ausgeniitzt, ihre Fehler werden streng geahndet (Mose darf
das verheiflene Land nicht betreten, Bethsabes Kind stirbt), sie erleben
Nachstellung, Rebellion, Verrat im eigenen Haus (Mirjam und Aaron,
Absalom und Adonias, sie werden (zumal der Mose im Deuteronomium,
schon unter prophetischem Einfluf}) immer mehr zu ,Fiirleidern® fiir das
Volk. Diese Rolle wird von den Propheten weitergefithrt: ihnen wird Got-
tes Wort und Weisung anvertraut, aber so, dafl sie den ganzen Wider-
spruch des halsstarrigen Volkes dagegen an ihrem eigenen Leib erdulden,
genauer, dafd sie darstellen miissen, wie dieser Widerspruch auf Gott wirkt.
Daft Gott ,den Hirten schlagen will“ (Sach 13, 7), hat seine Wahrheit,
seitdem es im Alten Testament Mittlerschaft gibt. Die Rolle, in seiner Exi-
stenz das Empfinden und Verhalten Gottes darstellen zu miissen, wird von
Hosea iiber Jeremias und Ezechiel bis zur vollendeten Figur des stellver-
tretend geschlagenen ,Gottesknechts® gespielt.

Und genau an dem eschatologischen Schittpunkt der beiden Linien —
Gott selbst iibernimmt das Hirtenamt und Gott stellt sein Hirtenherz dar

2 Vgl. D. Barthélemy: Zwei Hirten als Entdecker Gottes, in: Gott mit seinem Ebenbild,
Umrisse einer biblischen Theologie (Johannesverlag Einsiedeln 1966) 133-155.



Hans Urs von Balthasar 42

im vollendeten ,Fiirleider” — steht Jesus. Wo Mose stand, steht nun end-
gultiger er (Hebr 3, 1-6). Wo David herrschte, steht sein groferer Sohn
(Mk 12, 87). Bevor er sich als Hirte bezeichnet, zeigt er seine Hirtengesin-
nung: ,Als er die Volksscharen sah, fiihlte er Mitleid mit ihnen, denn sie
waren elend und verwahrlost wie Schafe, die keinen Hirten haben“ (Mt
9, 36 par), und die Anweisung an die Jiinger geht sogleich dahin, um , Ar-
beiter* (in der Mehrzahl) zu bitten®. Dafl die Parabeln des lukanischen
Sonderguts einen besonders durchsichtigen christologischen Charakter ha-
ben, ist bekannt: Jesus zeigt den (alttestamentlichen Gott-)Hirten an der
Arbeit: am Suchen nach dem verirrten Schaf, in der Freude des Wieder-
findens; gleichzeitig legt er des Vaters und sein eigenes Herz blofl. Aber an
ihm erfillt sich (iber den Sinn von Sach 13 hinaus und in Richtung auf Jes
58 hin) das Wort vom geschlagenen Hirten (Mk 14, 27 par). Johannes 10
faflt alles in den Bildern der Hirtenrede! zusammen; er birgt darin das
ganze alttestamentliche Verstandnis ein, aber fithrt es auf die christologische
Synthese hin: erst Jesus kann alle Figenschaften des gottlichen Hirten ver-
einen mit der Moglichkeit, als menschlicher Hirt sein Leben fiir seine
Schafe zu geben, in einer Freiwilligkeit, die die Macht einschlieft, nicht
nur aus Liebe fiir die Schafe zu sterben, sondern ihnen sein Leben ster-
bend einzuverleiben (mit anderen Worten: aus seinem Tod eine Weise
und einen Erweis seiner hochsten Lebendigkeit und Liebe zu machen).
Alles wird in dieser Einmaligkeit vollkommen personal: das gegenseitige
Kennen und Erkennen zwischen Hirt und Schaf (10, 3. 4 f. 14), das Rufen
beim Namen, das musternde ,Herauslassen“ der Finzelnen, das sichernde
Vorausgehen und auf die Weide Fithren. Und wenn Lukas das Bild Jes
41, 11 in Jesus anschaulich werden 1aft, das Schaf auf den Schultern des
Hirten, so zeigt Johannes das Bild Jes 53, 7 des als Lamm stellvertretend
zur Schlachtbank Gefiihrten: Jo 1,29. 36, und endgiiltig Apk 5,6.9. 12;
18, 8.Die Einheit zwischen verblutendem Hirten und geschlachtetem Lamm
steht dem Neuen Bund von Anfang an vor Augen, da sofort (vorpauli-
nisch) Jes 53 zum zentralen Licht wird, das auf die Passion Jesu fallt, und
da Jo 15,18 (,niemand hat eine grofere Liebe, als wer sein Leben fiir
seine Freunde hingibt“) die Form der endgiiltigen Berufung Petri Jo 21,
15-19 bestimmt: Um ,meine Schafe“ weiden zu kénnen, mufl Petrus seine
»groflere” (V. 15) Liebe zum Herrn bezeugen und darf dafiir die Verhei-

8 Zum Motiv der Hirten in der Geburtsnacht (Lk 2, 8 ff) und seinen alttestamentlichen
Hintergriinden (Mi 5, 3; 4, 8) vgl. R. Laurentin: Structure et Théologie de Luc I-1I (Etu-
des Bibliques 1957) 86 f.

% A. J. Simonis, Die Hirtenrede im Johannes-Evangelium, Analecta Biblica 29, Rom 1967.
Auf die Hirtenmotive im Buch Henoch, die vielleicht hinter der johanneischen Fassung
stehen (Simonis 161 f.), kann hier nicht eingegangen werden, so wenig wie auf die man-
déischen Parallelen.



Der Priester im Neuen Testament 43

fung entgegennehmen, dafl er in der einzig wahrhaft neutestamentlichen
Weise Hirt sein wird, indem er (als Gekreuzigter) sein Leben fiir seine
Schafe dahingibt.

Bevor wir den Ubergang von Jesus zur Kirche betrachten, soll zusam-
mengefafit werden. Im Alten Bund stehen 1. Hirt und Herde in einem
urspriinglichen Gegeniiber, das jede Identifizierung ausschliefit, aber ein
gegenseitiges Hingeordnetsein aufeinander bedeutet. Wenn Israel (am
Rand) al sein priesterliches Volk® bezeichnet werden kann, so wire es sinn-
los, es als ein ,hirtliches Volk“ zu bezeichnen, sowenig Gott, der Hirte
Israels, den Titel Priester tragen kann. Opposition und Reziprozitat be-
herrschen das Bild Hirt — Herde. 2. Das Bild hat schon von seinem welt-
lichen Vorverstindnis her und erst recht in seinem religiosen Gebrauch
einen vorwiegend ethisch-existentiellen Gehalt (Sorge, Verantwortung,
Einsatz), der immer ernster wird, je mehr Gott zur Kundgabe seiner eige-
nen Haltung den menschlich Verantwortlichen zum ,geschlagenen Hirten®
werden 1af8t. Aber erst in der Spitze Jesu, wo die Linie ,Gott — Hirte®
und die Linie ,geschlagener, stellvertretend geopferter Mensch — Hirte®
sich begegnen, wird — wie unverhofft — auch die Linie des alttestament-
lich kultischen Opferpriestertums miterfiillt: aber mehr durch Uberbie-
tung und Abbruch als durch Mitnahme. Dagegen wird die Opposition in
Reziprozitiat wahrhaft mitgenommen.

Wir sehen von hier aus sogleich die Chancen wie die Schwierigkeiten
einer Verlingerung dieses Bildes iiber Jesus hinaus in die Kirche hinein.
Aber ehe beides gegeneinander abgewogen wird, ist neutral festzustellen:
das Leitbild fiir das, was im Neuen Testament kirchliches Priestertum ge-
nannt werden kann und muf, ist das Hirtenbild, selbst an Stellen, wo die
Terminologie es nicht unmittelbar zeigt. Jesus hat die Seinen die ,kleine
Herde“ (Lk 12, 32) genannt, und als Herde Christi hat die Kirche sich ver-
standen (1 Pt 5,2. 3; Apg 29, 28.29; 1 Kor 9, 7); Christus ist der ,Erz-
hirte“ (1 Pt 5, 4). Wenn die von ihm eingesetzten ,, Aufseher oder , Vor-
steher* auch nur unter anderen Bezeichnungen den Namen ,Hirten® er-
halten (Eph 4, 11), so sind die Grundeigenschaften, die von ihnen als
treuen Verwaltern erwartet werden, gerade die im Alten Bund und im
Evangelium vom Hirten erwarteten: vor allem der mithevolle Einsatz (ko-
piontas 1 Thess 5, 12), der zuweilen mit der leiblichen Hingabe des Lebens
sein Ende fand (Hb 13, 7), aber — im Sinne der Auslegung des Gesetzes der
Lebenshingabe fiir die Briidder 1 Jo 3, 16 — durchaus auch der totale selbst-
lose Einsatz im Dienst der Briider sein kann, wie vor allem das Selbstver-

8 Vgl. aber die Vorbehalte Martin Bubers gegen die Ubersetzung ,priesterliches Volk“
Ex 19,6, in: Moses (1944, Werke 11, 1964) 120-122.



Hans Urs von Balthasar 44

standnis Pauli zeigt. Gerade er denkt nicht daran, als ein Exponent des
»allgemeinen Priestertums“ der Gemeinde aufzutreten, sondern steht in
einem hochst bewufiten ,hirtlichen“ Gegeniiber, worin er auf einmalige
Weise , Vater“ (1 Kor 4, 15), ,Mutter* (Gal 4, 19), , Amme* (1 Thess 2, 7),
stellvertretender Schmerzleider (1 Kor 4, 10 ff; 2 Kor 4, 10 ff) ist und so
Gottes ,Mitarbeiter® (1 Kor 3,9; 2 Kor 6, 1). All dies nur im Dienst, im
Auftrag, als Christi Botschafter, an Christi Statt (2 Kor 4, 5; 5, 20). Noch
in der Mitkreuzigung des Apostels (Gal 2, 19) wird der Abstand zum
Herrn vollkommen gewahrt (1 Kor 1, 13). Aber im Abstand des Dienstes
ist es die ungeteilte, seine ganze Existenz radikal beanspruchende Seel-
Sorge, die eben deswegen auch den Gehorsam und die Folgsamkeit der
Glaubigen einfordern darf (Hb 13, 17).

So wird der rechte Weg der Uberlegung nicht von der (ontischen) ,, Voll-
macht® zur ethischen Beanspruchung fithren, sondern aus der Ungeteiltheit
der Beanspruchung auf den Anspruch hin gehen. Deutlich in der testamen-
tarischen Rede an die Kirchenvorsteher in Milet: die totale Beanspruchung
Pauli geht nunmehr — und zwar unfehlbar: ,Ich weil* (Apg 20, 29) — auf
die Nachfolger iiber: unter Trénen hat er drei Jahre ihnen seine eigene
Wachsamkeit eingeschirft, ibnen die vollkommene Selbstlosigkeit vorge-
lebt, sie angewiesen, wie man sich der Schwachen annimmt usf. (20, 31-35).
Sachlich sagt ,Petrus“ (1 Pt 5, 1 ff) den Kirchenvorstehern das Gleiche, in-
dem er, noch klarer als Paulus, durch die Bezeichnung ,Mitaltester® die
Kontinuitdt des Hirtenamtes zwischen Apostel und Nachfolger heraus-
stellt: im Weiden der , anvertrauten Herde Gottes” wird es ankommen 1.
auf die christologische (Jo 10, 18) ,Freiwilligkeit“, 2. die Selbstlosigkeit
(kein Nutzen, keine Bereicherung fir sich selber), 3. den Verzicht auf jede
Art weltlicher Machtanwendung: in diesen drei Punkten sollen die Hirten
» 1ypos®, vorbildliche Priageform der Herde sein, in Fortfithrung der pri-
méren oppositionellen Reziprozitit. ,Petrus” spricht hier als der ,Zeuge”
der Leiden Christi (Augen- wie Lebenszeuge) und ,Teilhaber® der kom-
menden Herrlichkeit Christi (Augenzeuge auf Tabor wie Teilnehmer in
Hoffnung am kommenden Erscheinen des ,Erzhirten). Daf solche Bean-
spruchung (im Gegeniiber zur Herde) auch als Erwahlung, Berufung, Be-
gabung mit dem Auftrag qualitativ abgehoben ist vom allgemeinen ,Ge-
rufensein® in die Ekklesia, sollte im Blick auf die Berufungsgeschichten des
Alten und Neuen Testaments indiskutabel sein, so sehr die Weisen dieses
besonderen Berufenwerdens wechseln mégen. Wer dagegen den umge-
kehrten Weg geht: vom (ontisch-funktionellen) Amt zum Amtsethos, wird
schwerlich iiber eine Beamtenmentalitdt hinauskommen, die, zumal im
Zeitalter des Funktionalismus, weder die Tiefe des personlichen Engage-
ments noch dessen Endgiiltigkeit — auf Lebenszeit — erreicht.



Der Priester im Neuen Testament 45

Aber nicht aus dem existentiellen Engagement, sondern aus der Radika-
litit der personalen Enteignung in den Auftrag soll hier die objektiv-
iiberpersonale Giiltigkeit der kirchlichen Amtshandlung gesichert werden.
Das dhristologische Modell ist das grundlegende: ,Ich bin der gute Hirt.
1ch kenne die Meinen, und die Meinen kennen mich, wie mich der Vater
kennt und ich den Vater kenne. Ich gebe mein Leben fiir meine Schafe
(Jo 10, 14 f). Jesus kennt, richtet und rettet die Seinen absolut, weil er
dem Vater gegeniiber die absolute Durchsichtigkeit des Gehorsams und
der Enteignung bis ins Letzte besitzt; und deshalb kennen und vertrauen
ihm auch die Seinen absolut. Kraft seiner Hingabe (oder kraft des endgiil-
tigen Handelns des Vaters durch seine Hingabe hindurch) ist er ermach-
tigt, die qualitativ Erwéhlten zu senden, wie er selber gesandt ist (Jo
20, 21). So kann das Predigtwort der Apostel die innere Kraft des gott-
lichen Wortes und Anspruchs besitzen (1 Thess 2, 13), ihr richtendes Urteil
im Himmel binden und 16sen, und aus diesen beiden Begabungen ergibt
sich wie von selbst, daf} ihnen der Vollzug des eucharistischen , Tut dies
zu meinem Gedéchtnis® zusteht. Man mufl dies alles von der zentralen
Struktur der Kirche her denken, nicht von den Grenz- und Notfillen, nicht
von den moglichen Expansionen her, die doch immer von der vorgegebe-
nen Mitte her erfolgen.

Das Hirtenbild bleibt ein Bild; die Sache, die es bezeichnet, ist grofier, als
was alle wirklichen Bilder einfangen konnen. Aber es ist ein biblisch zen-
trales Bild und besitzt eine starke und schlichte Aussagekraft. Es sagt
gleichzeitig das Amtliche (das Gegeniiber zur Herde) und das Personale
(Sorge und Vertrauensverhiltnis), Abstand und Verbundenheit, aus. Es
sagt dies in Anlehnung an eine klare weltliche Gegebenheit, und zwar mit
dem Ton auf deren rechtem Vollzug (alt- und neutestamentlich abgegrenzt
gegen die unwirdigen, schlechten Hirten, die Diebe, Riuber, Mietlinge,
die kein inneres Verhiltnis zu den anvertrauten Tieren haben). Durch
Christus, den guten Hirten, ist das Urbild dieses Verhéltnisses der Kirche
eingestiftet. Diese Stiftung ist nicht einzuebnen auf die Herkunft aller per-
sonlichen christlichen Charismen von Gott (R6 13, 8), d. h. auf die Gott-
unmittelbarkeit und damit Freiheit jedes Christen. Nur scheinbar stehen
die beiden Aussagen in Spannung; das Wesen der Vermittlung des Sohnes
zum Vater, der in die Unmittelbarkeit vermittelt, zeigt immer wieder, wie
die Spannung fruchtbar ist und sich auflést.





