
Der Priester im Neuen Testament 

Eine Ergänzung 

Von Hans Urs von Balthasar, Basel 

Die Frage nach Ursprung und Begründung des neutestamentlichen • Amts- 
priestertums" ist heute zurückverlegt aus dem Selbstverständnis der nach- 
apostolischen Zeit in das der apostolischen, so freilich, daß am Ja oder 
Nein zur legitimen nachapostolisch-kirchlichen Reflexion und Ausformu- 
lierung der Implikationen des urchristlichen Zeitalters die Geister sich 
wohl immer scheiden werden. 

Klar ist zunächst, daß das Neue Testament als ganzes (der Hebräer- 
brief insbesondere) eine Kontinuität zwischen dem alttestamentlichen 
aaronischen Priestertum und den neutestamentlichen Ämtern gänzlich ab- 
lehnt. Jesus ist alttestamentlich gesehen überhaupt kein Priester (Hb 
7, 11 ff), sein priesterliches Wirken in seinem Selbstopfer am Kreuz über- 
steigt von vornherein die alte Ordnung, die als ganze nur ein •Schatten- 
bild" war. Sofern nun aber das neue Gottesvolk ganz vom Wesen Christi 
her geprägt ist (wie der Leib vom Haupt bestimmt wird), wird dieses Volk 
als ganzes durch die Eigenart des Priestertums Christi geprägt (1 Pt 2, 5.9), 
und zwar notwendig in einem anderen Sinn, als das alte Volk durch den 
Bund mit Gott priesterlich geprägt war (Ex 19, 6). Gilt das ernsthaft, und 
wird der Christ durch die Taufe in das priesterliche Mysterium von Kreuz 
und Auferstehung Christi hineingeweiht, dann wird es natürlich schwer 
sein, ein neutestamentliches Priestertum gleichzeitig in Abhebung und 
doch in notwendigem Zusammenhang mit dem allgemeinen Priestertum 
der Gläubigen zu begründen. Obwohl das immer wieder versucht wird, 
scheint dieser Weg nicht weiterführen zu können als bis zu einer •Diako- 
nia", in der der •Gemeindevorsteher" ein Charisma unter andern ver- 
waltet, das ihm, je nach seiner Eignung, von der Gemeinde bzw. der Kir- 
che zugeteilt wird und wieder entzogen werden kann. 

Aber das Neue Testament selbst zieht keine betonten Linien vom all- 
gemeinen Priestertum der Gläubigen hin zu einem besonderen (Amts-) 
Priestertum. Selbst dort, wo Paulus sazerdotale Termini verwendet, um 
seinen apostolischen Dienst in die Nähe des Opfers Christi (das wesent- 
lich ein Selbstopfer ist) zu rücken (Rö 15, 16; 1, 9; Phil 2, 17; 2 Tim 4, 6), 
ist der Gegenstand dieses Kultes entweder die Darbringung der Heiden- 
schaft als Opfergabe, oder die Verkündigung des Evangeliums, oder Pauli 



Hans Urs von Balthasar 40 

Selbsthingabe für den Glauben der Gemeinde. Hier ist die Unähnlichkeit 
mit dem kultischen Tun, das heidnische und jüdische Priester vollbrachten, 
größer als die Ähnlichkeit. 

Besser tut man, sich dem Hinweis anzuvertrauen, den das Neue Testa- 
ment selber gibt, wenn es die Linie auszieht, die vom Alten Bund her zu 
Christus läuft und von ihm zu seinen •Stellvertretern": •Weide meine 
Schafe": die Linie des •Hirten", seines Tuns und Wesens. Daß das Hir- 
tenbild in alten Völkern (semitisch, ägyptisch) ein breites Vorverständnis 
für jede Art von Leitervorstellung und liebender Fürsorge abgibt und des- 
halb außerhalb und in der Bibel als Titulatur für Könige und führende 
Persönlichkeiten verwendet werden kann (vgl. Jes 44, 28; 56, 11; Jer 2, 8; 
10, 21; 25, 34 ff; Mi 5,4 usf.), ist für unseren Zusammenhang nicht wichtig1, 
denn das Bild wird erst bedeutsam, wo Gott selbst sich im Alten Testament 
die Hirtenfunktion zueignet, freilich so, daß er die falschen, nachlässigen, 
pflichtvergessenen •Hirten-Könige" richtend beiseite schiebt und absetzt, 
um selber •die Sorge für meine Herde zu übernehmen" (Ez 34,11), die 
von jenen •am Tag des Nebels und der Finsternis zerstreut worden war". 
•Ich selber werde meine Schafe weiden und werde sie ausruhen lassen, 
Spruch des Herrn Jahwe. Ich werde das verlorene Schaf suchen gehen, das 
verirrte zurückführen, das verwundete verbinden, das kranke heilen" (Ez 
34, 15 f in Weiterführung von Jer 23, 1-3). 

Gleichzeitig mit dieser Verheißung wird die ergänzende ausgesprochen: 
Gott wird seiner Herde •Hirten erwecken, die ihr Weide besorgen wer- 
den, die Schafe werden weder Furcht noch Angst mehr kennen, keines wird 
sich verlieren" (Jer 23, 4; vgl. 3, 15), ihnen voran wird •der Sproß" stehen, 
der dem David erweckt wird und als •wahrer König" das Land in •Recht und 
Gerechtigkeit" regieren wird (23,5 = 35, 15; Ez 24, 23). Über größere Her- 
den werden notwendig Aufseher gesetzt (Gen 47, 6). 

Aber dies doch erst, nachdem Gott selbst sich als der wahre Hirt seiner 
Herde erwiesen haben wird (Gen 48,15; Ps 80, 2: •Du Hirte Israels, höre, 
der du Joseph wie eine Herde führst"; Ps 95, 7). Als Hirte werden drei 
Eigenschaften an ihm kund: er ist der Besitzer der Herde, er kennt seine 
Tiere (bes. Ez 34). Er mustert, zählt und richtet seine Herde, indem er sie 
•unter dem Hirtenstab hindurchziehen" (Ez 20, 37), sie •Revue passieren 
läßt" (34, 12), so wie Hirten es zu tun pflegen (Lev 27, 32; Jer 33, 13), er 
scheidet •richtend" zwischen den Schafen und Böcken (Ez 34, 17), wird 
nach dem Rechten sehen, wenn das eine Schaf zu fett, das andere zu mager 
ist (ebd. 20). Endlich wird er für seine Tiere persönlich Sorge tragen: •Wie 
der Hirt seine Herde weidet, seine Schafe auf die Arme hebt, sie an seine 

Lit. dazu Haag, Bibellexikon (21968) 745. 



Der Priester im Neuen Testament 41 

Brust hebt, die Mutterschafe zur Ruhe führt" (Is 40, 11): •Der Herr ist 
mein Hirt, nichts fehlt mir, auf saftigen Matten läßt er mich weiden, zu 
Wassern der Erquickung leitet er mich und stellt meine Seele wieder her. 
Er lenkt mich auf dem geraden Weg, um seines Namens willen. Wenn ich 
an finsterer Schlucht entlanggehe, fürchte ich keine Gefahr; mir nah ist 
dein Stab, dein Hirtenstab, der mir Trost gibt" (Ps 23, 1-4). Alle diese 
Züge entsprechen dem allgemeinen Vorverständnis von einem Hirten. So 
macht Jakob seinem Bruder gegenüber geltend: •Die Kinder sind zart, und 
ich muß an die säugenden Schafe und Kühe denken; wenn man sie auch 
nur einen Tag überanstrengt, geht die ganze Herde zugrunde" (Gen 
33, 13); so muß der Hirt die Herde vor Raubtieren und Dieben schützen 
(1 Sam 17, 34 f), verlorengegangene Tiere ersetzen (Gen 31, 39), außer er 
kann die Reste eines zerrissenen Tieres vorweisen (Ez 22, 12; Am 3, 12; 
vgl. Jo 17, 12). 

Gott ist der wahre Hirt seines Volkes; das zeigt sich, wenn er die Herde 
den schlechten Hirten wieder entreißt. Aber auch wenn er ihr Hirten •nach 
seinem Herzen" schenkt. Als Hirt am Gottesberg seine Herde weidend, 
begegnet Mose Jahwe und wird zum Hirten über sein Volk bestellt, und 
später wird David hinter der Herde hervorgeholt, um als König das Volk 
Gottes zu weiden. Die beiden größten Stellvertreter Gottes2 haben von 
ihrem Beruf her das Vorverständnis. Aber beide müssen ihren Dienst aufs 
teuerste bezahlen: ihr Leben ist eine Kette von Mühsalen, sie werden bis 
zum letzten ausgenützt, ihre Fehler werden streng geahndet (Mose darf 
das verheißene Land nicht betreten, Bethsabes Kind stirbt), sie erleben 
Nachstellung, Rebellion, Verrat im eigenen Haus (Mirjam und Aaron, 
Absalom und Adonias, sie werden (zumal der Mose im Deuteronomium, 
schon unter prophetischem Einfluß) immer mehr zu •Fürleidern" für das 
Volk. Diese Rolle wird von den Propheten weitergeführt: ihnen wird Got- 
tes Wort und Weisung anvertraut, aber so, daß sie den ganzen Wider- 
spruch des halsstarrigen Volkes dagegen an ihrem eigenen Leib erdulden, 
genauer, daß sie darstellen müssen, wie dieser Widerspruch auf Gott wirkt. 
Daß Gott •den Hirten schlagen will" (Sach 13, 7), hat seine Wahrheit, 
seitdem es im Alten Testament Mittlerschaft gibt. Die Rolle, in seiner Exi- 
stenz das Empfinden und Verhalten Gottes darstellen zu müssen, wird von 
Hosea über Jeremias und Ezechiel bis zur vollendeten Figur des stellver- 
tretend geschlagenen •Gottesknechts" gespielt. 

Und genau an dem eschatologischen Schittpunkt der beiden Linien - 
Gott selbst übernimmt das Hirtenamt und Gott stellt sein Hirtenherz dar 

* Vgl. D. Barthelemy: Zwei Hirten als Entdecker Gottes, in: Gott mit seinem Ebenbild, 
Umrisse einer biblisdien Theologie (Johannesverlag Einsiedeln 1966) 133-155. 



Hans Urs von Balthasar 42 

im vollendeten •Fürleider" - steht Jesus. Wo Mose stand, steht nun end- 
gültiger er (Hebr 3, 1-6). Wo David herrschte, steht sein größerer Sohn 
(Mk 12,37). Bevor er sich als Hirte bezeichnet, zeigt er seine Hirtengesin- 
nung: •Als er die Volksscharen sah, fühlte er Mitleid mit ihnen, denn sie 
waren elend und verwahrlost wie Schafe, die keinen Hirten haben" (Mt 
9, 36 par), und die Anweisung an die Jünger geht sogleich dahin, um •Ar- 
beiter" (in der Mehrzahl) zu bitten3. Daß die Parabeln des lukanischen 
Sonderguts einen besonders durchsichtigen christologischen Charakter ha- 
ben, ist bekannt: Jesus zeigt den (alttestamentlichen Gott-)Hirten an der 
Arbeit: am Suchen nach dem verirrten Schaf, in der Freude des Wieder- 
findens; gleichzeitig legt er des Vaters und sein eigenes Herz bloß. Aber an 
ihm erfüllt sich (über den Sinn von Sach 13 hinaus und in Richtung auf Jes 
53 hin) das Wort vom geschlagenen Hirten (Mk 14, 27 par). Johannes 10 
faßt alles in den Bildern der Hirtenrede4 zusammen; er birgt darin das 
ganze alttestamentliche Verständnis ein, aber führt es auf die christologische 
Synthese hin: erst Jesus kann alle Eigenschaften des göttlichen Hirten ver- 
einen mit der Möglichkeit, als menschlicher Hirt sein Leben für seine 
Schafe zu geben, in einer Freiwilligkeit, die die Macht einschließt, nicht 
nur aus Liebe für die Schafe zu sterben, sondern ihnen sein Leben ster- 
bend einzuverleiben (mit anderen Worten: aus seinem Tod eine Weise 
und einen Erweis seiner höchsten Lebendigkeit und Liebe zu machen). 
Alles wird in dieser Einmaligkeit vollkommen personal: das gegenseitige 
Kennen und Erkennen zwischen Hirt und Schaf (10, 3. 4 f. 14), das Rufen 
beim Namen, das musternde •Herauslassen" der Einzelnen, das sichernde 
Vorausgehen und auf die Weide Führen. Und wenn Lukas das Bild Jes 
41, 11 in Jesus anschaulich werden läßt, das Schaf auf den Schultern des 
Hirten, so zeigt Johannes das Bild Jes 53, 7 des als Lamm stellvertretend 
zur Schlachtbank Geführten: Jo 1,29.36, und endgültig Apk 5,6.9. 12; 
13, 8.DieEinheit zwischen verblutendem Hirten und geschlachtetem Lamm 
steht dem Neuen Bund von Anfang an vor Augen, da sofort (vorpauli- 
nisch) Jes 53 zum zentralen Licht wird, das auf die Passion Jesu fällt, und 
da Jo 15, 13 (•niemand hat eine größere Liebe, als wer sein Leben für 
seine Freunde hingibt") die Form der endgültigen Berufung Petri Jo 21, 
15-19 bestimmt: Um •meine Schafe" weiden zu können, muß Petrus seine 
•größere" (V. 15) Liebe zum Herrn bezeugen und darf dafür die Verhei- 

3 Zum Motiv der Hirten in der Geburtsnacht (Lk 2, 8 ff) und seinen alttestamentlichen 
Hintergründen (Mi 5, 3; 4, 8) vgl. R. Laurentin: Structure et Theologie de Luc I-II (Etu- 
des Bibliques 1957) 86 f. 
4 A. J. Simonis, Die Hirtenrede im Johannes-Evangelium, Analecta Biblica 29, Rom 1967. 
Auf die Hirtenmotive im Buch Henoch, die vielleicht hinter der johanneischen Fassung 
stehen (Simonis 161 f.), kann hier nicht eingegangen werden, so wenig wie auf die man- 
däischen Parallelen. 



Der Priester im Neuen Testament 43 

ßung entgegennehmen, daß er in der einzig wahrhaft neutestamentlidien 
Weise Hirt sein wird, indem er (als Gekreuzigter) sein Leben für seine 

Schafe dahingibt. 
Bevor wir den Übergang von Jesus zur Kirche betrachten, soll zusam- 

mengefaßt werden. Im Alten Bund stehen 1. Hirt und Herde in einem 
ursprünglichen Gegenüber, das jede Identifizierung ausschließt, aber ein 
gegenseitiges Hingeordnetsein aufeinander bedeutet. Wenn Israel (am 
Rand) al sein priesterliches Volk5 bezeichnet werden kann, so wäre es sinn- 
los, es als ein •hirtliches Volk" zu bezeichnen, sowenig Gott, der Hirte 
Israels, den Titel Priester tragen kann. Opposition und Reziprozität be- 
herrschen das Bild Hirt - Herde. 2. Das Bild hat schon von seinem welt- 
lichen Vorverständnis her und erst recht in seinem religiösen Gebrauch 
einen vorwiegend ethisch-existentiellen Gehalt (Sorge, Verantwortung, 
Einsatz), der immer ernster wird, je mehr Gott zur Kundgabe seiner eige- 
nen Haltung den menschlich Verantwortlichen zum •geschlagenen Hirten" 
werden läßt. Aber erst in der Spitze Jesu, wo die Linie •Gott - Hirte" 
und die Linie •geschlagener, stellvertretend geopferter Mensch - Hirte" 
sich begegnen, wird - wie unverhofft - auch die Linie des alttestament- 
lich kultischen Opferpriestertums miterfüllt: aber mehr durch Überbie- 
tung und Abbruch als durch Mitnahme. Dagegen wird die Opposition in 
Reziprozität wahrhaft mitgenommen. 

Wir sehen von hier aus sogleich die Chancen wie die Schwierigkeiten 
einer Verlängerung dieses Bildes über Jesus hinaus in die Kirche hinein. 
Aber ehe beides gegeneinander abgewogen wird, ist neutral festzustellen: 
das Leitbild für das, was im Neuen Testament kirchliches Priestertum ge- 
nannt werden kann und muß, ist das Hirtenbild, selbst an Stellen, wo die 
Terminologie es nicht unmittelbar zeigt. Jesus hat die Seinen die •kleine 
Herde" (Lk 12, 32) genannt, und als Herde Christi hat die Kirche sich ver- 
standen (1 Pt 5, 2. 3; Apg 29, 28. 29; 1 Kor 9, 7); Christus ist der •Erz- 
hirte" (1 Pt 5, 4). Wenn die von ihm eingesetzten •Aufseher" oder •Vor- 
steher" auch nur unter anderen Bezeichnungen den Namen •Hirten" er- 
halten (Eph 4, 11), so sind die Grundeigenschaften, die von ihnen als 
treuen Verwaltern erwartet werden, gerade die im Alten Bund und im 
Evangelium vom Hirten erwarteten: vor allem der mühevolle Einsatz (ko- 
piontas 1 Thess 5, 12), der zuweilen mit der leiblichen Hingabe des Lebens 
sein Ende fand (Hb 13, 7), aber - im Sinne der Auslegung des Gesetzes der 
Lebenshingabe für die Brüder 1 Jo 3, 16 - durchaus auch der totale selbst- 
lose Einsatz im Dienst der Brüder sein kann, wie vor allem das Selbstver- 

5 Vgl. aber die Vorbehalte Martin Bubers gegen die Übersetzung •priesterlidies Volk" 
Ex 19, 6, in: Moses (1944, Werke II, 1964) 120-122. 



Hans Urs von Balthasar 44 

ständnis Pauli zeigt. Gerade er denkt nicht daran, als ein Exponent des 
•allgemeinen Priestertums" der Gemeinde aufzutreten, sondern steht in 
einem höchst bewußten •hirtlichen" Gegenüber, worin er auf einmalige 
Weise •Vater" (1 Kor 4, 15), •Mutter" (Gal 4, 19), •Amme" (1 Thess 2, 7), 
stellvertretender Schmerzleider (1 Kor 4, 10 ff; 2 Kor 4, 10 ff) ist und so 
Gottes •Mitarbeiter" (1 Kor 3, 9; 2 Kor 6, 1). All dies nur im Dienst, im 
Auftrag, als Christi Botschafter, an Christi Statt (2 Kor 4, 5; 5, 20). Noch 
in der Mitkreuzigung des Apostels (Gal 2, 19) wird der Abstand zum 
Herrn vollkommen gewahrt (1 Kor 1,13). Aber im Abstand des Dienstes 
ist es die ungeteilte, seine ganze Existenz radikal beanspruchende Seel- 
Sorge, die eben deswegen auch den Gehorsam und die Folgsamkeit der 
Gläubigen einfordern darf (Hb 13, 17). 

So wird der rechte Weg der Überlegung nicht von der (ontischen) •Voll- 
macht" zur ethischen Beanspruchung führen, sondern aus der Ungeteiltheit 
der Beanspruchung auf den Anspruch hin gehen. Deutlich in der testamen- 
tarischen Rede an die Kirchenvorsteher in Mil et: die totale Beanspruchung 
Pauli geht nunmehr - und zwar unfehlbar: •Ich weiß" (Apg 20, 29) - auf 
die Nachfolger über: unter Tränen hat er drei Jahre ihnen seine eigene 
Wachsamkeit eingeschärft, ihnen die vollkommene Selbstlosigkeit vorge- 
lebt, sie angewiesen, wie man sich der Schwachen annimmt usf. (20,31-35). 
Sachlich sagt •Petrus" (1 Pt 5, 1 ff) den Kirchenvorstehern das Gleiche, in- 
dem er, noch klarer als Paulus, durch die Bezeichnung •Mitältester" die 
Kontinuität des Hirtenamtes zwischen Apostel und Nachfolger heraus- 
stellt: im Weiden der •anvertrauten Herde Gottes" wird es ankommen 1. 
auf die christologische (Jo 10, 18) •Freiwilligkeit", 2. die Selbstlosigkeit 
(kein Nutzen, keine Bereicherung für sich selber), 3. den Verzicht auf jede 
Art weltlicher Machtanwendung: in diesen drei Punkten sollen die Hirten 
•Typos", vorbildliche Prägeform der Herde sein, in Fortführung der pri- 
mären oppositionellen Reziprozität. •Petrus" spricht hier als der •Zeuge" 
der Leiden Christi (Augen- wie Lebenszeuge) und •Teilhaber" der kom- 
menden Herrlichkeit Christi (Augenzeuge auf Tabor wie Teilnehmer in 
Hoffnung am kommenden Erscheinen des •Erzhirten"). Daß solche Bean- 
spruchung (im Gegenüber zur Herde) auch als Erwählung, Berufung, Be- 
gabung mit dem Auftrag qualitativ abgehoben ist vom allgemeinen •Ge- 
rufensein" in die Ekklesia, sollte im Blick auf die Berufungsgeschichten des 
Alten und Neuen Testaments indiskutabel sein, so sehr die Weisen dieses 
besonderen Berufenwerdens wechseln mögen. Wer dagegen den umge- 
kehrten Weg geht: vom (ontisch-funktionellen) Amt zum Amtsethos, wird 
schwerlich über eine Beamtenmentalität hinauskommen, die, zumal im 
Zeitalter des Funktionalismus, weder die Tiefe des persönlichen Engage- 
ments noch dessen Endgültigkeit - auf Lebenszeit - erreicht. 



Der Priester im Neuen Testament 45 

Aber nicht aus dem existentiellen Engagement, sondern aus der Radika- 
lität der personalen Enteignung in den Auftrag soll hier die objektiv- 
überpersonale Gültigkeit der kirchlichen Amtshandlung gesichert werden. 
Das christologische Modell ist das grundlegende: •Ich bin der gute Hirt. 
Ich kenne die Meinen, und die Meinen kennen mich, wie mich der Vater 
kennt und ich den Vater kenne. Ich gebe mein Leben für meine Schafe" 
(Jo 10, 14 f). Jesus kennt, richtet und rettet die Seinen absolut, weil er 
dem Vater gegenüber die absolute Durchsichtigkeit des Gehorsams und 
der Enteignung bis ins Letzte besitzt; und deshalb kennen und vertrauen 
ihm auch die Seinen absolut. Kraft seiner Hingabe (oder kraft des endgül- 
tigen Handelns des Vaters durch seine Hingabe hindurch) ist er ermäch- 
tigt, die qualitativ Erwählten zu senden, wie er selber gesandt ist (Jo 
20, 21). So kann das Predigtwort der Apostel die innere Kraft des gött- 
lichen Wortes und Anspruchs besitzen (1 Thess 2, 13), ihr richtendes Urteil 
im Himmel binden und lösen, und aus diesen beiden Begabungen ergibt 
sich wie von selbst, daß ihnen der Vollzug des eucharistischen •Tut dies 
zu meinem Gedächtnis" zusteht. Man muß dies alles von der zentralen 
Struktur der Kirche her denken, nicht von den Grenz- und Notfällen, nicht 
von den möglichen Expansionen her, die doch immer von der vorgegebe- 
nen Mitte her erfolgen. 

Das Hirtenbild bleibt ein Bild; die Sache, die es bezeichnet, ist größer, als 
was alle wirklichen Bilder einfangen können. Aber es ist ein biblisch zen- 
trales Bild und besitzt eine starke und schlichte Aussagekraft. Es sagt 
gleichzeitig das Amtliche (das Gegenüber zur Herde) und das Personale 
(Sorge und Vertrauensverhältnis), Abstand und Verbundenheit, aus. Es 
sagt dies in Anlehnung an eine klare weltliche Gegebenheit, und zwar mit 
dem Ton auf deren rechtem Vollzug (alt- und neutestamentlich abgegrenzt 
gegen die unwürdigen, schlechten Hirten, die Diebe, Räuber, Mietlinge, 
die kein inneres Verhältnis zu den anvertrauten Tieren haben). Durch 
Christus, den guten Hirten, ist das Urbild dieses Verhältnisses der Kirche 
eingestiftet. Diese Stiftung ist nicht einzuebnen auf die Herkunft aller per- 
sönlichen christlichen Charismen von Gott (Rö 13, 3), d. h. auf die Gott- 
unmittelbarkeit und damit Freiheit jedes Christen. Nur scheinbar stehen 
die beiden Aussagen in Spannung; das Wesen der Vermittlung des Sohnes 
zum Vater, der in die Unmittelbarkeit vermittelt, zeigt immer wieder, wie 
die Spannung fruchtbar ist und sich auflöst. 




