
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Zum Berufsverständnis studierender Ordenstheologen 

Eine Umfrage 

In einer Reihe von ordenseigenen Ausbildungsinstituten sind Umfragen unter 
Theologiestudenten, die gleichzeitig Ordensangehörige sind, gemacht worden. 
Sie beziehen sich vor allem auf das Verhältnis zum Ordensberuf, zum Priestertum 
und zur Kirche. Die Fragen waren bewußt allgemein gehalten, um eine möglichst 
breite Antwortmöglichkeit zu geben, und wurden auf Tonband gesprochen. Die 
Interviews sollen im Rahmen weiterer Auswertungen einer wissenssoziologischen 
Analyse unterworfen werden. Ihr Text liegt der Schriftleitung vor. Bei nachfol- 
gender Teilauswertung ist zu beachten, daß durch die objektivierende Abstrak- 
tion manches von der Atmosphäre des unsicheren Suchens verloren geht. Dennoch 
bleibt der Eindruck einer tiefen Unruhe und Verunsicherung, die bedrohlich 
sind und wie sie die vergangenen Generationen nicht gekannt haben. 

I. Die erste Frage lautete: •Was bedeutet für dich der Orden?" 

In den Antworten wird das Ordensideal fast ausschließlich vom Gemeinschafts- 
charakter bestimmt. Der Orden gilt den Befragten entweder als Lebensgemein- 
schaft oder als Arbeitsgemeinschaft (zu je etwa einem Drittel). Als genauere Be- 
gründung werden Orientierungshilfe, gemeinsames Suchen, gegenseitiges Stützen 
und Fördern auf Christus hin angegeben. Eine zweite, kleinere Gruppe betont 
mehr die funktionale Seite; der Orden gilt ihr als Arbeitsorganisation, als Raum 
oder als Ausbildungsanstalt, die gute Möglichkeiten, Posten und Beziehungen 
bietet. Oft verwendete Begriffe sind Arbeit, Team, Sache Christi, Dienst. Einige 
Beispiele: 

•Die Idee des Ordens ist für mich verschwommen ... Der (konkrete) Orden 
(ist für mich) ... eine Gemeinschaft ..., die einem ... hilft, ... die Arbeit ... 
fruchtbar zu machen und ... die sich gegenseitig stützt und bereichert auf Chri- 
stus hin." 

•Das Wichtigste am Orden ist die überschaubare Gruppe von Gleichgesinn- 
ten." 

•Ich glaube (im Orden) die Möglichkeit zu erkennen, in der Auseinanderset- 
zung mit dem Studium der Theologie und in der Diskussion mit den anderen eine 
Orientierungszeit zu finden." 

•(Der Orden ist für mich) eine Organisation oder der Raum, in dem ich arbei- 
ten kann; wo ich die beste für mich geeignete Arbeit tun kann." 

•Ich (bin) viel mehr gefährdet, wenn ich allein lebe, als wenn ich in einer Ge- 
meinschaft lebe." 



Im Spiegel der Zeit 59 

•(Der Orden ist für mich) eine Gemeinschaft von Leuten, die gemeinsam arbei- 
tet und so die Sache ... Christi... mit größtmöglichem Einsatz ... weitertreibt." 

•Ich verstehe ihn (den Orden) als möglichst intensive Arbeitsgemeinschaft, 
darüberhinaus aber auch (als) gegenseitige Unterstützung, gemeinsamer Glaube, 
um so einigermaßen überzeugend leben zu können." 

II. Die zweite Frage: •Welches konkrete Berufsziel verfolgst Du?" 

Die zukünftigen Berufs- und Apostolatsvorstellungen sind im allgemeinen sehr 
vage gehalten. Drei erklären sich nicht imstande, dazu Angaben zu machen. 
Einem Teil (etwa 2/s) steht die Erwachsenenbildung vor Augen, etwa ein Viertel 
will in die Schul- oder Erziehungsarbeit, andere möchten in die wissenschaftliche 
Arbeit. Vom Stoff her wollen die meisten sich mit fundamentaltheologischen 
Fragestellungen auseinandersetzen; anderen schwebt als Berufsziel nur ganz all- 
gemein vor, den Menschen christliches Leben sinnvoll und verständlich zu 
machen. Einer will sich mit nichtchristlichen Heilsvorstellungen beschäftigen. 

Einige Beispiele: 
•Mir ist das konkrete Ziel noch nicht ganz klar, und daher ist es auch schwieri- 

ger, zielstrebig voranzugehen." 
•(Mein Berufsziel ist,) ein sinnvolles Engagement für die Gesellschaft und für die 
Menschen zu finden." 

•Die größte Schwierigkeit unter den Christen zwischen 20 und 50 ist heute, daß 
sie kaum mehr fähig sind, ein ,christliches' Bewußtsein zu haben. Also daran 
arbeiten, daß die Leute heute mit dem Christentum gerade in ihren Lebensberei- 
chen wieder etwas anfangen können." 

•Das konkrete Ziel? Das ist Sozialarbeit innerhalb der Katholiken (etwa auf 
einer) Sozialakademie (mit der) speziellen Sparte Religionssoziologie. Ich glaube, 
dieses Gebiet wird nicht so sehr im Bereich der Arbeiter liegen, sondern eher im 
Bereich der höheren (Funktionäre): Gewerkschaftsführer, Betriebsführer usw." 

III. •Was bedeutet für Dich Christus?" 

Auffallend ist die Scheu und der spontane Hinweis auf die Schwierigkeiten, 
positiv und personal zu antworten. Eine Tendenz zum Ausweichen wird fühlbar 
(bei etwa 2/s). Nur einer betont die Gottheit Christi, einer erklärt, daß ihm Chri- 
stus •nicht viel" bedeute. Bei den anderen stehen formale Überlegungen im Vor- 
dergrund: Christus als Modell für volles Menschsein (nicht ganz die Hälfte), als 
Initiator einer geschichtlichen Bewegung (Vs), als Antrieb und Ziel aller Arbeit 
(Vs), als erfahrene Mitte einer Gemeinschaft und als jemand, der Wesentliches 
von Gott zu sagen hat. Einige Beispiele: 

•Privat würde ich sagen: nicht viel; aufs Ganze gesehen meine ich, daß er 
vielleicht doch eine Bedeutung für die Welt hat..., (weil) etwas ins Leben geru- 
fen wurde,... an dem man einfach nicht mehr vorbei kann." 

•Christus (ist) für mich heute nicht mehr so lebendig, wie er es früher war; 
... trotzdem möchte ich sagen, daß ich auf ... der verzweifelten Suche nach einer 
neuen Anregung bin." 



Im Spiegel der Zeit 60 

•Ja, da fehlen mir die Worte. . .. Gut, man könnte (die Frage) vielleicht in der 
Form beantworten, daß ich sage, er sei derjenige, der Menschsein in vollem 
Maße gelebt hat, und daß infolgedessen sich mir die Möglichkeit der Erlösung 
auf tut." 

•Man kann sagen, daß er ein Modell für einen idealen Mitmenschen ist oder 
sonst etwas." 

•Christus (ist) Zielpunkt aller Arbeit, der ... letzte Garant dafür, daß die 
Geschichte gutgeht." 

•Christus ist für mich wirklich ... das Vorbild meines Lebens, ... aber er ist 
auch mein Gott." 

•Christus bedeutet für mich . . . den, der uns Wesentliches von Gott zu sagen 
hat." 

•Nun, es ist ein sehr interessanter Mann . . ., (der) Initiator dessen, was ich 
vielleicht selber bin, und was ich werden möchte." 

IV. •Was bedeutet für dich das Priestertum?" 

Der Zwiespalt zwischen einer überkommenen Auffassung vom Priestertum und 
dem Suchen nach neuen Wegen priesterlichen Wirkens wird hier am deutlichsten; 
wieder fallen dabei vage, unklare und sehr allgemeine Antworten auf. Zwei be- 
kunden offen, daß Priestertum ihnen nichts bedeute. Etwa ein Viertel unterschei- 
det zwischen einem •funktionalen" und einem •seelsorglichen" Aspekt, lehnt das 
•Funktionale" ab und betont das •Seelsorgliche". Einer begründet seine Ablehnung 
mit der Befürchtung, als Priester zu sehr mit der strukturierten und hierarchi- 
schen Kirche identifiziert zu werden. Das Priestertum könne nur von außen revi- 
diert werden. Dagegen steht etwa die Hälfte positiv zur funktionalen Deutung 
des Priestertums, begreift es als •Dienst am Laien", als •Funktion in der Ge- 
mende", als •Dienst am anderen", als •Weiterführung des Priestertums Christi", 
als •beste Möglichkeit, offen und mit Zeit auf die praktischen Probleme der 
Leute einzugehen". Hier einige Beispiele: 

•In sich halte ich es (das Priestertum) für keinen erstrebenswerten Wert . . . 
(sondern nur) für den Fall, daß mich die Menschen brauchen, und zwar dazu, daß 
ich konsekriere und absolviere, was angeblich nur der Weihepriester tun kann." 

•Was mich persönlich interessiert, ist eigentlich die Seelsorge." 
•Ja, persönlich bin ich überzeugt, daß es ein priesterliches Tun geben sollte, 

und zwar etwa in der Form, daß man das, was aus der Vergangenheit auf uns 
zugekommen ist, bewahrt ..., und .. . wenn man die Berechtigung von so etwas 
wie Sinnfrage anerkannt, dürfte auch in diesem Gebiet eine Aufgabe der Heilung 
gelegen sein." 

•Ja, die Arbeit am Menschen wird dadurch erweitert." 
•... hauptamtlich den Fragen und Problemen, die die Leute haben, nach- 

gehen. " 

•Priestertum bedeutet für mich, daß ich im Dienst einer konkreten Gemein- 
schaft bestimmte Handlungen vollziehe, . . . die ich aus der Tradition beziehe." 

•Es bedeutet für mich, für andere da zu sein ... einen Ruf zur Selbstlosigkeit." 



Im Spiegel der Zeit 61 

V. •Wie stehst du zu den Gelübden?" 

Die Meinung wird eindeutig sichtbar, daß man zwar eine bestimmte, besondere 
Lebensweise brauche, diese aber nicht vom traditionellen Gelübdeverständnis, 
sondern eher von den konkreten, sich stellenden Notwendigkeiten her umreißt. 
Der Großteil sieht sie insgesamt als irgendwie sinnvoll an (etwa 3Ai); etwa ein 
Fünftel betont ihre Zeichenfunktion, ein weiteres Fünftel steht negativ zu ihnen, 
bezeichnet sie als •problematisch", •unverständlich" und •sinnlos". Durchgehend 
verlangt man eine Revision des Gelübdeverständnisses. Einige Beispiele: 

•Sie sind irgendwie noch sinnvoll, im Rahmen des Ordens." 
•Sie haben nicht einen Wert für sich, sondern nur, indem ich ganz erfüllt bin 

vom Dienst an der Gemeinschaft oder an der Kirche." 
•Gelübde scheinen mir sinnvoll als Freistellung für bestimmte Tätigkeiten, 

insofern sie eben diese Tätigkeiten effizient werden lassen." 
•Ja, eigentlich bin ich überzeugt, daß Gelübde auch heute noch einen Sinn 

haben, insofern der einzelne von der Gemeinschaft und seiner Arbeit getragen 
wird. Nur ist jetzt die Frage, wie weit . . . (sie) in ihrer alten Form verstanden 
werden können." 

•Gelübde sind für mich berechtigt als eine Lebensweise dann, wenn einer aus 
ihr etwas macht. ... Sie stellen aber keine objektiv bessere Lebensform dar." 

•Ehrlich gesagt, verstehe ich die Gelübde nicht. Wenn man darüber redet, 
kann man sie historisch auffinden. Ich sehe kaum, daß sie in der Weise verwirk- 
licht werden, oder so, daß man sie für Unsinn hält." 

•Gelübde sehe ich innerhalb des Arbeitseinsatzes .... Und da kommen mir 
eben die Gelübde zuhilfe." 

•Im Orden bildet sich ein gewisser Lebensstil heraus, und wir bilden ihn wei- 
ter; statt nachzudenken über das Wesen der Gelübde oder es biblisch zu begrün- 
den, wäre es sinnvoller, sich pragmatisch jährlich oder alle paar Jahre über 
Grundsätze unseres gemeinsamen Lebensstils zu einigen, die wir für den nächsten 
Zeitraum als verpflichtend anerkennen." 

VI. •Wie stehst du zur Kirche?" 

Die Unterscheidung zwischen hierarchischer Amtskirche, die von den weitaus 
meisten negativ beurteilt wird, und Kirche als Gemeinschaft der Gläubigen, die 
von allen als notwendig angesehen und positiv bewertet wird, herrscht vor. Nur 
etwa ein Fünftel macht diese Unterscheidung nicht, sondern solidarisiert sich 
grundsätzlich mit der konkreten Kirche. Einer hält eine Antwort auf diese Frage 
für zu schwierig. Bei der Ablehnung der Amtskirche steht die Kritik an einem 
nicht näher bezeichneten Machtanspruch im Vordergrund. Das positive Verhält- 
nis zur Kirche trägt ein sehr unterschiedliches Gesicht. Etwa ein Viertel kommt 
in der Bezeichnung •Kirche als Gemeinschaft derer, denen Christus etwas bedeu- 
tet", überein. Für einen ist sie die Gemeinschaft, die mit Gott zu tun hat und von 
dort ihre Dynamik und Lebensberechtigung bezieht; für einen anderen der Ort, 
den Christus für seine Heilsverkündigung und -Vermittlung gewählt hat. Wei- 



Im Spiegel der Zeit 62 

terhin werden Begriffe wie •Nachfolge Christi", •charismatische Kirche", •kleine 
Herde", und für die Aufgabe der Kirche Worte wie •prophetische Funktion", 
•gesellschaftskritische Funktion", •Weltauftrag" u. a. m. verwendet. Einige Bei- 
spiele: 

•Bei Kirche denke ich zuerst an die Institution, und da bin ich skeptisch." 
•Ich glaube ..., daß ... die machtpolitischen Ansprüche der Kirche, die sie 

heute an die Gesellschaft stellt, zu recht bekämpft werden." 
•Man steht dem Papst und der Kirche wesentlich kritischer gegenüber als frü- 

her ..., aber daß man trotzdem zu ihr hält, das finde ich selbstverständlich." 
•Zur Amtskirche stehe ich .. . etwas abwartend und distanziert. Wenn man 

Kirche sieht (als Gemeinschaft der) Leute, die versuchen, den Impetus, der von 
Christus herkommt und der irgendwo in der Eschatologie endet, (weiterzutragen 
und) irgendwie mitzuarbeiten, dann sag' ich ja dazu." 

•Ich glaube, daß der Orden eine dezidierte Stellungnahme anstreben sollte mit 
den progressiven Kräften der Kirche und daß er diese Stellungnahme politisch 
durchsetzen sollte." 

•Sinn der Kirche scheint mir zu sein, daß sich die Glaubenden gegenseitig in 
(ihrem) Glauben unterstützen; dazu ist es sinnvoll, daß es eine Großkirche gibt 
und nicht nur die Gemeinden ... Das viel besprochene und viel gescholtene Rom 
hätte die Funktion, die einzelnen Gemeinden immer wieder zusammenzubringen, 
zu schauen, daß wir miteinander Kontakt halten, daß wir miteinander spre- 
chen ... Das sollte nicht eine doktrinelle und besonders leitende Funktion sein." 

Im Zusammenhang mit diesen Interviews wurde ein Ordenspriester der mittle- 
ren Generation um die Beantwortung der gleichen Fragen gebeten. Seine Stel- 
lungnahme kann helfen, die gegebenen Antworten, die bisweilen erschrecken 
mögen, besser zu verstehen, Hilfen zu geben, zu klären, vielleicht auch das sicht- 
bar werdende Suchen weiterzuführen: 

•Da ich am Schreibtisch sitze und Zeit zur Formulierung und Reflexion habe, 
ist der Charakter des Interviews nicht mehr voll gewahrt. - Ich spreche auch 
bewußt aus der Situation der gefällten Entscheidung. 

I. Was bedeutet für dich der Orden heute? 

Eine geschichtlich gewordene und geschichtlich ausgewiesene Möglichkeit, die 
Wirkungsgeschichte Jesu Christi (s. dort und bei Kirche) weiterzutragen. In •ge- 
schichtlich" liegt das Moment der Relativität: Für heute - eine, vielleicht nicht die 
beste Möglichkeit; aber ohne Entscheidung für eine konkrete (!) Möglichkeit ist 
jedes Ideal nur Hirngespinst. Für morgen - die Möglichkeit und die Notwendig- 
keit und sogar der Auftrag zur Änderung, zum Bessermachen. 



Im Spiegel der Zeit 63 

II. Was bedeutet für dich Christus? 

Der absolute, für uns nicht einzuholende Anfang des Reiches Gottes. Absolut: 
versteht sich von selbst - also kein Christentum nur als Modell oder als Krücke 
für wahre Humanität. Nicht einzuholen ist der Anfang in doppelter Weise: 
Alles Tun bleibt stets vom Stachel des Noch-Besseren angetrieben. Alles Denken 
(inklusive Dogma) wird stets vor einem unaufgearbeiteten •Mehr" des christ- 
lichen Anfangs stehen. Hier hilft auch die Unterscheidung von Inhalt (= das 
wissen wir jetzt genau!) und Form (= da kann sich einiges ändern!) nicht weiter. 
An analogen, zwischenmenschlichen Beziehungen kann man eine solche Auffas- 
sung zwar nicht beweisen, aber doch wohl verifizieren. Reich Gottes aber bedeu- 
tet für mich die untrennbare Implikation der Sache Gottes (und damit ein perso- 
nales Verhältnis zu Gott, wenigstens als Horizonterfahrung) und der Sache der 
Menschheit. 

III. Was bedeutet für dich das Priestertum? 

In abstracto eine Leerformel; in concreto aber die geschichtlich gewordene, und 
deshalb geschichtlich bedingte, und wiederum deshalb ebenso notwendige (= heu- 
te) wie relative (= morgen) Möglichkeit, die Sache Christi qualifiziert weiter- 
zuführen. Weihe ist der bevollmächtigende Auftrag der Gesellschaft (= nicht nur 
der •Gemeinde", sondern der •Kirche"), dies zu tun. 

IV. Wie stehst du zu den Gelübden? 

Die klassische Dreiheit ist eine geschichtlich gewordene Lebensform, die nicht 
vom Wortlaut, sondern vom Rückverweis auf den Herrn und Vorverweis auf 
seinen Auftrag verstanden werden muß. Damit lehne ich jede sogenannte reli- 
giöse Motivierung ab, die nicht zurückgeht auf die Doppeleinheit •Dienst an der 
Sache Jesu". Ich lege auch Wert auf die Analogie, die zwischen der •Treue" 
( = ewige Bindung) zu einem auch körperlich greifbaren Menschen (wie in der 
Ehe) und zu dem, durch die •Sache" und die soziale Weitergabe (= Kirche) ver- 
mittelten Jesus Christus besteht. Also: Univozität ist ebenso zu negieren wie 
Äquivozität. 

V. Wie stehst du zur Kirche? 

Wirkungsgeschichte Jesu Christi scheint mir eine gute Definition zu sein. 
In ihr ist impliziert: Das Moment des Absoluten (Jesus Christus), das Moment 

der geschichtlichen Bedingtheit des Heute, und das Moment des Esckatologischen 
(Jesus Christus, der •kommt" und sogar vor unserem Wirken •zum Kommen" 
gebracht wird). 

Mit-ausgesagt ist die gesellschaftliche Verfaßtheit, die bis zur institutionellen, 
rechtlichen und bekenntnismäßigen Bindung geht (anders könnte die Sache Jesu 
niemals überindividuell wirksam werden); aber ebenso, daß die •Wirkungs- 
geschichte" Jesu die rechtlichen Grenzen der Kirche überschreitet. Mit-ausgesagt 
ist auch die geschichtliche Kontingenz der Gegenwart (mit all den Spannungen 



Literaturbericht 64 

zwischen Autorität und Freiheit usw.), wie auch die Anforderung, dem Auftrag 
noch besser (auch gesellschaftlich wirksamer) zu entsprechen. 

Diese Kirche, mit ihrem hellen, utopischen (im Sinne Ernst Blochs) Kern und 
den vielen Dunkelheiten zum Rand hin (wo zugleich der Auftrag zum Einsäte 
nach innen und nach außen liegt) bejahe ich bedingungslos; denn sie ist nichts 
als die konkrete Wirkungsgeschichte des Herrn." 

Wo immer heute über die der gegenwärtigen Situation gemäße Ausbildung der 
Theologiestudenten in den Diözesen und in den Orden nachgedacht wird, ist die 
Kenntnis des tatsächlichen Bewußtseins dieser Studenten unerläßlich. Andern- 
falls liefe man ins Leere. Das Ergebnis wäre eine durch das ungeklärte Berufs- 
bild auf höchst gefährdete Priester- und Ordensgeneration. Eines jedenfalls ver- 
mag die Enquete zu zeigen: wo die Fragen und Anliegen dieser jungen Leute heute 
liegen. Werden diese Fragen von ihren Lehrern und Beratern aufgenommen und 
in gemeinsamem Gespräch einer Lösung zugeführt? Oder bleibt die verunsicherte 
Generation führungslos, in ihrem Suchen weithin sich selbst überlassen? Und ist 
die Gemeinschaftsbildung - der brüderliche Zusammenschluß freier Gefährten, 
die von religiösen, evangelischen Impulsen her zusammengefunden haben - in 
den Orden schon so weit vorangeschritten, daß einer dem anderen eine Stütze 
ist und der einzelne von der Gemeinschaft getragen wird? 

LITERATURBERICHT 

Freiheit - Gesetz - Sünde 

Über einige Schwerpunkte heutiger Moraltheologie 

Anlaß zu diesem Bericht ist die verbreitete Unzufriedenheit mit der traditionellen 
Handbuchmoral, denn diese beschränkte sich auf ein Eidos des Lebens, wie es für 
Schule und Schulung faßbar ist. Eine solche Beschränkung hatte ihre pädagogische 
Berechtigung und wird unter dieser Rücksicht kaum zu umgehen sein. Sie tritt 
jedoch in einen schwer zu ertragenden Widerspruch zum wirklichen Leben der 
bleibenden Dunkelheiten und Unergründlichkeiten, wenn der durch sie unter- 
richtete Schüler die vorgetragenen Aspekte für das Ganze hielte. Sowohl in der 
einschlägigen Fachliteratur als auch gerade in den Abhandlungen, die auf das 
Interesse des praktischen Seelsorgers abgestimmt sind, zeigt sich daher heute eine 
weitgehende Bereitschaft, die tatsächliche Komplexität der Gegebenheiten offener 
und intensiver als bisher zur Sprache zu bringen. Auf der Suche nach einer Über- 




