Literaturbericht 64

zwischen Autoritdt und Freiheit usw.), wie auch die Anforderung, dem Auftrag
noch besser (auch gesellschaftlich wirksamer) zu entsprechen.

Diese Kirche, mit ihrem hellen, utopischen (im Sinne Ernst Blochs) Kern und
den vielen Dunkelheiten zum Rand hin (wo zugleich der Auftrag zum Einsatz
nach innen und nach auflen liegt) bejahe ich bedingungslos; denn sie ist nichts
als die konkrete Wirkungsgeschichte des Herrn.“

Wo immer heute iiber die der gegenwirtigen Situation gemifie Ausbildung der
Theologiestudenten in den Diézesen und in den Orden nachgedacht wird, ist die
Kenntnis des tatsichlichen Bewufitseins dieser Studenten unerliflich. Andern-
falls liefe man ins Leere. Das Ergebnis wire eine durch das ungeklirte Berufs-
bild auf héchst gefdhrdete Priester- und Ordensgeneration. Eines jedenfalls ver-
mag die Enquéte zu zeigen: wo die Fragen und Anliegen dieser jungen Leute heute
liegen. Werden diese Fragen von ihren Lehrern und Beratern aufgenommen und
in gemeinsamem Gesprich einer Losung zugefiihrt? Oder bleibt die verunsicherte
Generation fithrungslos, in ihrem Suchen weithin sich selbst iiberlassen? Und ist
die Gemeinschaftsbildung — der briiderliche Zusammenschluf} freier Gefihrten,
die von religiésen, evangelischen Impulsen her zusammengefunden haben — in
den Orden schon so weit vorangeschritten, dafl einer dem anderen eine Stiitze
ist und der einzelne von der Gemeinschaft getragen wird?

L

LITERATURBERICHT

Freiheit - Gesetz - Siinde

Uber einige Schwerpunkte heutiger Moraltheologie

Anlaf zu diesem Bericht ist die verbreitete Unzufriedenheit mit der traditionellen
Handbuchmoral, denn diese beschrinkte sich auf ein Fidos des Lebens, wie es fiir
Schule und Schulung fafibar ist. Eine solche Beschriinkung hatte ihre padagogische
Berechtigung und wird unter dieser Riicksicht kaum zu umgehen sein. Sie tritt
jedoch in einen schwer zu ertragenden Widerspruch zum wirklichen Leben der
bleibenden Dunkelheiten und Unergriindlichkeiten, wenn der durch sie unter-
richtete Schiiler die vorgetragenen Aspekte fiir das Ganze hielte. Sowohl in der
einschligigen Fachliteratur als auch gerade in den Abhandlungen, die auf das
Interesse des praktischen Seelsorgers abgestimmt sind, zeigt sich daher heute eine
weitgehende Bereitschaft, die tatsdchliche Komplexitit der Gegebenheiten offener
und intensiver als bisher zur Sprache zu bringen. Auf der Suche nach einer Uber-



Literaturbericht 65

sicht iiber die anstehenden Fragen empfiehlt sich ein Buch von L. Monden!, das
auch iiber die eingeschlagenen Losungsrichtungen mit groflem Einfiihlungsver-
mogen, obschon teilweise nur recht kursorisch, informiert. Wir iibernehmen im
folgenden die Einteilung der Problematik, die seinen Informationen zugrunde-
liegt, versuchen sie jedoch in der einen oder anderen Richtung zu erginzen.

Den konkreten Hintergrund, auf dem die theoretischen Anstrengungen der
Moralisten auch dem Laien verstindlicher werden konnten, veranschaulichte der
franzosische Psychologe M. Oraison nicht obne Humor in einer Reihe von Vor-
trigen, die nun auch in deutscher Sprache vorliegen2 Die Entstehung des Schuld-
gefiihls, das Problem der Freiheit, die Dynamik des Sollverhaltens, das Ungenii-
gen und die Verworrenheit unserer Liebe, kurz alle die Themen, die in letzter
Zeit wieder besonders in die moraltheologische Reflexion geraten sind, werden
darin mit Hilfe von vielen Beispielen aus dem Alltag und der klinischen Psycho-
logie durchleuchtet. Obwohl die Entwicklung des sittlichen Bewufitseins im Men-
schen ein hochst komplexes Gebilde ist, gelingt es Oraison, seine wesentlichen
Strukturen freizulegen. Die Kernfrage lautet dabei immer wieder: Was ist
Sinde? Seine Antwort klingt, wenn sie so abrupt wie hier vorgesetzt wird, eini-
germaflen befremdend, wird aber einsichtig, wenn man seinen Ausfithrungen
gefolgt ist. Sie lautet: ,Personliche Teilnahme an einem Drama der Gespalten-
heit, das durch die historische, die wirkliche Gegenwart Christi behoben wird, das
ist der christliche Begriff der Siinde” (97).

Wenn das aber gilt, wenn klar geworden ist, dafl unsere Verschuldungen christ-
lich gesehen im Grunde Teilnahme an einem weltgeschichtlichen Drama sind, in
dem lebendige Beziehungen zwischen Personen und nicht etwa das Tabu-Gewis-
sen einer vor allem gefiihlsmafligen, verangstigten und ichbezogenen Einstellung
die Entscheidung bringen, dann steht der reflektierende Theologe unmittelbar
vor der Aufgabe, das Verhdltnis von Freiheit und Unfreiheit, sodann die tat-
sichliche Bedeutung von Gesetzen, und schliefllich das Paradox der ,gliicklichen
Schuld“ intensiver als bisher in Angriff zu nehmen. Damit sind auch die Themen
dieses Berichtes genannt.

Freiheit und Unfreiheit in unseren Handlungen

Es ist heute wohl keine Frage mehr, dafl die menschliche Freiheit viel stirker
situationsgebunden ist, als dies in den klassischen Traktaten ber die Einschrin-
kungen der Freiheit gesehen wurde. Am bekanntesten sind wohl die Elemente
der Unfreiheit, die im Bereich des Biologischen ihren Ursprung haben. Dabei
denken wir nicht nur an den tiefgreifenden Einflufl chirurgischer, hormonaler und
allgemein medikamentdser Behandlungen auf die Psyche und damit auf Freiheit
und Gewissen, sondern an die allgemeine Anpassungskrise des menschlichen Or-
ganismus an eine {ibertechnische Zivilisation: Labilitat des Gleichgewichtes, grofle
Verletzbarkeit, geringeres Widerstandsvermogen usw. Auch den klassischen Be-

1 Siinde, Freiheit und Gewissen. Salzburg, Otto Miiller 1968, 164 S., Kart. 14,20 DM.
2 Was ist Siinde? Frankfurt, Josef Knecht 1968, 122 S., Engl. Brosch. 8,80 DM.



Literaturbericht 66

griffen, die den Einflu} sozialer Faktoren auf die Tat des einzelnen zu berticksich-
tigen suchten — wie etwa Menschenfurcht, Angst, Scham — muff ein umfassenderer
Inhalt zugewiesen werden, als dies bisher iiblich war. Hier spielt nicht nur der
differenziertere Einblick in die verschiedenen Formen sozialer Abhingigkeit eine
Rolle, sondern die begriindete Annahme, daf der soziale Druck in unserer Zeit
enorm zugenommen hat, und zwar gerade anch in der sogenannten ,freien Welt*,
ganz zn schweigen von den Lindern, in denen totalitire Ideologien jeden Ver-
such zur Opposition oder individuellen Freiheit auszuschalten bestrebt sind. ,Die
entscheidenden Beschrankungen, die die Freiheit menschlichen Handelns bedro-
hen, kommen jedoch nicht von anflen, sondern sind der menschlichen Psyche durch
ihre eigene Vergangenheit mitgegebens. Steht nicht der Durchschnittsmensch
fortwihrend nnter der Einwirkung neurotischer Komplexe, die er sich irgendwann
einmal zugezogen hat? Muff man nicht allznoft mit Automatismen, lihmenden
Angstkrampfen, zwanghaften Impulsen, hungrigen Frustrationen, unbestimmten
Schuldgefithlen und dergleichen rechnen?4.

Versucht man aus diesen Erkenntnissen eine Art Bilanz zn zichen, dann scheint
die menschliche Zurechnungsfihigkeit und folglich anch dic Vorstellung einer
mit klarer Erkenntnis und voller Einwilligung begangenen Siinde eine vielseitig
problematische Angelegenheit zu sein. Wire demnach der stindige Mensch nicht
so sehr ein schuldiger als vielmehr ein kranker oder unreifer Mensch? Handelt
es sich hier wirklich um eine echte Alternative?

Unter den ,klirenden Elementen®, die Monden in seiner Abhandlung auf-
zahlt — man sieht schon an dieser Ausdrucksweise, daf eine abgerundete Systema-
tik nicht einmal versuchsweise angestrebt wird — scheint mir die betonte Beriick-
sichtigung des Faktors Zeit fiir das Problem der menschlichen Freiheit am anf-
schlufireichsten zu sein. Man gibt ohne Umschweife zu, dafl es unter Umstinden
langer Zeit bedarf, bis die positive Grundentscheidung eines Menschen — das-
selbe gilt natiirlich auch im Fall einer negativen —, gegen den Druck der Umge-
bung, der psychischen Widerstinde und Gewohnheiten sich einen Weg gebahnt

“hat. Es ist fast wic in einem Genesungsprozef}, in dem der vielseitig beladene
und gehemmte Mensch allmihlich erfihrt, ,wie in einem oder anderem Punkt
das Gespinst der Determiniertheit aufreifit und sich der Weg zu einem befreien-
den Auszug erbffnet“s. Schon die Tatsache, daf sich der Mensch selbst zn sagen
vermag: ich habe diese oder jene Verklemmungen; ich leide daran; meine Reak-
tionen zeigen ganz bestimmte Eigentiimlichkeiten, offenbart jedoch eine begin-
nende Distanz, eine wachsende Freiheit und somit eine gewisse Verantwortlich-
keit fiir das, was geschieht.

Der Grad der Verantwortlichkeit, mit der bestimmte dnflere Taten vollzogen
wurden, 13ft sich freilich kaum abschitzen. ,Es bleibt bei einem tastenden Ver-
muten und Raten, einem Interpretieren von Symptomen, wobei wir uns um so
ofter irren werden, je mehr wir bei den dufleren Tatsachen verweilen“s. Wenn

3 Monden, a. a. 0. 85.

4 Vgl. dazu Oraison, a.a. 0. 88~54.
5 Monden, a. a. O. 41.

8 A.a. 0. 50.



Literaturbericht 67

schon bei der Beurteilung der juridischen Verantwortlichkeit eines Angeklagten
zuwcilen erhebliche Meinungsverschiedenheiten zwischen den Instanzen auftre-
ten, dann wird man in bezug auf die Feststellung einer personlichen Schuld so
zuriickhaltend wie méglich sein, und das nicht nur anderen, sondern auch sich
selbst gegenitber. Man wird mit sich selbst und mit den anderen vor allem Ge-
duld haben miissen, denn nicht die einzelnen mehr oder weniger gegliickten Ta-
ten, sondern die grundlegende Lebensrichtung ist ausschlaggebend. Erbschuld,
Krankheit, Unreife und personliche Siindigkeit sind ineinander verwoben. Frei-
heit geschieht als Aufbruch.

Gesetzesethik und schopferische Freiheit

Ein zweiter Fragenkreis der heutigen Moral betrifft die auflerordentlich starke
Abneigung des modernen Menschen gegen fixe, kasuistisch detallierte Normen
und Regelungen. Sie ist nicht ohne Grund entstanden. Nach Monden ist dieses
neue moralische Empfinden von mehreren Theorien und Stréomungen gefordert
worden. Da ist cinmal die Gegeniiberstellung von Gesetzesethik und Ethik der
schopferischen Freiheit. Nur die schipferische Freiheit des ,élan vital“ vermag
nach Bergson eine authentische, allgemein-menschliche Moral zu begriinden (82);
fir A. Hesnard, den Vorsitzenden der franzésischen Gesellschaft fiir Psycho-
analyse, darf die Moral nur ein Objekt haben, nimlich die stets vollkommenere
Bezichung von Mensch zu Mensch: Zusammenarbeit, Mitmenschlichkeit, Vertrig-
lichkeit, gegenseitige Hilfe, Licbe und Freigebigkeit — ,Hingabe nicht an eine
abstrakte Idee, sondern an den Menschen® (82); bis zur Willkiir gesteigert wird
die Freiheit schliefilich in den atheistischen Formen des Existentialismus von
J. P.Sartre und Simone de Beauvoir. Der Situationsethik férderlich war sodann
die Vorstellung einer sich stets in Entwicklung befindlichen Moral. Danach sind
die Normen menschlichen Handelns wohl in der ,Menschennatur® zu suchen, doch
diese bedeutet weniger eine feste Gegebenheit als vielmehr ,ein zu erreichendes
Ziel® (86). Endlich die bekannte protestantische Dialektik von Gesetz und Gnade.
Auch sie habe eine ,neue Moral“ mit heraufgefiihrt. In der zeitgendssischen pro-
testantischen Theologie werde zwar nicht von simtlichen Autoren die Giltigkeit
eines moralischen Gesetzes so radikal preisgegeben wie von S. Kierkegaard
(»Triumph des religiés Absurden iiber die Verniinftigkeit des Moralischen®), sie
werde jedoch stets dem personlichen Gnaden-Verhiltnis zwischen Gott und
Mensch unterstellt (89).

Diese kurz angedeuteten Stromungen kamen auch innerhalb katholischen Den-
kens zur Geltung. Die meisten katholischen Theologen, die iiber dieses Thema
publizierten, gaben zwar nach Monden ecin cher kritisches Urteil itber eine
extreme Situationsethik ab und warnten vor Ubertreibungen”. Die verbreiteten
Vorwiirfe gegen die traditionelle Handbuchmoral, die, ,statt zu reifem Wagnis
zu stimulieren, eine negativ verfestigende und infantilisierende Moral sei; . .. dafl

7 Vgl. z.B. K. Rahner, Uber die Frage einer formalen Existentialethik, in: Schriften zur
Theologie 11, 227-246.



Literaturbericht 68

sie den organischen Reifungsprozefl zur christlichen Lebensentfaltung mit einer
Fiille legalistischer, mit haarspalterischer Rabbinistik detaillierter Vorschriften
und Verbote stére” (90) usw., wurden hingegen ernst genommen.

So geht auch B. Schiiller in seiner grundlegenden Untersuchung zum Thema
»Gesetz und Freiheit“s davon aus, ,dafl der Traktat ,de lege divina‘ in seiner
iiberlieferten Form trotz all seiner klassischen Durchsichtigkeit nicht recht befrie-
digen will“ (7). Er zeige einen stark nomistischen Zug. Es konne geschehen, dafl
man ihn nicht mehr blofl in theologischer, sondern auch in philosophischer Hin-
sicht unzureichend finde, wenn man sich einmal ernsthaft auf die paulinische
Gesetzestheologie eingelassen habe. Von Paulus angeregt, versucht daher Schiil-
ler, das Gesetz aufs neue als vielgestaltige und wandlungsreiche Wirklichkeit
darzustellen, als Ruf in die Entschiedenheit, als totale Beanspruchung, als Gericht
und Erbarmen, als Paraklese. Obwohl das Naturgesetz und die Problematik der
Situationsethik dabei nicht ausdriicklich als Frage behandelt wird, lassen gerade
die grundsatzlichen Uberlegungen dieser Arbeit erkennen, dafl nicht jede Geset-
zesethik schopferischer Freiheit entgegensteht, vorausgesetzt freilich, man sieht
ein, ,wieso solche Freiheit sich gerade dadurch verwirklicht, daf} sie sich in eine
dauerhafte Entschiedenheit fiir den Willen Gottes verwandelt® (27).

Ein besonders tiefes Verstindnis fiir die Anliegen der ,neuen Moral® zeigen
auf katholischer Seite vor allem einige Arbeiten von F. Béckle. Grundlegend
scheint mir sein Aufsatz ,Das Verhiltnis von Norm und Situation in kontrovers-
theologischer Sicht“e. Offensichtlich beeindruckt von verschiedenen Typen refor-
mierter und lutherischer Tradition erinnert er zunichst an die fundamentale
Erkenntnis, dafl das Gesetz Christi (Gal 6,2; 1 Kor 9,21) kein geschriebenes
Gesetz ist, sondern vor allem die ins menschliche Herz gesenkte Gnade des heili-
gen Geistes selbst. Die Satzungen des Evangeliums sind gegeniiber der Gnade
durchaus zweitrangig (vgl. Thomas von Aquin, I-II, 106-108). Zu ihnlichen
Schlufifolgerungen gelangt man auch, wenn man das menschliche Individuum
nicht allein von der Art her sieht, sondern in seinem nicht mehr bloff aus der
Art ableitbarem Eigenwert, der in der Berufung durch Gott griindet. ,Darum
ist die konkrete Verpflichtung nicht nur Fall und Anwendung eines allgemeinen
Gesetzes ... sie entspricht vielmebr einem individuellen Ruf und fordert eine
ebenso individuelle Antwort (99). So kann Béckle folgern: ,Insofern gibt es
keine allgemein materielle Bestimmbarkeit des Guten und Bosen® (ebd).

Es hiefle allerdings die Ansicht Béckles vollig verkennen, wollte man ihm
infolgedessen nominalistisch-voluntaristische Tendenzen zuschreiben!®. Er unter-
scheidet zwar scharfer als andere zwischen absoluten und nicht absoluten Gebo-
ten, und er betont gewif} die Beschranktheit, die den allgemeinen Normen wegen
ihres wesentlich abstrakten Charakters bei der Vermittlung des konkret Gefor-

8 Diisseldorf, Patmos 1966. Vgl. dazu die Besprechung in dieser Zeitschrift 39 (1966),
477-478. Auflerdem: A. Sustar, Gewissensfreiheit, Einsiedeln 1967,

9 In: Moral zwischen Anspruch und Verantwortung (Festschrift fir W. Schéllgen) Diis-
seldorf 1964, 84-101.

10 Vgl. Gesetz und Gewissen, Grundfragen theologischer Ethik in ckumenischer Sicht.
Luzern und Stuttgart 1965.



Literaturbericht 69

derten anhaftet. Sie weisen aber durchaus auf Werte hin, die in der Entschei-
dung zu bericksichtigen und zu realisieren sind; bzw. sie geben Unwerte an, die
vermieden werden miissen, und es bleibt die erste Aufgabe jeder wissenschaft-
lichen Ethik, solche Normen zu eruieren und festzulegen. Dennoch hat der sitt-
liche Imperativ als konkreter Anruf Gottes fiir den angeforderten Menschen
immer eine inhaltliche Fiille, die eine rational-deduktive Bestimmung iber-
schreitet (100).

Vielleicht kann ein Gedanke aus Mondens Ubersicht die Bemerkungen zu die-
sem Thema in etwa abrunden. Nach seiner Ansicht mufl in Ubereinstimmung
mit den grofien klassischen Autoren durchaus gesagt werden, dafl die ideale gei-
stige Miindigkeit in der Tat darin bestcht, das duflere Gesetz iiberfliissig zu
machen. Eine solche Reife der Liebe (ama et fac quod vis) ist aber eher selten
und kann nicht als die gewdhnliche Situation des Menschen angesehen werden.
Daher zeige sich auch der miindige Christ aufgeschlossen fiir den Beitrag, den
das Gesetz als Korrektur seiner Einsicht leisten kann. Die heikelste Aufgabe der
Erziehung liegt immer in dem Bestreben, zu einer rechten Harmonie von Gebun-
denheit und Selbstindigkeit zu gelangen. Aber in manchen Lebensabschnitten
kann sich das Streben nach Miindigkeit nur in der Form des Aufbegehrens gegen
das Gesetz geltend machen. Vermutlich ist auch die ungewdhnlich starke Abnei-
gung gegen alle Normierungen in unserer Zeit letztlich keine Verfallserschei-
nung, sondern der Ausdruck einer allgemeinen Wachstumskrise, in die die
Menschheit auf ihrem Wege zu grofierer Reife geraten ist (105-113).

Moralische Anstrengung und Erlésung

Der dritte Fragenkomplex, mit dem sich das moderne moraltheologische Bewufit-
sein eingehender befaflt, ist wohl der abgriindigste. Er betrifft eine Erscheinung,
die von manchen Seiten als ,Siindenmystik apostrophiert wurde. Wenn ich recht
sehe, hatte schon Paulus mit ihm zu tun; von gewissen Zeitgenossen wurde ihm
namlich lasterlich das Wort zugeschrieben: ,Lafit uns Béses tun, dafl sich das
Gute ergebe!“ (Rom 3, 8). Die Aussagen und die Versuchungen der sogenannten
»Stindenmystiker* scheinen sich in einer dhnlichen Richtung zu bewegen.
Anstelle der Kontinuitit zwischen moralischer und religioser Ethik betonen sie
laut Monden nachdriicklich ihre Diskontinuitit. Was wir moralische Rechtschaf-
fenheit zu nennen pflegen, sei in Wirklichkeit immer selbstbezogene und anthro-
pozentrisch ausgerichtete Haltung: Selbstrespekt, Selbstentfaltung, Selbstver-
trauen, Sclbstgeniigsamkeit (146). Sie bewirke praktisch all das, was vom NT als
Pharisdismus aufs schirfste verurteilt werde. Nur die Erfahrung der Siinde
kénne uns von ihm erldsen. Heiligkeit, die nicht durch die Siinde hindurch gegan-
gangen sci, miisse letztlich im Pharisdismus stranden (ebd). Es sei gar nicht die
erste Aufgabe des Christen, die Siinde zu vermeiden oder sie in moralischer
Bemithung zu iiberwinden, sondern sich trotz Siinde in gldubigem und zuver-
sichtlichem Vertrauen von der alles vergebenden Gnade Christi tragen zu lassen
(147). Die Verwandtschaft einer solchen Auffassung mit bestimmten protestanti-
schen Thesen ist unschwer zu erkennen. Sie findet sich nach Monden auch kaum



Literaturbericht 70

bei katholischen Theologen, sondern zeige sich vor allem als Widerhall einer
spezifischen Romanliteratur.

Soweit sich diese eigentiimlich schillernde Mentalitit iiberhaupt mit wenigen
Satzen andeuten 1dft, darfte doch klar geworden sein, daf darin durchaus ein
echtes religiéses Anliegen aufleuchtet. Der Ernst, mit dem die Evangelien die
Selbstgeniigsamkeit der Pharisder riigen, bedeutet eine stets aktuelle Warnung,
zumal der christliche Pharisder ,sein Pharisiergebet einkleiden lernte in die
Formeln des Zollners“ (148).

Ist damit aber schon gesagt, dafl jede moralische Anstrengung sich geradezu
unvermeidlich in Pharisdistmus verwandelt? Gewifl ist menschliche Heiligung
ohne die gottgeschenkte Heiligkeit wertlos. Aber der Mensch wird durch die
Gnade nicht von jeder moralischen Anstrengung befreit, sondern ,zar Demut
erhoht und zur Hingabe an die Gnade geadelt” (ebd). In der Tat setzt der Hei-
lungsprozef oft erst mit der konkreten Erfahrung der Siinde ein. Ja, die Liturgie
kann von einer ,glicklichen Schuld“ sprechen, und ein Augustinus meinte, daf
»ftr den, der Gott liebt, sich alles zum Guten kehrt, sogar die Siinde“. Aber es
ist widersinnig, zu denken, daff die Siinde als Faktizitit automatisch erlésend
wirke oder gar anzunehmen, daf ein freiwilliges Aufsuchen der Siinde ohne wei-
teres zum Erwachen eines echten Siindenbewuftseins beitragen kénne. Derselbe
Paulus, der geschrieben hat: ,Wo die Séinde ins grofle stieg, da ist die Gnade zu
desto stirkerer Macht gediehen®, fiigt sofort hinzu: ,Was ergibt sich also fiir
uns? Sollen wir bei der Siinde bleiben, damit die Gnade sich um so stirker er-
weise? Auf keinen Fall!® (Rém 5, 20; 6, 1).

In diesem Sinne ist es zweifellos berechtigt, vor den Torheiten einer ,Siinden-
mystik“ zu warnen. Was die von Monden kritisierte und zur Verantwortung
gerufene Literatur angeht, so wird es jedoch notig sein, beim Betrachten des
Mysteriums der Siinde den mehr oder weniger gliicklichen Ausdruck von den
dahinter stehenden Erfahrungen der tibergrofien Gnade Gottes zu unterscheiden.
Es dirfte jedenfalls schwer fallen, einen Autor zu finden, der seine Christen
beten lafit: , Wir danken dir, Herr, weil wir immer wieder siindigen®, was ein
konsequenter ,Stindenmystiker® im Sinne Mondens eigentlich tun miifite.

Pastorale Uberlegungen

Infolge der zunehmend differenzierter werdenden Einsicht in die Vielschichtig-
keit menschlichen Werdens und Reifens wird man im Rahmen dieses Berichtes
mit pastoralen Hinweisen recht vorsichtig sein. Es sei aber wenigstens angedeutet,
dafl Monden dieser Problematik keineswegs ausweicht, sondern ihr einen grofien
Teil seiner Ausfithrungen widmet.

So kritisiert er im Hinblick auf das echte Anliegen der ,Siindenmystik“ ein
ziemlich verbreitetes falsches Erziehungsideal, nimlich das der Bewahrung kind-
licher 'Tabu-Unschuld. Wo Lebensangst und iibermiBiges Beschiitzen zu christ-
lichen Tugenden erhoben werden, wo das soziale Verhalten dem Siinder gegen-
fiber beinahe nur noch von behiitenden Abwehrreflexen bestimmt wird, wo es
das neidische Ressentiment des ,Unschuldigen® gegeniiber dem bekehrten Sin-



Literaturbericht 71

der gibt, der sich eben manches geleistet hat und nun doch gerettet wird, liegt
kaum eine wahrhaft christliche Einstellung zum Leben vor. Die einzig mégliche,
wahrhaft schopferische Losung liegt darin, ,die eigene Sindigkeit zum obersten
Risiko des Vertrauens zu machen: so sicher bin ich deiner Liebe, dafl ich sogar mit
meiner Untreue zu dir zu kommen wage® (161).

Die Erziehung zu reifer christlicher Ethik stofle deshalb auf besondere Schwie-
rigkeiten, weil das durchschnittliche katholische Gewissen noch ,ein erschrecken-
des Maf an Infantilismus“ (114) zeige. Eine allgemeine groflere Miindigkeit der
Gewissen liege noch in ferner Zukunft und habe vor allem eine neue Weise der
Erziehung der Jiingeren zur Grundvoraussetzung, deren Strukturen Monden
durchsichtig auseinanderlegt. Dennoch bleibt er davon iiberzeugt, dafl auch fiir
die Umerziehung des Erwachsenen, dessen Psyche nicht mehr jene Plastizitit und
Vitalitit des Jugendlichen besitzt, noch manches getan werden kénne und sollte,
obwohl es bei zunehmender Mindigkeit unvermeidlich 6fter zu Konflikten mit
den Seelsorgern kommen werde. Monden versteht es jedoch, die Unerbittlichkeit
des Objektiven und den Respekt vor aufrichtiger Subjektivitat reell miteinander
zu versohnen!i,

Die Integration der neuen oder wiederentdeckten Aspekte christlichen Siinden-
bewufitseins in die Theologie und Pastoral des Bufisakramentes wird kaum von
heute auf morgen vollstindig gelingen. Immerhin erschienen dazu erste Ver-
suche!2, Zur Diskussion steht vor allem die Form des Bekenntnisses in der Beichte.
Hier wagt Monden recht mutige Vorstéfle in Richtung einer echten Zeichenfunk-
tion, die die materielle Vollstindigkeit des Siindenregisters weniger, als seit dem
Tridentinum iiblich, in den Vordergrund schiebt. Den Bufizuspruch des Priesters,
den ernsten Vorsatz des Ponitenten, seine Entschlossenheit, die ndchste Gelegen-
heit zur Sunde zu meiden und die sakramentale Bufle in den tblichen Formen
kommentiert er ebenfalls dufierst kritisch, jedoch stets mit fast sogleich anwend-
baren Vorschldgents.

Es ist kaum zu erwarten, dafl die von Monden einer breiteren Offeutlichkeit
vorgetragenen neueren Einsichten der katholischen Moraltheologie eher Verwir-
rung als Befreiung und Reife hervorrufen. Theoretisch kann man freilich die
Komplexitdt menschlichen Handelns als Unzurechnungsfihigkeit mifideuten,
seine Spontaneitdt zur Willkiir verzeichnen oder den Ernst des gottmenschlichen
Dialogs zur Laune eines verspielten Kindes herabwirdigen. Aber die Wahr-
scheinlichkeit, dafl die vorgestellten Erkenntnisse in lebendigere Hoffnung fiir
uns alle verwandelt werden, scheint mir grofler zu sein. F. J. Steinmetz S]

11 Als Kontrast-Lektiire vgl. man die im Tonfall eher moralisierend ausgerichtete Ab-
handlung von J. Eger, Durch Gewissensbildung zur Gewissensreife. Freiburg i. Br., Secl-
sorge-Verlag 1968, 177 S., Brosch. 12,60 DM,

12 1. Bertsch, Bufle und Beichte, Frankfurt 1967. Vgl. dazu die Besprechung in dieser Zeit-
schrift 41 (1968), 73.

13 Ahnliche Tendenzen finden sich bei Oraison, a. a. 0. 99-122.





