
Literaturbericht 64 

zwischen Autorität und Freiheit usw.), wie auch die Anforderung, dem Auftrag 
noch besser (auch gesellschaftlich wirksamer) zu entsprechen. 

Diese Kirche, mit ihrem hellen, utopischen (im Sinne Ernst Blochs) Kern und 
den vielen Dunkelheiten zum Rand hin (wo zugleich der Auftrag zum Einsäte 
nach innen und nach außen liegt) bejahe ich bedingungslos; denn sie ist nichts 
als die konkrete Wirkungsgeschichte des Herrn." 

Wo immer heute über die der gegenwärtigen Situation gemäße Ausbildung der 
Theologiestudenten in den Diözesen und in den Orden nachgedacht wird, ist die 
Kenntnis des tatsächlichen Bewußtseins dieser Studenten unerläßlich. Andern- 
falls liefe man ins Leere. Das Ergebnis wäre eine durch das ungeklärte Berufs- 
bild auf höchst gefährdete Priester- und Ordensgeneration. Eines jedenfalls ver- 
mag die Enquete zu zeigen: wo die Fragen und Anliegen dieser jungen Leute heute 
liegen. Werden diese Fragen von ihren Lehrern und Beratern aufgenommen und 
in gemeinsamem Gespräch einer Lösung zugeführt? Oder bleibt die verunsicherte 
Generation führungslos, in ihrem Suchen weithin sich selbst überlassen? Und ist 
die Gemeinschaftsbildung - der brüderliche Zusammenschluß freier Gefährten, 
die von religiösen, evangelischen Impulsen her zusammengefunden haben - in 
den Orden schon so weit vorangeschritten, daß einer dem anderen eine Stütze 
ist und der einzelne von der Gemeinschaft getragen wird? 

LITERATURBERICHT 

Freiheit - Gesetz - Sünde 

Über einige Schwerpunkte heutiger Moraltheologie 

Anlaß zu diesem Bericht ist die verbreitete Unzufriedenheit mit der traditionellen 
Handbuchmoral, denn diese beschränkte sich auf ein Eidos des Lebens, wie es für 
Schule und Schulung faßbar ist. Eine solche Beschränkung hatte ihre pädagogische 
Berechtigung und wird unter dieser Rücksicht kaum zu umgehen sein. Sie tritt 
jedoch in einen schwer zu ertragenden Widerspruch zum wirklichen Leben der 
bleibenden Dunkelheiten und Unergründlichkeiten, wenn der durch sie unter- 
richtete Schüler die vorgetragenen Aspekte für das Ganze hielte. Sowohl in der 
einschlägigen Fachliteratur als auch gerade in den Abhandlungen, die auf das 
Interesse des praktischen Seelsorgers abgestimmt sind, zeigt sich daher heute eine 
weitgehende Bereitschaft, die tatsächliche Komplexität der Gegebenheiten offener 
und intensiver als bisher zur Sprache zu bringen. Auf der Suche nach einer Über- 



Literaturbericht 65 

sieht über die anstehenden Fragen empfiehlt sich ein Buch von L. Monden1, das 
auch über die eingeschlagenen Lösungsrichtungen mit großem Einfühlungsver- 
mögen, obschon teilweise nur recht kursorisch, informiert. Wir übernehmen im 
folgenden die Einteilung der Problematik, die seinen Informationen zugrunde- 
liegt, versuchen sie jedoch in der einen oder anderen Richtung zu ergänzen. 

Den konkreten Hintergrund, auf dem die theoretischen Anstrengungen der 
Moralisten auch dem Laien verständlicher werden könnten, veranschaulichte der 
französische Psychologe M. Oraison nicht ohne Humor in einer Reihe von Vor- 
trägen, die nun auch in deutscher Sprache vorliegen2. Die Entstehung des Schuld- 
gefühls, das Problem der Freiheit, die Dynamik des Sollverhaltens, das Ungenü- 
gen und die Verworrenheit unserer Liebe, kurz alle die Themen, die in letzter 
Zeit wieder besonders in die moraltheologische Reflexion geraten sind, werden 
darin mit Hilfe von vielen Beispielen aus dem Alltag und der klinischen Psycho- 
logie durchleuchtet. Obwohl die Entwicklung des sittlichen Bewußtseins im Men- 
schen ein höchst komplexes Gebilde ist, gelingt es Oraison, seine wesentlichen 
Strukturen freizulegen. Die Kernfrage lautet dabei immer wieder: Was ist 
Sünde? Seine Antwort klingt, wenn sie so abrupt wie hier vorgesetzt wird, eini- 
germaßen befremdend, wird aber einsichtig, wenn man seinen Ausführungen 
gefolgt ist. Sie lautet: •Persönliche Teilnahme an einem Drama der Gespalten- 
heit, das durch die historische, die wirkliche Gegenwart Christi behoben wird, das 
ist der christliche Begriff der Sünde" (97). 

Wenn das aber gilt, wenn klar geworden ist, daß unsere Verschuldungen christ- 
lich gesehen im Grunde Teilnahme! an einem weltgeschichtlichen Drama sind, in 
dem lebendige Beziehungen zwischen Personen und nicht etwa das Tabu-Gewis- 
sen einer vor allem gefühlsmäßigen, verängstigten und ichbezogenen Einstellung 
die Entscheidung bringen, dann steht der reflektierende Theologe unmittelbar 
vor der Aufgabe, das Verhältnis von Freiheit und Unfreiheit, sodann die tat- 
sächliche Bedeutung von Gesetzen, und schließlich das Paradox der •glücklichen 
Schuld" intensiver als bisher in Angriff zu nehmen. Damit sind auch die Themen 
dieses Berichtes genannt. 

Freiheit und Unfreiheit in unseren Handlungen 

Es ist heute wohl keine Frage mehr, daß die menschliche Freiheit viel stärker 
situationsgebunden ist, als dies in den klassischen Traktaten über die Einschrän- 
kungen der Freiheit gesehen wurde. Am bekanntesten sind wohl die Elemente 
der Unfreiheit, die im Bereich des Biologischen ihren Ursprung haben. Dabei 
denken wir nicht nur an den tiefgreifenden Einfluß chirurgischer, hormonaler und 
allgemein medikamentöser Behandlungen auf die Psyche und damit auf Freiheit 
und Gewissen, sondern an die allgemeine Anpassungskrise des menschlichen Or- 
ganismus an eine übertechnische Zivilisation: Labilität des Gleichgewichtes, große 
Verletzbarkeit, geringeres Widerstandsvermögen usw. Auch den klassischen Be- 

1 Sünde, Freiheit und Gewissen. Salzburg, Otto Müller 1968, 164 S., Kart. 14,20 DM. 
2 Was ist Sünde? Frankfurt, Josef Knecht 1968, 122 S., Engl. Brosch. 8,80 DM. 



Literaturbericht 66 

griffen, die den Einfluß sozialer Faktoren auf die Tat des einzelnen zu berücksich- 
tigen suchten - wie etwa Menschenfurcht, Angst, Scham - muß ein umfassenderer 
Inhalt zugewiesen werden, als dies bisher üblich war. Hier spielt nicht nur der 
differenziertere Einblick in die verschiedenen Formen sozialer Abhängigkeit eine 
Rolle, sondern die begründete Annahme, daß der soziale Druck in unserer Zeit 
enorm zugenommen hat, und zwar gerade auch in der sogenannten •freien Welt", 
ganz zu schweigen von den Ländern, in denen totalitäre Ideologien jeden Ver- 
such zur Opposition oder individuellen Freiheit auszuschalten bestrebt sind. •Die 
entscheidenden Beschränkungen, die die Freiheit menschlichen Handelns bedro- 
hen, kommen jedoch nicht von außen, sondern sind der menschlichen Psyche durch 
ihre eigene Vergangenheit mitgegeben"». Steht nicht der Durchschnittsmensch 
fortwährend unter der Einwirkung neurotischer Komplexe, die er sich irgendwann 
einmal zugezogen hat? Muß man nicht allzuoft mit Automatismen, lähmenden 
Angstkrämpfen, zwanghaften Impulsen, hungrigen Frustrationen, unbestimmten 
Schuldgefühlen und dergleichen rechnen?4. 

Versucht man aus diesen Erkenntnissen eine Art Bilanz zu ziehen, dann scheint 
die menschliche Zurechnungsfähigkeit und folglich auch die Vorstellung einer 
mit klarer Erkenntnis und voller Einwilligung begangenen Sünde eine vielseitig 
problematische Angelegenheit zu sein. Wäre demnach der sündige Mensch nicht 
so sehr ein schuldiger als vielmehr ein kranker oder unreifer Mensch? Handelt 
es sich hier wirklich um eine echte Alternative? 

Unter den •klärenden Elementen", die Monden in seiner Abhandlung auf- 
zählt - man sieht schon an dieser Ausdrucksweise, daß eine abgerundete Systema- 
tik nicht einmal versuchsweise angestrebt wird - scheint mir die betonte Berück- 
sichtigung des Faktors Zeit für das Problem der menschlichen Freiheit am auf- 
schlußreichsten zu sein. Man gibt ohne Umschweife zu, daß es unter Umständen 
langer Zeit bedarf, bis die positive Grundentscheidung eines Menschen - das- 
selbe gilt natürlich auch im Fall einer negativen -, gegen den Druck der Umge- 
bung, der psychischen Widerstände und Gewohnheiten sich einen Weg gebahnt 
hat. Es ist fast wie in einem Genesungsprozeß, in dem der vielseitig beladene 
und gehemmte Mensch allmählich erfährt, •wie in einem oder anderem Punkt 
das Gespinst der Determiniertheit aufreißt und sich der Weg zu einem befreien- 
den Auszug eröffnet"5. Schon die Tatsache, daß sich der Mensch selbst zu sagen 
vermag: ich habe diese oder jene Verklemmungen; ich leide daran; meine Reak- 
tionen zeigen ganz bestimmte Eigentümlichkeiten, offenbart jedoch eine begin- 
nende Distanz, eine wachsende Freiheit und somit eine gewisse Verantwortlich- 
keit für das, was geschieht. 

Der Grad der Verantwortlichkeit, mit der bestimmte äußere Taten vollzogen 
wurden, läßt sich freilich kaum abschätzen. •Es bleibt bei einem tastenden Ver- 
muten und Raten, einem Interpretieren von Symptomen, wobei wir uns um so 
öfter irren werden, je mehr wir bei den äußeren Tatsachen verweilen"«. Wenn 

3 Monden, a. a. O. 35. 
4 Vgl. dazu Oraison, a. a. O. 33-54. 
5 Monden, a.a.O. 41. 
6 A. a. O. 50. 



Literaturbericht 67 

schon bei der Beurteilung der juridischen Verantwortlichkeit eines Angeklagten 
zuweilen erhebliche Meinungsverschiedenheiten zwischen den Instanzen auftre- 
ten, dann wird man in bezug auf die Feststellung einer persönlichen Schuld so 
zurückhaltend wie möglich sein, und das nicht nur anderen, sondern auch sich 
selbst gegenüber. Man wird mit sich selbst und mit den anderen vor allem Ge- 
duld haben müssen, denn nicht die einzelnen mehr oder weniger geglückten Ta- 
ten, sondern die grundlegende Lebensrichtung ist ausschlaggebend. Erbschuld, 
Krankheit, Unreife und persönliche Sündigkeit sind ineinander verwoben. Frei- 
heit geschieht als Aufbruch. 

Gesetzesethik und schöpferische Freiheit 

Ein zweiter Fragenkreis der heutigen Moral betrifft die außerordentlich starke 
Abneigung des modernen Menschen gegen fixe, kasuistisch detallierte Normen 
und Regelungen. Sie ist nicht ohne Grund entstanden. Nach Monden ist dieses 
neue moralische Empfinden von mehreren Theorien und Strömungen gefördert 
worden. Da ist einmal die Gegenüberstellung von Gesetzesethik und Ethik der 
schöpferischen Freiheit. Nur die schöpferische Freiheit des •elan vital" vermag 
nach Bergson eine authentische, allgemein-menschliche Moral zu begründen (82); 
für A. Hesnard, den Vorsitzenden der französischen Gesellschaft für Psycho- 
analyse, darf die Moral nur ein Objekt haben, nämlich die stets vollkommenere 
Beziehung von Mensch zu Mensch: Zusammenarbeit, Mitmenschlichkeit, Verträg- 
lichkeit, gegenseitige Hilfe, Liebe und Freigebigkeit - •Hingabe nicht an eine 
abstrakte Idee, sondern an den Menschen" (82); bis zur Willkür gesteigert wird 
die Freiheit schließlich in den atheistischen Formen des Existentialismus von 
]. P. Sartre und Simone de Beauvoir. Der Situationsethik förderlich war sodann 
die Vorstellung einer sich stets in Entwicklung befindlichen Moral. Danach sind 
die Normen menschlichen Handelns wohl in der •Menschennatur" zu suchen, doch 
diese bedeutet weniger eine feste Gegebenheit als vielmehr •ein zu erreichendes 
Ziel" (86). Endlich die bekannte protestantische Dialektik von Gesetz und Gnade. 
Auch sie habe eine •neue Moral" mit heraufgeführt. In der zeitgenössischen pro- 
testantischen Theologie werde zwar nicht von sämtlichen Autoren die Gültigkeit 
eines moralischen Gesetzes so radikal preisgegeben wie von S. Kierkegaard 
(•Triumph des religiös Absurden über die Vernünftigkeit des Moralischen"), sie 
werde jedoch stets dem persönlichen Gnaden-Verhältnis zwischen Gott und 
Mensch unterstellt (89). 

Diese kurz angedeuteten Strömungen kamen auch innerhalb katholischen Den- 
kens zur Geltung. Die meisten katholischen Theologen, die über dieses Thema 
publizierten, gaben zwar nach Monden ein eher kritisches Urteil über eine 
extreme Situationsethik ab und warnten vor Übertreibungen7. Die verbreiteten 
Vorwürfe gegen die traditionelle Handbuchmoral, die, •statt zu reifem Wagnis 
zu stimulieren, eine negativ verfestigende und infantilisierende Moral sei;... daß 

7 Vgl. z. B. K. Rahner, über die Frage einer formalen Existentialethik, in: Schriften zur 
Theologie II, 227-246. 



Literaturbericht 68 

sie den organischen Reifungsprozeß zur christlichen Lebensentfaltung mit einer 
Fülle legalistischer, mit haarspalterischer Rabbinistik detaillierter Vorschriften 
und Verbote störe" (90) usw., wurden hingegen ernst genommen. 

So geht auch B. Schütter in seiner grundlegenden Untersuchung zum Thema 
•Gesetz und Freiheit"8 davon aus, •daß der Traktat ,de lege divina' in seiner 
überlieferten Form trotz all seiner klassischen Durchsichtigkeit nicht recht befrie- 
digen will" (7). Er zeige einen stark nomistischen Zug. Es könne geschehen, daß 
man ihn nicht mehr bloß in theologischer, sondern auch in philosophischer Hin- 
sicht unzureichend finde, wenn man sich einmal ernsthaft auf die paulinische 
Gesetzestheologie eingelassen habe. Von Paulus angeregt, versucht daher Schül- 
ler, das Gesetz aufs neue als vielgestaltige und wandlungsreiche Wirklichkeit 
darzustellen, als Ruf in die Entschiedenheit, als totale Beanspruchung, als Gericht 
und Erbarmen, als Paraklese. Obwohl das Naturgesetz und die Problematik der 
Situationsethik dabei nicht ausdrücklich als Frage behandelt wird, lassen gerade 
die grundsätzlichen Überlegungen dieser Arbeit erkennen, daß nicht jede Geset- 
zesethik schöpferischer Freiheit entgegensteht, vorausgesetzt freilich, man sieht 
ein, •wieso solche Freiheit sich gerade dadurch verwirklicht, daß sie sich in eine 
dauerhafte Entschiedenheit für den Willen Gottes verwandelt" (27). 

Ein besonders tiefes Verständnis für die Anliegen der •neuen Moral" zeigen 
auf katholischer Seite vor allem einige Arbeiten von F. Böckle. Grundlegend 
scheint mir sein Aufsatz •Das Verhältnis von Norm und Situation in kontrovers- 
theologischer Sicht"9. Offensichtlich beeindruckt von verschiedenen Typen refor- 
mierter und lutherischer Tradition erinnert er zunächst an die fundamentale 
Erkenntnis, daß das Gesetz Christi (Gal 6, 2; 1 Kor 9,21) kein geschriebenes 
Gesetz ist, sondern vor allem die ins menschliche Herz gesenkte Gnade des heili- 
gen Geistes selbst. Die Satzungen des Evangeliums sind gegenüber der Gnade 
durchaus zweitrangig (vgl. Thomas von Aquin, I•II, 106-108). Zu ähnlichen 
Schlußfolgerungen gelangt man auch, wenn man das menschliche Individuum 
nicht allein von der Art her sieht, sondern in seinem nicht mehr bloß aus der 
Art ableitbarem Eigenwert, der in der Berufung durch Gott gründet. •Darum 
ist die konkrete Verpflichtung nicht nur Fall und Anwendung eines allgemeinen 
Gesetzes ... sie entspricht vielmehr einem individuellen Ruf und fordert eine 
ebenso individuelle Antwort (99). So kann Böckle folgern: •Insofern gibt es 
keine allgemein materielle Bestimmbarkeit des Guten und Bösen" (ebd). 

Es hieße allerdings die Ansicht Böckles völlig verkennen, wollte man ihm 
infolgedessen nominalistisch-voluntaristische Tendenzen zuschreiben10. Er unter- 
scheidet zwar schärfer als andere zwischen absoluten und nicht absoluten Gebo- 
ten, und er betont gewiß die Beschränktheit, die den allgemeinen Normen wegen 
ihres wesentlich abstrakten Charakters bei der Vermittlung des konkret Gefor- 

8 Düsseldorf, Patmos 1966. Vgl. dazu die Besprechung in dieser Zeitschrift 39 (1966), 
477-478. Außerdem: A. Sustar, Gewissensfreiheit, Einsiedeln 1967. 
9 In: Moral zwischen Anspruch und Verantwortung (Festschrift für W. Schöllgen) Düs- 
seldorf 1964, 84-101. 
10 Vgl. Gesetz und Gewissen, Grundfragen theologischer Ethik in ökumenischer Sicht. 
Luzern und Stuttgart 1965. 



Literaturbericht 69 

derten anhaftet. Sie weisen aber durchaus auf Werte hin, die in der Entschei- 
dung zu berücksichtigen und zu realisieren sind; bzw. sie geben Unwerte an, die 
vermieden werden müssen, und es bleibt die erste Aufgabe jeder wissenschaft- 
lichen Ethik, solche Normen zu eruieren und festzulegen. Dennoch hat der sitt- 
liche Imperativ als konkreter Anruf Gottes für den angeforderten Menschen 
immer eine inhaltliche Fülle, die eine rational-deduktive Bestimmung über- 
schreitet (100). 

Vielleicht kann ein Gedanke aus Mondens Übersicht die Bemerkungen zu die- 
sem Thema in etwa abrunden. Nach seiner Ansicht muß in Übereinstimmung 
mit den großen klassischen Autoren durchaus gesagt werden, daß die ideale gei- 
stige Mündigkeit in der Tat darin besteht, das äußere Gesetz überflüssig zu 
machen. Eine solche Reife der Liebe (ama et fac quod vis) ist aber eher selten 
und kann nicht als die gewöhnliche Situation des Menschen angesehen werden. 
Daher zeige sich auch der mündige Christ aufgeschlossen für den Beitrag, den 
das Gesetz als Korrektur seiner Einsicht leisten kann. Die heikelste Aufgabe der 
Erziehung liegt immer in dem Bestreben, zu einer rechten Harmonie von Gebun- 
denheit und Selbständigkeit zu gelangen. Aber in manchen Lebensabschnitten 
kann sich das Streben nach Mündigkeit nur in der Form des Aufbegehrens gegen 
das Gesetz geltend machen. Vermutlich ist auch die ungewöhnlich starke Abnei- 
gung gegen alle Normierungen in unserer Zeit letztlich keine Verfallserschei- 
nung, sondern der Ausdruck einer allgemeinen Wachstumskrise, in die die 
Menschheit auf ihrem Wege zu größerer Reife geraten ist (105-113). 

Moralische Anstrengung und Erlösung 

Der dritte Fragenkomplex, mit dem sich das moderne moraltheologische Bewußt- 
sein eingehender befaßt, ist wohl der abgründigste. Er betrifft eine Erscheinung, 
die von manchen Seiten als •Sündenmystik" apostrophiert wurde. Wenn ich recht 
sehe, hatte schon Paulus mit ihm zu tun; von gewissen Zeitgenossen wurde ihm 
nämlich lästerlich das Wort zugeschrieben: •Laßt uns Böses tun, daß sich das 
Gute ergebe!" (Rom 3, 8). Die Aussagen und die Versuchungen der sogenannten 
•Sündenmystiker" scheinen sich in einer ähnlichen Richtung zu bewegen. 

Anstelle der Kontinuität zwischen moralischer und religiöser Ethik betonen sie 
laut Monden nachdrücklich ihre Diskontinuität. Was wir moralische Rechtschaf- 
fenheit zu nennen pflegen, sei in Wirklichkeit immer selbstbezogene und anthro- 
pozentrisch ausgerichtete Haltung: Selbstrespekt, Selbstentfaltung, Selbstver- 
trauen, Selbstgenügsamkeit (146). Sie bewirke praktisch all das, was vom NT als 
Pharisäismus aufs schärfste verurteilt werde. Nur die Erfahrung der Sünde 
könne uns von ihm erlösen. Heiligkeit, die nicht durch die Sünde hindurch gegan- 
gangen sei, müsse letztlich im Pharisäismus stranden (ebd). Es sei gar nicht die 
erste Aufgabe des Christen, die Sünde zu vermeiden oder sie in moralischer 
Bemühung zu überwinden, sondern sich trotz Sünde in gläubigem und zuver- 
sichtlichem Vertrauen von der alles vergebenden Gnade Christi tragen zu lassen 
(147). Die Verwandtschaft einer solchen Auffassung mit bestimmten protestanti- 
schen Thesen ist unschwer zu erkennen. Sie findet sich nach Monden auch kaum 



Literaturbericht 70 

bei katholischen Theologen, sondern zeige sich vor allem als Widerhall einer 
spezifischen Romanliteratur. 

Soweit sich diese eigentümlich schillernde Mentalität überhaupt mit wenigen 
Sätzen andeuten läßt, dürfte doch klar geworden sein, daß darin durchaus ein 
echtes religiöses Anliegen aufleuchtet. Der Ernst, mit dem die Evangelien die 
Selbstgenügsamkeit der Pharisäer rügen, bedeutet eine stets aktuelle Warnung, 
zumal der christliche Pharisäer •sein Pharisäergebet einkleiden lernte in die 
Formeln des Zöllners" (148). 

Ist damit aber schon gesagt, daß jede moralische Anstrengung sich geradezu 
unvermeidlich in Pharisäismus verwandelt? Gewiß ist menschliche Heiligung 
ohne die gottgeschenkte Heiligkeit wertlos. Aber der Mensch wird durch die 
Gnade nicht von jeder moralischen Anstrengung befreit, sondern •zur Demut 
erhöht und zur Hingabe an die Gnade geadelt" (ebd). In der Tat setzt der Hei- 
lungsprozeß oft erst mit der konkreten Erfahrung der Sünde ein. Ja, die Liturgie 
kann von einer •glücklichen Schuld" sprechen, und ein Augustinus meinte, daß 
•für den, der Gott liebt, sich alles zum Guten kehrt, sogar die Sünde". Aber es 
ist widersinnig, zu denken, daß die Sünde als Faktizität automatisch erlösend 
wirke oder gar anzunehmen, daß ein freiwilliges Aufsuchen der Sünde ohne wei- 
teres zum Erwachen eines echten Sündenbewußtseins beitragen könne. Derselbe 
Paulus, der geschrieben hat: •Wo die Sünde ins große stieg, da ist die Gnade zu 
desto stärkerer Macht gediehen", fügt sofort hinzu: •Was ergibt sich also für 
uns? Sollen wir bei der Sünde bleiben, damit die Gnade sich um so stärker er- 
weise? Auf keinen Fall!" (Rom 5, 20; 6, 1). 

In diesem Sinne ist es zweifellos berechtigt, vor den Torheiten einer •Sünden- 
mystik" zu warnen. Was die von Monden kritisierte und zur Verantwortung 
gerufene Literatur angeht, so wird es jedoch nötig sein, beim Betrachten des 
Mysteriums der Sünde den mehr oder weniger glücklichen Ausdruck von den 
dahinter stehenden Erfahrungen der übergroßen Gnade Gottes zu unterscheiden. 
Es dürfte jedenfalls schwer fallen, einen Autor zu finden, der seine Christen 
beten läßt: •Wir danken dir, Herr, weil wir immer wieder sündigen", was ein 
konsequenter •Sündenmystiker" im Sinne Mondens eigentlich tun müßte. 

Pastorale Überlegungen 

Infolge der zunehmend differenzierter werdenden Einsicht in die Vielschichtig- 
keit menschlichen Werdens und Reifens wird man im Rahmen dieses Berichtes 
mit pastoralen Hinweisen recht vorsichtig sein. Es sei aber wenigstens angedeutet, 
daß Monden dieser Problematik keineswegs ausweicht, sondern ihr einen großen 
Teil seiner Ausführungen widmet. 

So kritisiert er im Hinblick auf das echte Anliegen der •Sündenmystik" ein 
ziemlich verbreitetes falsches Erziehungsideal, nämlich das der Bewahrung kind- 
licher Tabu-Unschuld. Wo Lebensangst und übermäßiges Beschützen zu christ- 
lichen Tugenden erhoben werden, wo das soziale Verhalten dem Sünder gegen- 
über beinahe nur noch von behütenden Abwehrreflexen bestimmt wird, wo es 
das neidische Ressentiment des •Unschuldigen" gegenüber dem bekehrten Sün- 



Literaturbericht 71 

der gibt, der sich eben manches geleistet hat und nun doch gerettet wird, liegt 
kaum eine wahrhaft christliche Einstellung zum Leben vor. Die einzig mögliche, 
wahrhaft schöpferische Lösung liegt darin, •die eigene Sündigkeit zum obersten 
Risiko des Vertrauens zu machen: so sicher bin ich deiner Liebe, daß ich sogar mit 
meiner Untreue zu dir zu kommen wage" (161). 

Die Erziehung zu reifer christlicher Ethik stoße deshalb auf besondere Schwie- 
rigkeiten, weil das durchschnittliche katholische Gewissen noch •ein erschrecken- 
des Maß an Infantilismus" (114) zeige. Eine allgemeine größere Mündigkeit der 
Gewissen liege noch in ferner Zukunft und habe vor allem eine neue Weise der 
Erziehung der Jüngeren zur Grundvoraussetzung, deren Strukturen Monden 
durchsichtig auseinanderlegt. Dennoch bleibt er davon überzeugt, daß auch für 
die Umerziehung des Erwachsenen, dessen Psyche nicht mehr jene Plastizität und 
Vitalität des Jugendlichen besitzt, noch manches getan werden könne und sollte, 
obwohl es bei zunehmender Mündigkeit unvermeidlich öfter zu Konflikten mit 
den Seelsorgern kommen werde. Monden versteht es jedoch, die Unerbittlichkeit 
des Objektiven und den Respekt vor aufrichtiger Subjektivität reell miteinander 
zu versöhnen11. 

Die Integration der neuen oder wiederentdeckten Aspekte christlichen Sünden- 
bewußtseins in die Theologie und Pastoral des Bußsakramentes wird kaum von 
heute auf morgen vollständig gelingen. Immerhin erschienen dazu erste Ver- 
suche12. Zur Diskussion steht vor allem die Form des Bekenntnisses in der Beichte. 
Hier wagt Monden recht mutige Vorstöße in Richtung einer echten Zeichenfunk- 
tion, die die materielle Vollständigkeit des Sündenregisters weniger, als seit dem 
Tridentinum üblich, in den Vordergrund schiebt. Den Bußzuspruch des Priesters, 
den ernsten Vorsatz des Pönitenten, seine Entschlossenheit, die nächste Gelegen- 
heit zur Sünde zu meiden und die sakramentale Buße in den üblichen Formen 
kommentiert er ebenfalls äußerst kritisch, jedoch stets mit fast sogleich anwend- 
baren Vorschlägen13. 

Es ist kaum zu erwarten, daß die von Monden einer breiteren Öffentlichkeit 
vorgetragenen neueren Einsichten der katholischen Moraltheologie eher Verwir- 
rung als Befreiung und Reife hervorrufen. Theoretisch kann man freilich die 
Komplexität menschlichen Handelns als Unzurechnungsfähigkeit mißdeuten, 
seine Spontaneität zur Willkür verzeichnen oder den Ernst des gottmenschlichen 
Dialogs zur Laune eines verspielten Kindes herabwürdigen. Aber die Wahr- 
scheinlichkeit, daß die vorgestellten Erkenntnisse in lebendigere Hoffnung für 
uns alle verwandelt werden, scheint mir größer zu sein. F. ]. Steinmetz SJ 

11 Als Kontrast-Lektüre vgl. man die im Tonfall eher moralisierend ausgerichtete Ab- 
handlung von J. Eger, Durch Gewissensbildung zur Gewissensreife. Freiburg i. Br., Seel- 
sorge-Verlag 1968, 177 S., Brosch. 12,60 DM. 
12 L. Bertsch, Buße und Beichte, Frankfurt 1967. Vgl. dazu die Besprechung in dieser Zeit- 
schrift 41 (1968), 73. 
13 Ähnliche Tendenzen finden sich bei Oraison, a. a. O. 99-122. 




