
BUCHBESPRECHUNGEN 

Heilige Schrift 

Stuttgarter Bibelstudien (SBS): 

1. Lohfink, Norbert: Die Landverhei- 
ßung als Eid (SBS 28) 1967. 136 S. 
Kart. DM 7,80. 

Man weiß, wie sehr Paulus theologisch am 
Glauben des Abraham orientiert ist (vgl. 
Rom 4, Gal 4). Von daher dürfte sich 
manch einer für die Ursprünge der Verhei- 
ßung an Abraham interessieren, zumal 
schon •deuteronomisches Denken eine Syn- 
these von Väterschwur und Sinaibund ent- 
warf" und •die Priesterschaft zugunsten 
des alles in sich saugenden Väterbundes 
den Bund von Sinai totschwieg". Der Stu- 
die geht es allein um das älteste Zeugnis 
der Tradition vom Väterbund, das nach 
Ansicht des Vf. in Gn 15 vorliegt. Wer 
literarkritische Akribie und Strukturanaly- 
sen nicht scheut, um auf die Fragen •Was 
hat Abraham erlebt? Bund oder Eid?" eine 
moderne wissenschaftliche Antwort zu er- 
halten, wird nach vorliegender Arbeit grei- 
fen. 

2. Becker, Joachim: Isaias - der Pro- 
phet und sein Buch (SBS 30). 1968. 82 S. 
Kart. DM 5,80. 

Die Studie zeichnet sich dadurch aus, daß 
sie sich der vernachlässigten oder sogar 
völlig außer acht gelassenen redaktionel- 
len Aussagen des Jesaja-Buches zuwendet. 
Freilich unterscheidet B. zwischen den For- 
men und Situationen der Verkündigung 
des Jesaja einerseits und der Botschaft des 
Buches andererseits. Aber mit Nachdruck 
erklärt er, daß auch die •unechten" Teile, 
wie man sie abwertend nennt, wesentlicher 
Bestandteil der biblischen Botschaft bleiben 
(19). Man solle nicht •dem Zauber der 
historischen Fragestellung und der Erudi- 
tion" (34) erliegen. Die unumgängliche 
Aufgabe, alle Worte mit den Augen der 
Redaktion zu lesen, stellt freilich hohe An- 

forderungen an unser Einfühlungsvermö- 
gen. Besonderes Interesse werden die Aus- 
führungen zur Frage der Messianität fin- 
den, da •dem Jesajabuch jeder direkte 
Messianismus fernliegt" (69). Dennoch: 
•Wir dürfen, nachdem wir von der Verkün- 
digung des Propheten zur Aussage des Bu- 
ches übergegangen sind, auch hier nicht ste- 
henbleiben, sondern müssen der gesamt- 
biblischen Aussage Rechnung tragen" (76). 

3. Schenke, Ludger: Auferstehungsver- 
kündigung und leeres Grab (SBS 33). 
2. Auflage 1969. 120 S. Kart, DM 7,80. 

Die älteste christliche Gemeinde zu Jerusa- 
lem hatte eine genaue und bezeugte Kennt- 
nis von der Lage des Grabes Jesu (102). 
Wäre das verehrte Grab nicht leer gewe- 
sen, dann hätte jedermann die Auferste- 
hungsbotschaft der Urdiristenheit als Lüge 
entlarven können. Aber •das leere Grab 
war niemals Verkündigungsgegenstand" 
(108). Die Gemeinde war vielmehr an der 
Person des auferstandenen Gekreuzigten 
interessiert. Die Erzählung vom Gang der 
Frauen zum Grab am Ostermorgen (Mk 
16, 1-8) erweist sich nach dem Vf. als eine 
ätiologische Legende, •die eine zumindest 
jährlich am Gedächtnistag der Auferste- 
hung Jesu bei Sonnenaufgang im oder am 
leeren Grabe stattfindende kultische Feier 
der Gemeinde zum Gedächtnis und zur 
feierlichen Begehung der Auferstehung des 
Gekreuzigten begründete und begleitete" 
(88). Den Urteilen und Rekonstruktions- 
versuchen von Campenhausens, Vögtles 
und Gutwengers kann Seh. nicht zustim- 
men. Seine traditionsgeschichtliche Unter- 
suchung rechtfertigt m. E. zumindest das 
negative Urteil: •Die bisher angestellten 
Versuche, aus Mk 16,1-8 den Gang der 
Frauen am Ostermorgen und das Gesche- 
hen am Grabe zu rekonstruieren, müssen 
als gescheitert angesehen werden" (95). 



Buchbesprechungen 73 

4. Dexinger, Ferdinand: Das Buch Da- 
niel und seine Probleme (SBS36). 1969. 
88 S. Kart. DM 6,80. 

Die vorliegende Schrift befaßt sich zwar 
vornehmlich mit den sogenannten Einlei- 
tungsproblemen des Buches Daniel, führt 
aber zu theologischen Aussagen, die Be- 
achtung verdienen. Zunächst gilt es fest- 
zustellen, daß die Geschichte der Daniel- 
Auslegung kein sinnloser Wirrwarr dar- 
stellt, •sondern eine zu immer klarerer Er- 
kenntnis des Tatbestandes fortschreitende 
Entwicklung". Sodann hat das Buch Da- 
niel das neutestamentliche Sprechen vom 
Reich Gottes in entscheidender Weise mit- 
beeinflußt, auch wenn das junge Christen- 
tum selbst noch einmal Naherwartungen 
hegte. Gottes Wirken in der Geschichte 
muß stets neu bedacht werden und alle Be- 
hauptungen fordern schon in dem Augen- 
blick, da sie gemacht werden, •eine sie wie- 
der überholende neue Darstellung, die in 
ihrer Gesamtheit nur asymptotisch an ihr 
Ziel gelangt". Das wird beim Studium des 
Propheten Daniel in einer Weise sichtbar, 
von der auch heute noch Anregung ausge- 
hen kann; denn der Verfasser dieses Bu- 
ches ist trotz schmerzlicher Verfolgungen 
der unerschütterlichen Gewißheit, •daß 
Gott in der Welt doch den Sieg behalten 
und daß er im Jenseits die Frommen be- 
lohnen und die Bösen bestrafen wird". 

5. Dupont, Jacques: Die Versuchungen 
Jesu in der Wüste (SBS 37). 1969. 
132 S. Kart. DM 6,80. 

Die synoptischen Evangelien berichten, daß 
Jesus in der Wüste vom Teufel versucht 
werden sollte. Dieser •Bericht" (bei Mk 
findet sich dazu nur eine kurze Notiz) wirft 
viele Fragen auf, die in drei Aufsätzen, die 
zum Teil schon in französischer Sprache er- 
schienen, offen gestellt und soweit möglich 
beantwortet werden. 

Die Studie befaßt sich zunächst mit den 
Problemen und der Aussageabsicht der 
Versuchungsgeschichte, wie sie von Mt 
überliefert wird. •Von Anfang bis Ende 
wird das Stück von der Überzeugung ge- 
prägt, daß Jesus in der Wüste auf gewisse 

Weise ?die Erfahrung des auserwählten 
Volkes bei seinem Exodus wiederholt hat". 
Es wurde vor allem verfaßt, um uns ver- 
stehen zu lassen, in welchem Sinne Jesus 
als Sohn Gottes zu verstehen ist: nicht im 
Sinn eines zeitlichen Messianismus, son- 
dern im Gehorsam gegen Gottes Wort. Ein 
Rückverweis auf die Versuchung Adams im 
Paradies liegt nach Ansicht von Dupont 
bei Mt nicht vor. 

In der lukanischen Redaktion der Ge- 
schichte finden sich zwei Eigentümlichkei- 
ten. Lukas achtet vor allem auf die Worte 
des Teufels und nutzt die Gelegenheit, den 
Gegner vorzustellen, •der in der Wüste 
geschlagen, in Jerusalem am Karfreitag 
siegen wird". Im Unterschied zu Mt ist 
sein Bericht nicht an den Ereignissen des 
Exodus interessiert, sondern an den Jeru- 
salemer Ereignissen, die das Werk unseres 
Heiles vollendet haben. Auch in dieser Fas- 
sung kann D. keine Adam-Typologie er- 
kennen. 

Ober den historischen Ursprung dieser 
Erzählung unterrichtet der dritte Aufsatz. 
Man wird mit den Schwierigkeiten kon- 
frontiert, die jene Erklärungen auf werfen, 
die diesen Bericht der christlichen Gemein- 
de zuschreiben, und findet Gründe angege- 
ben, •die zu der Annahme berechtigen, daß 
der Bericht besser verständlich wird, wenn 
er von Jesus kommt". Die reichhaltige In- 
formation über die Meinungen der ver- 
schiedenen Exegeten bietet auch in diesem 
Teil der Studie manche Möglichkeit, sich 
ein eigenes Urteil über die aufgeworfenen 
Fragen zu bilden. 

F. J. Steinmetz SJ 

Die Bibel. Die Geschichte Israels und 
seines Glaubens in Bildern erzählt von 
Erich Lessing. Mit Textbeiträgen von 
C. Westermann, E. Würthwein, M. J. 
Steve und P. P. Kahane. Freiburg-Ba- 
sel-Wien, Herder 1969. 336 S. mit 115 
vierfarbigen Abb. Ln. DM 128,-. 

Der großgedruckte Titel •Die Bibel" trifft 
leider die vorgelegte Sache nur zu einem 
Teil. Abgesehen davon, daß vom Neuen 
Testament (das doch wohl auch zur Bibel 



Buchbesprechungen 74 

gehört) nicht die Rede ist, bleibt der Kern 
dieses Bildbandes auf die kulturgeschicht- 
lichen und geographischen Elemente des 
Alten Testamentes beschränkt. Die prophe- 
tischen Bücher und die sogenannte Weis- 
heitsliteratur z. B. kommen kaum zum 
Zuge. Nimmt man diese Einschränkung in 
Kauf, dann faszinieren allerdings die 115 
Farbtafeln, die von der Statuette aus der 
Zeit, als Abram seine Wanderung nach 
Kanaan begann, bis zu den Ruinen des 
herodianischen Hafens von Caesarea ein- 
zufangen versuchen, was in direktem oder 
indirektem Zusammenhang mit der Ge- 
schichte Israels stand. Es versteht sich von 
selbst, daß die Bilder, die zweifellos von 
ausgezeichneter photographischer Qualität 
sind, den Bibeltext nicht einfach illustrie- 
ren, sondern manchmal ein tiefer liegen- 
des, zuweilen aber auch ein recht oberfläch- 
liches Element seines Inhaltes aufgreifen 
und zu vermitteln suchen. Das macht die 
Zusammenstellung des Ganzen unter theo- 
logischer Rücksicht problematisch und läßt 
eher an eine mehr ästhetische und kultu- 
relle Zielsetzung des Werkes denken. Ein 
Buch, das vor allem den theologischen oder 
philosophischen Gehalt der Bibel näher 
bringen will, wird ganz andere Bild-Hori- 
zonte aufreißen müssen. Ich kann mir je- 
doch vorstellen, daß nicht nur der Bild- 
bandliebhaber, sondern auch der Religions- 
lehrer die von E. Lessing besorgten seltenen 
Großaufnahmen mit Nutzen im Unterricht 
verwenden kann, in Ergänzung zu den 
schon verbreiteten Bibelatlanten. 

Die Einführung in das AT von C. We- 
stermann entspricht der Anlage des Ban- 
des, da sie hauptsächlich das Volk Israel 
und seine Geschichte vorstellt. Klar und 
übersichtlich sind auch die Ausführungen 
von E. Würthwein über den Text des AT, 
nur kann man sich darüber anderswo in- 
formieren, und man fragt sich, ob sie in 
diesem Zusammenhang nicht entbehrlich 
waren. Passend ist hingegen eine Geschich- 
te der biblischen Archäologie von M. J. 
Steve und ein Artikel über Kunst und Kul- 
tur in biblischer Zeit von P. P. Kahane bei- 
gegeben. Der Band schließt mit Zeittafeln, 
Bild- und Literaturregistern. 

F. J. Steinmetz SJ 

Bardtke, Hans: Bibel, Spaten und Ge- 
schichte. Göttingen, Vandenhoeck und 
Ruprecht 1969. 363 S. Ln. DM 24,-. 

•Das Buch ist für die Hand des an der Bi- 
belwissenschaft und an den archäologischen 
Forschungsergebnissen interessierten Laien 
bestimmt und daher allgemeinverständlich 
gehalten". Es empfiehlt sich zur Vorberei- 
tung von Reisen nach Palästina und in die 
Länder der Bibel. Aber nicht etwa um zu 
beweisen, daß die Bibel recht hat, wie ein 
verbreitetes Buch in seinem Titel meinte, 
sondern um das eigentliche Anliegen der 
Bibel hervortreten zu lassen, hat sich der 
Vf. an die Arbeit gemacht. Nach kurzer Be- 
handlung der Problematik •Bibel als Ge- 
schichtsquelle" führt er grundsätzlich in die 
Archäologie ein (Bodenaltertümer, Oberflä- 
chenforschung, Ausgrabungen). Die syste- 
matische Gegenüberstellung der archäolo- 
gischen Spezialfunde mit der Schriftüber- 
lieferung schließt sich an. 

Die Frage nach der Zuverlässigkeit der 
Überlieferung wird ausreichend beantwor- 
tet, zumal •der Abstand zwischen Origi- 
nalschrift und erster handschriftlicher Be- 
zeugung bei allen anderen Werken der 
Antike wesentlich größer ist als bei der Bi- 
bel". Auch über das Palästina der vor- 
israelitischen Zeit wird man ausführlich 
unterrichtet, so daß die polemische Ten- 
denz verständlicher wird, mit der das AT 
von der kanaanäischen Religion spricht. 
Zahlreiche Funde durchleuchten das Zeit- 
alter der Erzväter und die Zeit der Land- 
nahme Israels. Natürlich sind die Ausgrä- 
ber der Geschichte der Königstädte Sichern, 
Gibea, Jerusalem (mit dem Zionshügel, 
dem Tempel, dem Teich Bethesda, Golga- 
tha und dem Grab Jesu), Bethlehem, Na- 
zareth, Thirza und Samaria ganz beson- 
ders nachgegangen. 

Obwohl das Buch an die neuesten Gra- 
bungen heranführt, ist zu erwarten, daß 
schon in zehn Jahren wieder eine ganz an- 
dere Auswahl getroffen werden muß. •Daß 
das AT vieles, was die Ausgrabungen ans 
Tageslicht befördert haben, nicht oder an- 
ders berichtet, liegt in seiner literarischen 
und religionsgeschichtlichen Eigenart be- 
gründet" und ist nicht weiter verwunder- 
lich. F. ]. Steinmetz SJ 



Buchbesprechungen 

Geistliche Theologie 

Duss-von Werdt, Josef: Theologie aus 
Glaubenserfahrung. Köln, Benziger 
1969. 112 S., brosch. DM 16,80. 

Diese ursprünglich als Dissertation ausge- 
arbeitete Studie will von der Phänomeno- 
logie aus die Glaubenserfahrung als den 
Ort anweisen, an dem alle •loci theologici" 
letztlich zusammenkommen, und so eine be- 
tont theologische Grundlegung der Herme- 
neutik bieten. Die Bedingungen des Ver- 
ständnisses der Offenbarung können nicht 
erarbeitet werden ohne den ständigen Blick 
auf die Sache selbst, weil die Gestalt der 
Offenbarung in •unabgeleiteter Reinheit" 
(33) nur von der ihr entspredienden inten- 
tionalen Einstellung aus erfaßt werden 
kann. Von diesem Ansatz aus sind sowohl 
die Begründung einer Theologie •von un- 
ten" (K. Rahner) als auch die vergleichen- 
de Religionsphänomenologie der Offenba- 
rung letztlich inadäquat. Diese Thesen ent- 
sprechen im weitgehenden Maß der •theo- 
logischen Eidetik", wie sie von Balthasar 
entwickelt hat. Daß es zum Erlebnis des 
Glaubens kommt, setzt das existentielle 
Vorgegebensein eines Seinskontaktes mit 
dem voraus, um das es im Glauben geht. 
Diese Glaubenserfahrung wird sodann in 
ihrer Zeitstruktur analysiert (anamnetisch, 
aktuell, proleptisch). 

Bei der Untersuchung der Glaubenser- 
fahrung in ihrer objektiven Ansicht wird 
festgestellt, daß nicht Gott selbst, sondern 
das Wort als die fundamentale Gegeben- 
heitsweise der Offenbarung angesehen 
werden muß. Hier in der Wortgestalt ist 
der Ort des Einblicks in die Offenbarung. 
Jedoch ist das äußere Wort, das hervorgeht 
aus der Überlieferung als dem Lebensvor- 
gang der Kirche, nur dann lebendig und 
verstehbar, wenn der Heilige Geist sein 
inneres Wort spricht, denn nur •in ihm" 
kommt die Sache selbst zur Sprache. 

Das Wesen der Offenbarung in seiner 
geschichtlichen Einmaligkeit und Einzig- 
keit und die Offenbarungsmitte sieht der 
Vf. in Jesus Christus, der das •Evidente" 
der Offenbarung ist, weshalb die Schriften 
des AT und NT, die ganze Geschichte, 
Existenz und Welt und Gott nur von ihm 

75 

her und auf ihn hin verstanden werden 
können. 

Man wird die Frage stellen dürfen, ob 
eine solche Theologie in ihrer ganzen 
Großartigkeit nicht in der Gefahr ist, die 
reale Selbst- und Welterfahrung des heu- 
tigen Menschen zu überspringen und ob 
hier nicht zumindest ergänzend eine Theo- 
logie •von unten" Entscheidendes leisten 
kann. K. H. Crumbach 

Kerstiens, Ferdinand: Die Hoffnungs- 
struktur des Glaubens, Mainz, Mat- 
thias-Grünewald-Verlag 1969. 244 S. 
Kart. DM 18,-. 

Die Münsteraner Dissertation bei Metz 
und Rahner besitzt zwei, in theologischen 
Arbeiten oft vermißte Vorzüge. Einmal ist 
sie faßlich geschrieben; nicht nur stilistisch, 
sondern - ich möchte sagen - auch pädago- 
gisch-pastoral. Der Leser wird gut einge- 
führt, bekommt die Meinungen und Gegen- 
meinungen mit geschickt ausgewählten Zi- 
taten zu lesen, wird in die verschiedenen 
geistesgeschichtlichen Zusammenhänge ein- 
geweiht und mit einer klaren, manchmal zu 
klaren Kritik vertraut gemacht. Dazu 
kommt eine weiträumige Problemdarstel- 
lung und Literaturverwertung: Das Manko 
der traditionellen Theologie; das Sich- 
herantasten der Glaubenstheologie an Ele- 
mente der Hoffnung; die Entwicklung des 
evangelischen Denkens bis zur Hoffnungs- 
theologie - mit den exegetischen Vorarbei- 
ten (was für einen Dogmatiker am lehrreich- 
sten ist), mit den zwei großen Neuansätzen 
(Hermeneutik der Geschichte und Einbezie- 
hung der Praxis), aufgezeigt an Gestalten 
wie Schütz, Pannenberg, Moltmann, Sau- 
ter, Marsch, Cox. Das dritte Kapitel bringt 
den eigenen Entwurf, der sich wiederum 
durch Faßlichkeit und Übersicht auszeich- 
net. In den Auseinandersetzungen gehen 
natürlich Feinheiten verloren; doch das 
liegt am Genre der weitausgreifenden 
Darstellung. Nur die Anlehnung an Metz, 
wodurch der Ton auf einer primären nega- 
tiven Gesellschaftsfen^jfe der Kirche als Wi- 
derschein der Hoffnung zu liegen kommt 
(219 f.), scheint mir dem Duktus des Gan- 



Buchbesprechungen 76 

zen nicht zu entsprechen. Auch Teilhard de 
Chardin kommt mit der Behandlung nach 
P. Schütz (dessen millenaristische Apoka- 
lyptik ich gerne vermißt hätte) und J. Pie- 
per (dem der Vf. sonst nicht übermäßig 
freundlich gegenüber steht) entschieden zu 
kurz. Ein Wunsch noch: Aufsätze und ihre 
Wiederabdrucke in späteren Sammelwer- 
ken sollten nicht als verschiedene Arbei- 
ten zitiert werden (vgl. Balthasar, Metz, 
Pieper). 

Man wird das Buch jedem empfehlen, 
der sich in die uferlose theologische Hoff- 
nungstheologie hineinfinden will; man 
wird es dem empfehlen, der eine kritische 
Auseinandersetzung sucht. Doch auch der- 
jenige, der sich geistliche Impulse aus der 
Hoffnungstheologie er-•hofft", wird nicht 
enttäuscht; denn die existentielle oder en- 
gagierte oder politische Funktion der Hoff- 
nung herausgestellt zu haben, ist nicht das 
geringste Verdienst des Vfs. 

/. Sudbrack SJ. 

Mühlen, Heribert: Die abendländische 
Seinsfrage als der Tod Gottes und der 
Aufgang einer neuen Gotteserfahrung. 
Paderborn, Schöningh 1968. 61 S. Kart. 
DM 3,80. 

Die Erfahrung der radikalen Abwesenheit 
Gottes spricht sich im heutigen geistes- und 
theologiegeschichtlichen Umbruch vielerorts 
aus in der Rede vom •Tode Gottes". Müh- 
len sieht darin nicht eine Neuheit, die al- 
lenfalls ein selbstgefälliger Ausdruck theo- 
logischer Modernität wäre, sondern ein 
denkgeschichtliches Ereignis, in welchem 
die Tragik der abendländischen Seinsfrage 
an den Tag kommt. Er zeigt, daß die Du- 
losigkeit der traditionellen Seinsfrage 
auch für das christliche Denken im Grunde 
beherrschend blieb. Die Seinsart der Per- 
son geht auf im Horizont der Frage nach 
dem Sein überhaupt, und Gott erscheint 
a-personal nur als die am meisten seiende 
Ursache. Positive Ansätze bei Thomas und 
- noch stärker - bei Duns Scotus kamen 
nicht zum Tragen. Auch die sog. neuzeit- 
liche Wende zum Subjekt bleibt vom Sub- 
jekt-Objekt-Schema bestimmt. Der Tod 
Gottes erscheint als die letzte Konsequenz 
dieses Denkens, insofern die Eigengesetz- 
lichkeit der endlichen Ursachen immer to- 

taler begreifbar wird und Gott als der er- 
ste Beweger in die beziehungslose Ferne 
eines deistischen Gottes rückt. 

Der •personologische Auf weis der Exi- 
stenz Gottes" (in welchem Ansätze aus den 
früheren pneumatologischen Arbeiten des 
Vf. fruchtbar werden) deutet einen neuen 
Ansatz an in der heutigen Frage nach der 
Mitmenschlichkeit. Die Radikalität der Du- 
Du-Relation macht die einzigartige Form 
personaler Kausalität sichtbar, welche die 
zunehmende Nähe und das Bewußtsein 
der Unterschiedenheit und Begrenztheit der 
einander begegnenden Personen im glei- 
chen Maße wachsen läßt. Die Bejahung des 
anderen in seiner Begrenztheit ist aber nur 
möglich im Horizont personaler Unbe- 
grenztheit. Biblisch gesprochen ist das, was 
in jedem wagenden Einsatz auf die End- 
lichkeit des Nächsten miterfahren wird, 
nichts anderes als der Geist Gottes, die 
Wir-haftigkeit und Du-haftigkeit über- 
haupt, der Geist, in dem wir Zugang zu 
Christus und durch Christus zum Vater ha- 
ben. K. H. Crumbach 

Laurentin, Rene: Court traite sur la 
Vierge Marie. Edition postconciliaire. 
Paris, P. Lethielleux, 1968. 224 S., 
brosch. F. 25,90. 

Schon die vorhergehenden vier Auflagen 
dieses Werkes konnten zu den wichtigsten 
Abhandlungen in der Mariologie auch für 
den deutschen Raum gezählt werden (bes. 
die deutsche Übersetzung der dritten Auf- 
lage bei Pustet 1959). Die verschiedenen 
Auflagen sind gekennzeichnet durch z. T. 
erhebliche Umarbeitungen, die die dauern- 
de Auseinandersetzung des Autors mit der 
Frage widerspiegeln. So stellt die vorlie- 
gende Ausgabe den Versuch dar, sieben 
weitere Jahre wissenschaftlicher Arbeit und 
die marianische Theologie des Vat. II ein- 
zuarbeiten. 

Besonders wertvoll und wichtig scheint 
der historische Teil, der in einer äußerst 
gründlichen und reichhaltigen Weise die 
Geschichte der marianischen Frage von der 
Bibel bis zum letzten Konzil darstellt, die 
Geschichte, aus der allein auch unsere heu- 
tige verschärfte Fragestellung verstanden 
werden kann. (Vielleicht würde man ledig- 
lich eine etwas präzisere Darstellung der 



Buchbesprechungen 

lehramtlichen Entwicklung über die Jung- 
frauschaft Mariens wünschen.) 

Ausgehend von den Konzilsaussagen, 
aber ganz in der Richtung seiner früheren 
Werke, versucht der Vf. in einem zweiten, 
mehr systematischen Teil die Entwicklung 
des Schicksals Marias in ihrem heilsge- 
schichtlichen Kontext von den Hoffnungen 
Israels bis zur endgültigen Erfüllung aller 
menschlichen Hoffnungen in Jesus Christus 
zu begreifen. Damit ist die Mariologie 
grundsätzlich distanziert vom bloßen Be- 
scheidwissen über ein mirakulöses Einzel- 
schicksal, das in all seinen Momenten oft 
ziemlich aprioristisch deduziert wurde aus 
der Idee, die Gott von Ewigkeit her von 
der Mutter seines Sohnes hatte (•Potuit, 
decuit, ergo fecit"). Das ganze Geheimnis 
der gnadenhaften Begegnung des Menschen 
mit Gott und das Geheimnis der Kirche 
erreichen in Maria eine großartige Dichte 
und Konkretheit. 

Nach der Lektüre dieses Buches wird man 
deutlicher sehen, daß die Mariologie in 
dieser Richtung, die vom Vat. II her als 
Einordnung Marias in das Ganze unseres 
Glaubensverständnisses und gerade so als 
Vertiefung verstanden werden kann, sicher 
noch weiter gehen muß. Die Literaturüber- 
sicht, die vielen Anmerkungen, Register 
und die sechs ausführlichen Schlußanmer- 
kungen ermutigen dazu und bieten eine 
kundige Einweisung. K. H. Crumbadl 

Richard von St. Viktor: Über die Ge- 
walt der Liebe. Ihre vier Stufen. Ein- 
führung und Übersetzung von Margot 
Schmidt (Veröffentlichungen des Grab- 
mann-Institutes. Neue Folge 8). Mün- 
chen, Paderborn [u. a.], Schöningh 1969. 
XII, 75 S. Kart. DM 8,80. 

Auch dem modernen Menschen hat die 
Frömmigkeitsgeschichte noch Überraschun- 
gen zu bieten. Der Pariser Chorherr aus 
dem berühmten Augustinerstift Sankt Vik- 
tor verfaßte, wohl gegen Ende seines Le- 
bens ("t" 1175), vorliegenden Traktat über 
die Liebe. In der Tradition erlangt er eine 
große Bedeutung; einem Forscher aber wie 
Bischof A. Nygren, dessen Buch Eros und 
Agape. Gestaltwandlungen der christlichen 
Liebe als klassische Darstellung gilt, ist er 
praktisch entgangen. Die erste Stufe der 

77 

Richardschen Liebe ist Selbstfindung (man 
denke an die psychologische Forderung 
nach Identität als Voraussetzung jeder Lie- 
be!); auf ihr baut die Gottesliebe auf; wird 
erhöht zur ekstatischen Selbstaufgabe in 
Gott hinein; und findet ihre Vollendung in 
der Demut Jesu Christi, der Mensch wurde 
für die Menschen und sich für sie hin- 
gab: Eine Lehre über die Identität von 
Gottesliebe und Nächstenliebe, die man oft 
als moderne Wiederentdeckung des Ur- 
christlichen anpreist, mitten im •finsteren" 
Mittelalter! 

Als lateinischer Text mußte aus rechtli- 
chen Gründen die fehlerhafte, gelegent- 
lich kaum verständliche Version nach Mig- 
ne genommen werden; nur in den Fuß- 
noten wurden die kritischen Verbesserun- 
gen von Dumeige beigefügt. In glücklicher 
Unlogik ruht die deutsche Übersetzung auf 
dem verbesserten Text auf. Sprachlich wur- 
de der für eine zweisprachige Ausgabe vor- 
zuziehende schwierigere Weg gewählt, et- 
was von der dichterischen Kraft des Origi- 
nals aufscheinen zu lassen. Die Einführung 
(1-16) und die Anmerkungen zeigen, daß 
die Übersetzerin und Herausgeberin das 
wichtige, aber seltene Metier beherrscht, 
sowohl in der lateinischen spirituellen Tra- 
dition wie im germanistischen Fach zu 
Hause zu sein, und es überdies versteht, die 
Fäden rückwärts (syrische Tradition) wie 
vorwärts, in die moderne Spiritualität hin- 
ein, zu ziehen. So sollte auch ihre Überset- 
zung für mehr als nur ein Fachgebiet von 
Wichtigkeit sein. 

/. Sudbrack SJ 

Teilhard de Chardin, Pierre: Hymne 
an das Ewig Weibliche. Mit einem 
Kommentar von Henri de Lubac. Uber- 
tr. v. Hans Urs v. Balthasar (Kriterien 
11). Einsiedeln, Johannes Verl. 1968. 
163 S. Brosch. DM 12,-. 

Der ganze Teilhard! dies möchte man nach 
dem Studium (besser Dichterlesung) des 
1918 entstandenen Textes (5-14) und seiner 
Kommentierung durch Teilhards Freund 
manchen Bewunderern und Verächtern des 
französischen Jesuiten und Paläontologen 
ins Tagebuch schreiben. Die Grundvision 
vom Weiblichen als dem •einenden Zauber 
des totalen Christus" (34), dem •Symbol, 



Buchbesprechungen 78 

durch das die Realität des Ganzen durch- 
schimmert" (123), wird im Hymnus durch 
Schöpfung-, Leben, Maria, Kirche auf das 
Eschaton hin entfaltet. De Lubac zeigt, daß 
wir damit in der denkerischen und existen- 
tiellen Mitte seines Freundes stehen. Und 
hierher gehört z. B. (neben Überlegungen 
über Analogie und Dialektik, Liebe, Ma- 
ria) auch Teilhards Denken über die Jung- 
fräulichkeit - gelegentlich heißt sie sogar 
Keuschheit; sie ist •höchster Grad der Ver- 
geistigung der Erde", wo •kein unmittel- 
barer Kontakt mehr bestehen wird, sondern 
statt dessen Konvergenz nach oben, das 
heißt zu Gott". •Der Mensch wird die Lei- 
denschaft bemeistern, um sie dem Geist zu 
unterwerfen." Heute noch wird durch den 
•Rausch der Vollhingabe... ein Teil des 
Absoluten in uns mitverzehr(t)"; dann aber 
wird der  •Anruf des persönlichen Gott- 

zentrums ... so stark, daß er die gegensei- 
tige Anziehung der Geschlechter zu über- 
tönen versucht" (68-71). Nun, de Lubac 
glaubt nicht, daß Teilhard in allem die 
rechte •Synthese wirklich gelungen" ist 
(82 f. 72. 129). Aber wenn Teilhard mahnt, 
daß man aus seiner •Bindung an den Ge- 
samt-Kosmos einen absoluten Überschritt 
ins Omega spüren (soll), d. h. kein Jota von 
Klebrigkeit und Anhängen an die Dinge 
selbst" (78), und wenn er seinen Weg als 
•abgetötet", d. h. als •im wahren und tie- 
fen Sinn ex-zentrisch" kennzeichnet (79), 
läßt sich doch erahnen, warum und was er 
heute zu uns spricht. Mehr als das Kreisen 
um die Idee des Weiblichen scheinen mir 
allerdings Sätze wie folgende zukunfts- 
trächtig: •Ich kenne nur eine Vorsicht: in 
einer stärkeren Flamme zu brennen" (27). 

/. Sudbrack SJ 

Religionswissenschaft 

Widengren, Geo: Religionsphänomeno- 
logie, Berlin, Walter de Gruyter u. Co. 
1969. 684 S. Ln. 38,-DM. 

Mit diesem •Theologischen Lehrbuch" wird 
wohl die Epoche G. van der Leeuws 
(19562), F. Heilers (1961) u. a. abgelöst. 
Das Buch spiegelt die Überwindung der 
evolutionistischen Interpretation und die 
Neugewinnung der •Hochgott"-Deutung: 
•das alles stellt heute in der internationa- 
len Forschung keine Neuheiten mehr dar". 
Eine lange herrschende Meinung sah im 
Ursprung des religiösen Phänomens eine 
unpersönliche, •übernatürliche" Macht (Ma- 
na), der man sich mit Angst und Scheu 
näherte (Tabu) und mit Beschwörung (R. 
R. Marett, Von der Beschwörungsformel 
zum Gebet) oder fast gesetzmäßig wirken- 
der Magie begegnete. Religion, als Reali- 
sierung der Abhängigkeit von einer schick- 
salsbestimmenden Macht, und Magie, als 
Identifikation mit der Macht, oder wenig- 
stens als deren Kontrolle, sind aber immer 
nebeneinander (oft kaum voneinander 
trennbar) gegangen. Gerade das •Mana" 
zeigt sich bei genauer Analyse nicht •un- 
persönlich", sondern •von persönlichen 
Wesen ausgehend". Damit aber steht man 
vor dem •Hochgottglauben". Die moderne 

Forschung hat nämlich •den Nachweis eines 
Gottesglaubens bei so gut wie allen schrift- 
losen und Kulturvölkern" erbracht - nur 
darf nach ihr (wie gegen W. Schmidt ge- 
sagt wird) dieser durchaus personale Got- 
tesglauben nicht mit Monotheismus gleich- 
gesetzt werden; dadurch würde die natur- 
hafte, schicksalverbundene Seite übergan- 
gen. Die übrigen, auf diesen ersten aufge- 
bauten, reich belegten Kapitel können nur 
stichwortartig angegeben werden: Mythus, 
Böses, Ritus, Beichte-Gebet, Opfer, Kult- 
platz, Tod, Geist, Eschatologie-Apoka- 
lyptik, Gnosis, Mystik, Heiliges Wort, die 
Gruppe, sakrales Königtum, worauf ein 
deutlicher Akzent liegt, usw. Ein anderer 
Akzent liegt - wiederum gegen eine über- 
holte Forschungstendenz - auf dem ratio- 
nal-intellektuellen oder spekulativen Zug 
der religiösen Phänomene. 

Das Buch zeugt von einer lebenslangen 
Beschäftigung mit den Fragen; Register 
und Literaturverweise sind, obgleich in 
überschaubaren Grenzen gehalten, hilfreich 
und klug. Bei dem ungeheuren Stoff sind 
Anfragen des Benutzers selbstverständlich: 
Müßte man nicht mehr die modernen •Er- 
scheinungsformen" der Religion berück- 
sichtigen? Und zur Mystik, deren soziale 
Dimension sehr gut gezeigt wird, möchte 



Buchbesprechungen 79 

ich auf den typisch christlichen Ausgangs- 
punkt im Lesen der Hl. Schrift und Ritus 
der Sakramente hinweisen, wodurch die 
Grundbestimmung von •Introversion" und 
•Erlebnis" relativiert wird. Doch auch diese 
Wünsche liegen durchaus auf der Linie des 
•Lehrbuchs", dessen erstaunlich günstiger 
Preis hoffentlich das Ende einer überholten 
Religionsphänomenologie beschleunigen 
wird. /. Sudbrack SJ'. 

Räcz, Istvän: Der unbekannte Gott. 
Köln, Benziger 1969. 296 S. Ln. DM 
53,-. 

Der von R. zusammengestellte Bildband 
bringt 190 Bilder in Kunstdruck von Dar- 
stellungen des Göttlichen aus der Frühzeit, 
dem Alten Orient, Indien, dem Buddhis- 
mus, der Antike, aus Afrika, Amerika und 
Ozeanien, schließlich aus der christlichen 
Kunst. Einerseits zeigen diese Bilder, wie 
der leibgebundene Menschengeist immer 
und überall sich abgemüht hat, das Gött- 
liche nahe und lebendig, und das bedeutete 
sichtbar und greifbar vor sich zu haben. 
Aber anderseits war er sich ohne Worte 
bewußt, daß keine irdische Gestalt es ein- 
fach wiederzugeben vermag; so sehr ver- 
spürte er das Ganz-Andere des Göttlichen. 
Daher die für uns auf den ersten Blick ab- 
stoßenden, häßlichen, auch erschreckend- 
drohenden Darstellungen, die Zuflucht zu 
Mischgestalten, tierisch und menschlich zu- 
gleich. Denn solange der Mensch ohne die 
Offenbarung für die Erkenntnis des Gött- 
lichen auf die Welt angewiesen war, dazu 
einen der Welt vollkommen überlegenen 
und von ihr unabhängigen Gott zu denken 
nicht vermochte, suchte er das Göttliche, 
das er lebendig verspürte, in den Welt- 
mächten, die auf sein Schicksal Einfluß ha- 
ben und gegen die er ohnmächtig ist. Das 
Gesicht aber, das die Welt und ihr Lauf 
ihm zuwendet, verrät sowohl mächtige 
Hilfsbereitschaft, ohne die er nicht leben 
könnte, wie auch Unberechenbarkeit und 
grausame Lust am Zerstören. Unter diesen 
Mächten tritt besonders das Leben in sei- 
nem ständigen Entstehen und Vergehen 
fast überall stark hervor, und die geheim- 
nisvolle Lebenskraft wird in der Gestalt 
der Mutter Erde verehrend zu stärken ver- 

sucht. Erst durch die Menschwerdung ist es 
klar geworden, daß echte Menschlichkeit, 
wie sie im Gottmenschen erschienen ist, das 
am wenigsten ungenügende Bild Gottes ist. 
W. Nigg hat im Vorwort mit religiöser 
Wärme und tiefem Verständnis das Rin- 
gen der Menschheit um das Gottesbild er- 
läutert. Audi die Einführungen verschiede- 
ner Fachleute (Ethnologen, Religionswis- 
senschaftler) zu den einzelnen Kapiteln sind 
für das richtige Verständnis wegweisend 
und hilfreich. A. Brunner SJ 

Klostermaier, Klaus: Christ und Hindu 
in Vrindaban. Köln-Olten, Hegner 
1968. 156 S. Kart. DM 11,80. 

Vrindaban ist einer der beliebtesten Wall- 
fahrtsorte der Hindus in Nordindien, so- 
zusagen ihr Nazareth; denn dort hat 
Krischna, ein •Herabstieg" des Gottes 
Vishnu, einen Teil seiner Jugend verbracht. 
Niederlassungen christlicher Mission sind 
in diesem Ort gesetzlich verboten. Der Vf. 
lebte dort zwei Jahre lang als Inhaber des 
Lehrstuhles für christliche Philosophie an 
einer hinduistisch-theologischen Hochschule. 
In faszinierender, wohltuend engagierter 
Sprache berichtet er von Erfahrungen und 
Begegnungen mit dem Hinduismus, die 
ihm als Priester und Ordensmann revolu- 
tionäre und doch nicht humorlose Gedan- 
ken brachten. So hören wir von einem Ge- 
spräch über religiöse Themen, das jeden 
Morgen in einem buntgemischten Kreis von 
•Fachleuten" stattfand. Viel an theologi- 
scher Selbstsicherheit ging verloren, aber 
Entscheidendes wurde klar: •Wie wenig 
es beim Sprechen über Gott doch um Gott 
geht - wie sehr ist es der Mensch, der sich 
auch darin hervortun will" (55). Das Ge- 
spräch über Gott schien doch nicht das 
Wichtigste zu sein. Beachtenswert auch, 
was K. gegen die 21°-C-Theologen einzu- 
wenden hat, die sich zu wenig vorzustellen 
vermögen, wie ganz anders theologische 
Betrachtungen bei 48° C im Schatten ver- 
laufen. •Der Gott, der sich in Christus Je- 
sus offenbarte, ist ein Gott, der nicht von 
ferne zusieht und eine neue Theorie über 
Gott entwickelt" (71). Und die indische 
Weihnacht, die der Vf. erlebt, läßt ihn mu- 
tig fragen, ob der Hindu, der Gott so lieb- 
te, wie er  Ihn verstand,  ob  er nicht in 



Buchbesprechungen 80 

Krisdina Christus verehrte - und in Chri- 
stus Krisdina? (113). 

•Experiment im Glauben" überschreibt 
K. seine abschließenden Reflexionen über 
seine Motive, seine ersten Eindrücke in In- 
dien, über die europäische Kirche. •Ehe 
wir nicht am Grunde unseres eigenen 
Nichts angekommen sind, wissen wir nicht, 
wer Christus ist" (140). Manch einer wird 
besorgt anfragen, was K. nach so langer 
Zeit in unchristlicher Umgebung unter 
Glauben versteht. Er hingegen fragt sich, 
ob wir nicht Christus einen sehr zweifel- 
haften Dienst erweisen, wenn wir an der 
Oberfläche einer äußerlichen Religiosität 
bleiben. Auch die indische Weisheit wird 
das Mysterium Christi nicht ausschöpfen. 
Aber sie könnte der Kirche helfen, Chri- 
stus besser zu verstehen (155). 

F. J. Steinmetz SJ 

Dom Le Saux, Indische Weisheit - 
Christliche Mystik. Von der Vedanta 
zur Dreifaltigkeit. Luzern/München, 
Rex-Verlag 1968. 272 S. Ln. DM 22,80. 

Der Vf. des vorliegenden Versuches, dem 
von namhaften Kennern bescheinigt wird, 
daß er ungewöhnlich tief in die wirkliche 
Welt des Hinduismus eingedrungen sei, 
vergleicht seine Betrachtungen dennoch mit 
dem ersten Stammeln der urchristlichen 
Apologeten in der jüdischen und griechi- 
schen Welt. Es handelt sich also nicht um 
eine technisch-wissenschaftliche Abhand- 
lung, obwohl natürlich ein Verzeichnis der 
Sanskrit-Wörter und ein bescheidener An- 
merkungsapparat beigegeben sind, sondern 
die Überlegungen entfalten sich sehr frei, 
etwa in Form einer Spirale. Aber wer ge- 
nügend Zeit und Muße aufbringen kann, 
die einzelnen Kapitel möglichst meditativ 
zu studieren, und die teilweise doxologische 
Sprache zu schätzen vermag, wird sich auch 
als Berufs-Theologe bereichert fühlen. 

Ein erster Teil vermittelt die Erfahrung 
der Veden, der heiligen Bücher Indiens. 
Ihr grundlegender Ausdruck A-dvaita be- 
deutet wörtlich Nicht-Dualität, bewahrt im 
Gegensatz zum Monismus die Möglichkeit 
einer Öffnung und macht ihn nach Ansicht 

des Vf. auch für die christliche Theologie 
annehmbar. Das Vedanta-Paradox enthal- 
te im Grunde den Anruf zum Tod, von dem 
das Evangelium widerhalle. Wer für das 
todo nada eines hl. Johannes vom Kreuz 
Verständnis aufbringe, wer überhaupt eif- 
rig in die Schule der Bibel und der großen 
christlichen Mystiker gegangen sei, könne 
in den Berichten der indischen Weisen 
durchaus etwas erkennen, was er selber zu- 
tiefst in sich erlebt habe. Die kosmische 
Ordnung der Hindu-Religion und die ge- 
schichtliche Ordnung der biblischen Offen- 
barung dürften keineswegs als zwei Ebenen 
betrachtet werden, die sich gegenseitig 
widersprechen. 

Im zweiten Teil der Begegnung kreisen 
die Betrachtungen jeweils zunächst um das 
zentrale Geheimnis christlicher Erfahrung, 
das der göttlichen Dreieinigkeit, um an- 
schließend auf Erkenntnisse des hinduisti- 
schen Jnäni Bezug zu nehmen. Bei aller 
Begeisterung für ihre herrlichen Parado- 
xien räumt S. jedoch ein, daß die unvoll- 
kommenen Formulierungen der Hindu- 
Weisheit hinsichtlich der Pflicht der Näch- 
stenliebe zweifellos zum Teil für die häu- 
fige Gleichgültigkeit verantwortlich seien, 
mit der man den körperlichen und geistigen 
Nöten des Nächsten gegenüberstehe. 

Eine Art Zusammenfassung bietet der 
Vf. unter dem Wort Saccidänanda, dem 
Namen der Inder für das Bild Gottes im 
Innersten des Menschenherzens. Schon die 
bloßen Begriffe sat (Sein), cit (Gedanke) 
und änanda (Freude), die in dieser Erfah- 
rung eine Rolle spielen, lassen den Chri- 
sten aufhorchen. Was die •Seher" der Ve- 
den darin sozusagen in aenigmate erkannt 
hatten, •ist in Wirklichkeit das gleiche, was 
sich dem Glauben des Christen enthüllt, 
wenn er im ewigen Blick des Sohnes auf 
den Vater sich selber wiederfindet und er- 
reicht." 

Die Erwartung, daß dieses Buch auch die 
ökumenische Einheit unter den Christen 
fördere, scheint allerdings etwas zu opti- 
mistisch zu sein. Man hat sich in der west- 
lichen Welt eben doch zu sehr an die syste- 
matische Ordnung griechischen Denkens 
gewöhnt. F. J. Steinmetz SJ 




