Mut zur Freude!
Paulus an die Gemeinde von Philippi (4, 4-7)
Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Freuet euch im Herrn allezeit!

Nochmals sage ich: Freuet euch!

Eure Umgdnglichkeit werde allen Menschen bekannt!
Der Herr ist nahe!

Geht in euren Sorgen nicht auf,

sondern bringt — betend, bittend und zugleich dankend —
in jeder Lage euer Anliegen vor Goltt.

Und der Friede Gottes,

der alles Begreifen iibersteigt,

wird euer Sinnen und Trachten umgreifen;

In Christus Jesus!

Prosa eines Ergriffenen

Ich weifl nicht, ob einer der groflen Literaturkundler schon einmal versucht
hat, einen paulinischen Text in seiner dramatischen Poetik aufzuschlieflen.
Was Paulus in diesen kurzen Zeilen an seine erste europiische Gemeinde
in Philippi — vielleicht im Jahre 56 — geschrieben hat, wire dessen wert.

Man wird hilflos, wenn man die Sitze in irgendein Schema der litera-
rischen Formen unterbringen will. Sind es Sentenzen, Parolen, Schlag-
worte eines Begeisterten, der mit rhetorischer Kraft es versteht, die Wellen
der gleichen Begeisterung in den Volksmassen auszulésen? Doch unserem
Text fehlt alles Aufreizende, Aufstachelnde oder Revolutionire.

Der Text quillt {iber von dogmatischen Aussagen. Man braucht nur mit
der traditionellen Lehre zu wissen, dafl die Freude und der Friede Gaben
des Geistes sind — und schon kiindet er eine prézisere Botschaft iiber das
trinitarische Geheimnis, als dikbidndige Handbiicher es vermogen: Gott
ist die ,Arché“, der Anfang und das Ziel; Jesus Christus ist der Herr, ist die
Nihe Gottes unter den Menschen; und in den Gaben von Freude und
Friede lebt Gottes Geist. Man kann auch bei einer lebendigen Kirchen-
theologie ansetzen — und schon finden sich ekklesiologische Wesensaussa-
gen dort, wo von der ,Umgénglichkeit’ (modern gesagt: Humanitit) gefor-
dert wird, dafl sie ,allen Menschen bekannt“ werden soll: Kirche Gottes



Josef Sudbrack 82

als die missionarische Kraft der Botschaft Jesu iiber den Menschen! Gebet
und Liturgie haben ihren Ort im Text. Gnade, Geschenk, Umgriffensein
von Gott ist sein grofles Thema; und sein anderes Thema lautet Friede,
Freude; modern gesagt: Identitit des Menschen. Aber Paulus will keinen
Katechismus schreiben.

Paulus mochte, wie der Zusammenhang zeigt, einfach ermahnen. Ganz
bieder und biirgerlich bittet er Evodia und Syntyche, mit ihrem Zanken
aufzuhéren (4, 1-3); und anschliefend driickt er sein Danke-schon aus fiir
die materiellen Unterstiitzungen (sprich Liebespakete), die ihm seine Lieb-
lingsgemeinde schicken durfte (4, 10 ff); von anderen Gemeinden hat sich
ndmlich Paulus solche ,Pakete“ ausdriicklich verbeten! Aber nichts in den
Zeilen schmeckt nach saurem Moralismus oder kleinbiirgerlicher Ethik.

Auch die umgekehrte, die heroische Deutung, die einige Exegeten (Pe-
terson, Lohmeyer) dem Philipperbrief zuteil werden lassen, verfehlt seine
Mitte. Sie versuchen ndmlich, alles und jedes in diesem frithen christlichen
Dokument auf Martyriumstheologie auszulegen. Demnach wire der Satz
nach dem Aufruf zur Freude — also zur Freude, fiir den Herrn sterben zu
diirfen — zu tbersetzen: ,Eure Feindesliebe soll sich vor der gaffenden
Menge in der Arena bewdhren.“ Ahnlich wie es vom Herrn und dem Erz-
martyrer gesagt wurde: ,,Vergib ihnen!“ Und die Warnung vor unniitzen
Sorgen, die aus der Bergpredigt stammt — ,Seht die Vogel des Himmels . . .
die Lilien auf dem Feld . . .“ —, hatte thre Wurzeln im Todesmut der Chri-
sten, den Kaiser Marc Aurel bewitzelte, der aber in einem Satz des Mar-
tyrerbischofs Ignatius von Antiochien alle Spottelei verstummen 1afit:
»Nahe dem Schwert ist Nahe bei Gott; Inmitten der Bestien ist Mitten in
Gott — Einzig im Namen Jesu Christi® (Smyr. 4).

All das, auch der Moralismus des ,seid umginglich, seid human, seid
nett zueinander®, und auch das revolutionire Pathos, das man aus dem
Maranatha-Gebet herausliest — ,Der Herr ist nahe; Komm doch, Herr!“
(Rom 13, 12; Apok 22, 10; 1 Kor 16, 22) —, liegt in der Reichweite der pau-
linischen Sitze, bildet aber keineswegs deren Mitte. Diese heifit einfacher
und umfassender: ,Freuet euch im Herrn... Der Herr ist nahe!* Und
noch einmal ein abschlieBendes Ausrufezeichen setzend: ,In Christus
Jesus!“

Der ganze Passus ist in diesem einzigen Atemzug hingeschrieben. Begin-
nend mit drei Imperativen; sich steigernd zu einem Gebet: Der Herr ist
nahe! von dem man nicht recht weif}, ob es Bitte oder Gewifiheit ist; aus-
klingend in Mabnung und Segenswunsch: In Christus Jesus!

Ich weil nicht, wohin eine literarische Wiirdigung dieser vier Zeilen
fithren wiirde. Aber eines ist mir sicher: Die Mitte, um die alle Interpreta-
tionen kreisen miissen, ist kein sprachliches Gesetz und keine literarische



Mut zur Freude 83

Form, sondern ist einfachhin Jesus Christus. Und dieser Jesus Christus
diirfte nicht dastehen wie ein literarisches Sujet, wire nicht derjenige, tiber
den gehandelt werden mufl, sondern der, der zuerst handelt, der , alles Be-
greifen tibersteigt”; der nicht ergriffen wird, sondern selbst unser ,Sinnen
und Trachten umgreift®. Das ist die Gnadentheologie und die Gotteslehre
der paulinischen Zeilen. Paulus spricht als ,Ergriffener. Kann man ihn
verstehen — auch literarisch verstehen und wiirdigen —, ohne selbst ein ,Er-
griffener” zu sein? Kann man dberhaupt ein Christ sein, ohne...?

Niichternheit eines Erfahrenen

Das alles klingt so begeistert, dall der Verdacht auf Naivitidt auftaucht.
Aber Paulus spricht nicht die Sprache der stammelnden Zungenredner von
Korinth, die in ihrem ,Ergriffensein®, in ihrer Ekstase die Horizontale des
Lebens vergaflen und unrealistisch alle irdischen Belange iibersprangen.
Paulus kannte auch diese Versuchung, wie gerade der Philipperbrief do-
kumentiert: ,Ich habe Lust, aufzubrechen, um bei Christus zu sein — das
wire ja weitaus das beste; aber im irdischen Leben zu bleiben ist um euret-
willen nétiger® (1, 23). Paulus war Realist; seine Christen zwangen ihn,
realistisch-niichtern zu sein. Zur Abfassungszeit des Briefs saf} er wieder-
um einmal im Gefangnis (1, 7); aber auch hier nutzte er die Zeit zur Ver-
kiindigung des Glaubens (1, 13). Er ist ein christlicher Realist; er weif} z. B.,
dafl manche Predigt und sicher auch manches Christsein von Selbstsucht
belastet ist. War er selbst eigentlich vdllig davon frei (man lese daraufhin
2 Kor 10-12)? Sein von einer Erfolgsethik geprigtes Wort: , Wird doch
auf jede Weise, sei es zum Vorwand oder mit aufrichtigem Herzen, Chri-
stus verkiindet — und dariiber freue ich mich!“ (1, 18), sollte heute man-
chen, fiir den eine Satz-Orthodoxie oberstes Gesetz ist, nachdenklich
machen.

Paulus weill von Streitsucht und eitlem Ehrgeiz in seiner Gemeinde
(2, 8). Der Christ bleibt Mensch — gliicklicherweise! Aber wenn Paulus von
diesen Menschlichkeiten aus auf Jesus Christus zeigt, der abgestiegen ist
aus Liebe zu den Menschen, ,bis zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuz® (2, 7),
wird wiederum der Verdacht auf Ideologie und auf Naivitit wach. Ver-
schieben sich hier nicht die Ebenen? Die Ebene des unwichtigen Alltags
mit seinen Eifersiichteleien und die Ebene des Glaubens, des ,Sakralen®?
Paulus hebt die Differenz zwischen Sakral und Profan grundsatzlich auf;
aber ist diese ,Entsakralisierung, diese Ein-,Ebnung“ letzter mystischer
Motivation in die banalsten und selbstverstindlichen menschlichen Um-
gangsformen nicht doch gewaltsam? Ist sie nicht ein Zaubertrick, der eine
Einheit vorgaukelt, wo in Wirklichkeit doch nur zénkische Menschlichkei-



Josef Sudbrack 84

ten ihr Unwesen treiben? Aber Paulus war beides: ein ,Ergriffener?, der
mit beiden Fiiflen im Alltag stand. Und deshalb sind es fiir ihn keine zwei
Ebenen, keine zwei Dinge: Humanitat, ,Umginglichkeit“, und das Ge-
heimnis des Sterbens Gottes in Jesus Christus. Die Motivation des Reli-
giosen und die Realisation des Alltags ist fiir ihn eines: Im Antlitz des
Menschen Jesus offenbart sich Gott.

Wer nun meint, da dieser Paulus ein Ubermensch gewesen sei, der
gleichsam als ,unbefleckt Empfangener® das Paradies auf Erden verkor-
pert und mit den géttlichen Dingen auf Du und Du gestanden und deshalb
die gewaltige Synthese von ,gottlich“ und ,weltlich* geleistet habe, irrt
wiederum. Auch Paulus weif}, dafl wir alle unser ,Heil mit heiliger Scheu
und mit Zittern® erwirken miissen (1, 12), dafl wir noch im Kampf sind,
noch nicht ,ergriffen” haben, noch ,auf das Ziel zulaufen“ (3, 12-14).

Immer wieder taucht die Menschlichkeit, die gar nicht immer friedliche
»Umganglichkeit“ dieses Paulus auf und bezeugt seine Niichternheit. Er
gibt seinem Freund, Epaphroditus, Empfehlungsgriife mit auf den Weg
(2, 25) ~ eine Art frithchristlichen Lobbyismus —, er dankt Gott fiir den
personlichen Liebeserweis, den Gott ihm, dem Paulus, mit dem Gesun-
den seines Freundes geleistet hat. Noch unmittelbarer stofit die hochste
christliche Motivation mit der selbstverstandlichen Humanitit zusammen,
wenn sich Paulus fiir das Liebespaket aus Philippi bedankt und es in litur-
gischer Sprache als ,,siifen Duft, als angenehmes, gottwohlgefalliges Opfer
(4, 17) feiert. Ist das nicht eine Religiositét, die in jeder Ecke Gottes Fin-
gerzeig entdeckt und jedes Erlebnis mit dem Etikett der gottlichen Vorse-
hung iiberklebt? Oder ist das umgekehrt eine ,atheistische Theologie, die
reine Mitmenschlichkeit zum einzig noch méglichen Gottesdienst dekla-
riert?

Es ist keines von beiden! Es ist einfachhin der von Jesus Christus Ergrif-
fene, der vor Damaskus erfahren hat, daf} Gottes Geheimnis, ,das durch
Weltzeiten im Schweigen lag®, sich im Menschen Jesus von Nazareth
offenbart hat (R6m 16, 25); und der weifl, da dies alles ,seine Erfiillung
findet in dem Wort: Du sollst deinen Néchsten lieben wie dich selbst!*
(Gal 6, 14).

Freude eines Christen

Das Geheimnis der paulinischen Prosa ist weder dieses noch jenes Stil-
gesetz, ist weder Rhetorik noch unterkithlte Sachlichkeit, sondern ist von
seinem einzigen Thema diktiert, das er nirgendwo vergessen kann, weder
in der eschatologischen Hoffnung auf den nahen Herrn — einer Erwartung
tibrigens, die mancher Theologe stirnrunzelnd unter die Héresie des Mil-



Mut zur Freude 85

lenarismus (eine kurze, zeitlich zu begrenzende Zwischenzeit zwischen dem
Tod Jesu und dem Endgericht) zihlen wiirde, wenn sie nicht von Paulus
stammte — noch in der mitmenschlichen Ermahnung, einander freundlich
zu begegnen, gesittete, humane Umgangsformen zu pflegen — denn ,hegt
jene Gesinnung in euch, die auch Christus Jesus beseelte . . .“ (2, 5 ff). Sein
Thema ist der Herr!

Er ist auch das Geheimnis seiner Freude. Eine vergangene Generation
von Exegeten glaubte in diesem Jubelschrei der Freude einen Stilbruch im
Brief auf die Spur gekommen zu sein und baute darauf kithne Hypothesen
auf: Der Philipperbrief sei nur eine schlechte Kompilation unhomogener
Texte (Ferd. Chr. Baur). Daran glaubt heute keiner mehr; und daran
konnte nur glauben, wer die formgeschichtliche Mitte des Briefes iibersah,
die einfachhin heifit: , Jesus Christus ist der Herr!“ (2, 11).

Nur auf dieser Fihrte kommen wir dem Geheimnis der paulinischen
Freude auf die Spur. ,Freude® und ,Friede“ sind, wenn man genauer hin-
horcht, die grofle Sehnsucht unserer Zeit. Uns allen geht es um die ,schwa-
che* Hoffnung, ,durch welche die Erde zu einem Ort der Kontemplation
und der Freude werden kénnte“ (Max Horkheimer); es geht um die , 4sthe-
tische Dimension®, um den Versuch, ,zwischen Sinnlichkeit (Repression)
und Vernunft (Freiheit) zu vermitteln . . . die beiden Sphéiren des mensch-
lichen Daseins zu verséhnen, die durch ein repressives Realititsprinzip aus-
einandergerissen wurden“ (Marcuse). Freude und Friede sind Geschenk.
Im Geschenkt-Erhalten sieht der atheistische Philosoph Mahovec das
christliche Unterscheidungsmerkmal, das niemals entmythologisiert wer-
den kann, ohne das Christentum zu verraten. Aber das christliche Ge-
schenk ist keines von jenen, die dem Menschen die Hinde binden und ihn
mit einer frith- oder spét-kolonialistischen, ,generdsen® Geste verskla-
ven. Solche ,Geschenke® gibt es zur Geniige! Im Grunde ist jede Gabe, die
nicht personal, frei, menschlich gegeben wird, ein solches ,, Antigeschenk®.

Deshalb iibersteigen die ,geschenkte Freude® und der ,geschenkte
Friede“ des Paulus alle dinghaften Kategorien. Sie sind keine Mechanis-
men menschlicher Technik und wissenschaftlichen Planens; sie sind mehr,
nicht weniger; sie bewegen sich auf den Mittelpunkt hin, der das einzige
Thema des Paulus ist und erhalten von jhm her eine befreiende Zuversicht.
Sie wurzeln ,in Christus Jesus‘. Wenn man dem Christentum diese perso-
nale Mitte nehmen will — wie soll man es anders nennen als personal? —,
operiert man ihm das Herz heraus, das Herz der wahren Humanitét!

Ein Mann wie Paulus, der zwischen Begeisterung und Niedergeschla-
genheit hin- und hergerissen wurde, wire ohne diese Mitte lingst das
Opfer seiner eigenen missionarischen Miflerfolge geworden; auch Philippi
war im Grunde eine Station des Scheiterns (Apg 16). Er hitte langst ob



Josef Sudbrack 86

der ,Gefahren durch Riuber, Gefahren von Seiten der Volksgenossen, Ge-
fahren von Heiden . . . Gefahren von falschen Briidern . . .¢ (2 Kor 11, 26)
die Flinte ins Korn geworfen, wenn er nicht mit dieser aus dem Frieden
stammenden Freude beschenkt gewesen wire. Mit einer Freude, die man
nicht aufrechnen kann durch eine Buchhalterei von Soll und Haben, von
Gelingen und Miflingen; mit einer Freude, die Einsatz und Aktivitit ent-
bindet, aber das Tun des Menschen nicht an den Fluch des »Gelingen-Miis-
sens“ bindet, an den Krampf, als hinge alles ab von ,,meinem*, von ,un-
serem” Einsatz; mit einer Freude, die den ganzen Horizont des Humanen
entfaltet, aber die Pforten des eigenen Ich nicht verschliefit zum titanischen
Selberkonnen, sondern 6ffnet zum Weitergehen, zur grofieren Hoffnung,
zur tieferen Freude; mit Friede und Freude, die Geschenk sind, die in letz-
ter Aussage den Namen Jesu Christi tragen.

Vergleichen wir damit einmal die immer hilfloser werdenden Bemiihun-
gen der modernen Friedensforschung. (Die anfingliche Hochstimmung
der Kybernetik, nun endlich alles in die Hand zu bekommen, hat langst
dem Gefiihl der Ohnmacht Platz gemacht.) Trigt nicht jeder ,Friede®, der
in unserem Begreifen, in unserem Sinnen und Trachten aufgehen will, das
Mal des Scheiterns auf der Stirn? Deshalb verweist Georg Picht seine
eigene Wissenschaft, die Futurologie schlulendlich an die Theologie (vgl.
Der Gott der Philosophen und die Wissenschafl der Neuzeit).

Die Quelle, aus der Paulus seinen ,Mut zur Freude* schopft, ist klarer
als alle anderen Wasser; sie ist die einzige, die in der Diirre des Alltags
und der Hitze des Mifilingens nicht versiegt; die einzige, die in den ,Reali-
taten® nicht versumpft, sondern weiterflieRt, weitertrigt und den Mut zum
Weitermachen gibt, den Mut zur Freude. Es ist der Friede, der nicht auf
»meiner Gerechtigkeit“, meinem Kénnen aufbaut, sondern auf ,dem Glau-
ben an Christus“ (3, 9). Es ist die Freude, die Geschenk bedeutet: ,Die
Gnade des Herrn Jesus Christus sei mit euerem Geiste!“ (4, 23). Und die
Freude, die uns den Mut gibt, weiterzugehen, weiterzuarbeiten, weiter sich
einzusetzen; denn es ist die Freude, die Jesus Christus heifit. Auf ihm, ,auf
der Macht seiner Auferstehung und der Gemeinschaft mit seinem Leiden®,
ruht der paulinische Mut zur Freude. Aus dieser Freude hat Paulus den
Mut, sich fiir die Sache Gottes einzusetzen: ,Denn der Herr ist nahe!“





