
Mut zur Freude! 

Paulus an die Gemeinde von Philippi (4,4-7) 

Josef Sudbrack SJ, München 

Freuet euch im Herrn allezeit! 
Nochmals sage ich: Freuet euch! 
Eure Umgänglichkeit werde allen Menschen bekannt! 
Der Herr ist nahe! 
Geht in euren Sorgen nicht auf, 
sondern bringt - betend, bittend und zugleich dankend - 
in jeder Lage euer Anliegen vor Gott. 
Und der Friede Gottes, 
der alles Begreifen übersteigt, 
wird euer Sinnen und Trachten umgreifen; 
In Christus Jesus! 

Prosa eines Ergriffenen 

Ich weiß nicht, ob einer der großen Literaturkundler schon einmal versucht 
hat, einen paulinischen Text in seiner dramatischen Poetik aufzuschließen. 
Was Paulus in diesen kurzen Zeilen an seine erste europäische Gemeinde 
in Philippi - vielleicht im Jahre 56 - geschrieben hat, wäre dessen wert. 

Man wird hilflos, wenn man die Sätze in irgendein Schema der litera- 
rischen Formen unterbringen will. Sind es Sentenzen, Parolen, Schlag- 
worte eines Begeisterten, der mit rhetorischer Kraft es versteht, die Wellen 
der gleichen Begeisterung in den Volksmassen auszulösen? Doch unserem 
Text fehlt alles Aufreizende, Aufstachelnde oder Revolutionäre. 

Der Text quillt über von dogmatischen Aussagen. Man braucht nur mit 
der traditionellen Lehre zu wissen, daß die Freude und der Friede Gaben 
des Geistes sind - und schon kündet er eine präzisere Botschaft über das 
trinitarische Geheimnis, als dickbändige Handbücher es vermögen: Gott 
ist die •Arche", der Anfang und das Ziel; Jesus Christus ist der Herr, ist die 
Nähe Gottes unter den Menschen; und in den Gaben von Freude und 
Friede lebt Gottes Geist. Man kann auch bei einer lebendigen Kirchen- 
theologie ansetzen - und schon finden sich ekklesiologische Wesensaussa- 
gen dort, wo von der .Umgänglichkeit' (modern gesagt: Humanität) gefor- 
dert wird, daß sie •allen Menschen bekannt" werden soll: Kirche Gottes 



Josef Sudbrack 82 

als die missionarische Kraft der Botschaft Jesu über den Menschen! Gebet 
und Liturgie haben ihren Ort im Text. Gnade, Geschenk, Umgriffensein 
von Gott ist sein großes Thema; und sein anderes Thema lautet Friede, 
Freude; modern gesagt: Identität des Menschen. Aber Paulus will keinen 
Katechismus schreiben. 

Paulus möchte, wie der Zusammenhang zeigt, einfach ermahnen. Ganz 
bieder und bürgerlich bittet er Evodia und Syntyche, mit ihrem Zanken 
aufzuhören (4, 1-3); und anschließend drückt er sein Danke-schön aus für 
die materiellen Unterstützungen (sprich Liebespakete), die ihm seine Lieb- 
lingsgemeinde schicken durfte (4, 10 ff); von anderen Gemeinden hat sich 
nämlich Paulus solche •Pakete" ausdrücklich verbeten! Aber nichts in den 
Zeilen schmeckt nach saurem Moralismus oder kleinbürgerlicher Ethik. 

Auch die umgekehrte, die heroische Deutung, die einige Exegeten (Pe- 
terson, Lohmeyer) dem Philipperbrief zuteil werden lassen, verfehlt seine 
Mitte. Sie versuchen nämlich, alles und jedes in diesem frühen christlichen 
Dokument auf Martyriumstheologie auszulegen. Demnach wäre der Satz 
nach dem Aufruf zur Freude - also zur Freude, für den Herrn sterben zu 
dürfen - zu übersetzen: •Eure Feindesliebe soll sich vor der gaffenden 
Menge in der Arena bewähren." Ähnlich wie es vom Herrn und dem Erz- 
martyrer gesagt wurde: •Vergib ihnen!" Und die Warnung vor unnützen 
Sorgen, die aus der Bergpredigt stammt - •Seht die Vögel des Himmels ... 
die Lilien auf dem Feld ..."-, hätte ihre Wurzeln im Todesmut der Chri- 
sten, den Kaiser Marc Aurel bewitzelte, der aber in einem Satz des Mar- 
tyrerbischofs Ignatius von Antiochien alle Spöttelei verstummen läßt: 
•Nahe dem Schwert ist Nahe bei Gott; Inmitten der Bestien ist Mitten in 
Gott - Einzig im Namen Jesu Christi" (Smyr. 4). 

All das, auch der Moralismus des •seid umgänglich, seid human, seid 
nett zueinander", und auch das revolutionäre Pathos, das man aus dem 
Maranatha-Gebet herausliest - •Der Herr ist nahe; Komm doch, Herr!" 
(Rom 13,12; Apok 22,10; 1 Kor 16,22) -, liegt in der Reichweite der pau- 
linischen Sätze, bildet aber keineswegs deren Mitte. Diese heißt einfacher 
und umfassender: •Freuet euch im Herrn... Der Herr ist nahe!" Und 
noch einmal ein abschließendes Ausrufezeichen setzend: •In Christus 
Jesus!" 

Der ganze Passus ist in diesem einzigen Atemzug hingeschrieben. Begin- 
nend mit drei Imperativen; sich steigernd zu einem Gebet: Der Herr ist 
nahe! von dem man nicht recht weiß, ob es Bitte oder Gewißheit ist; aus- 
klingend in Mahnung und Segenswunsch: In Christus Jesus! 

Ich weiß nicht, wohin eine literarische Würdigung dieser vier Zeilen 
führen würde. Aber eines ist mir sicher: Die Mitte, um die alle Interpreta- 
tionen kreisen müssen, ist kein sprachliches Gesetz und keine literarische 



Mut zur Freude 83 

Form, sondern ist einfachhin Jesus Christus. Und dieser Jesus Christus 
dürfte nicht dastehen wie ein literarisches Sujet, wäre nicht derjenige, über 
den gehandelt werden muß, sondern der, der zuerst handelt, der •alles Be- 
greifen übersteigt"; der nicht ergriffen wird, sondern selbst unser •Sinnen 
und Trachten umgreift". Das ist die Gnadentheologie und die Gotteslehre 
der paulinischen Zeilen. Paulus spricht als •Ergriffener". Kann man ihn 
verstehen - auch literarisch verstehen und würdigen -, ohne selbst ein •Er- 
griffener" zu sein? Kann man überhaupt ein Christ sein, ohne ...? 

Nüchternheit eines Erfahrenen 

Das alles klingt so begeistert, daß der Verdacht auf Naivität auftaucht. 
Aber Paulus spricht nicht die Sprache der stammelnden Zungenredner von 
Korinth, die in ihrem •Ergriffensein", in ihrer Ekstase die Horizontale des 
Lebens vergaßen und unrealistisch alle irdischen Belange übersprangen. 
Paulus kannte auch diese Versuchung, wie gerade der Philipperbrief do- 
kumentiert: •Ich habe Lust, aufzubrechen, um bei Christus zu sein - das 
wäre ja weitaus das beste; aber im irdischen Leben zu bleiben ist um euret- 
willen nötiger" (1, 23). Paulus war Realist; seine Christen zwangen ihn, 
realistisch-nüchtern zu sein. Zur Abfassungszeit des Briefs saß er wieder- 
um einmal im Gefängnis (1, 7); aber auch hier nutzte er die Zeit zur Ver- 
kündigung des Glaubens (1,13). Er ist ein christlicher Realist; er weiß z. B., 
daß manche Predigt und sicher auch manches Christsein von Selbstsucht 
belastet ist. War er selbst eigentlich völlig davon frei (man lese daraufhin 
2 Kor 10-12)? Sein von einer Erfolgsethik geprägtes Wort: •Wird doch 
auf jede Weise, sei es zum Vorwand oder mit aufrichtigem Herzen, Chri- 
stus verkündet - und darüber freue ich mich!" (1, 18), sollte heute man- 
chen, für den eine Satz-Orthodoxie oberstes Gesetz ist, nachdenklich 
machen. 

Paulus weiß von Streitsucht und eitlem Ehrgeiz in seiner Gemeinde 
(2, 3). Der Christ bleibt Mensch - glücklicherweise! Aber wenn Paulus von 
diesen Menschlichkeiten aus auf Jesus Christus zeigt, der abgestiegen ist 
aus Liebe zu denMenschen, •bis zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuz" (2, 7), 
wird wiederum der Verdacht auf Ideologie und auf Naivität wach. Ver- 
schieben sich hier nicht die Ebenen? Die Ebene des unwichtigen Alltags 
mit seinen Eifersüchteleien und die Ebene des Glaubens, des •Sakralen"? 
Paulus hebt die Differenz zwischen Sakral und Profan grundsätzlich auf; 
aber ist diese •Entsakralisierung", diese Ein-•Ebnung" letzter mystischer 
Motivation in die banalsten und selbstverständlichen menschlichen Um- 
gangsformen nicht doch gewaltsam? Ist sie nicht ein Zaubertrick, der eine 
Einheit vorgaukelt, wo in Wirklichkeit doch nur zänkische Menschlichkei- 



Josef Sudbrack 84 

ten ihr Unwesen treiben? Aber Paulus war beides: ein .Ergriffener', der 
mit beiden Füßen im Alltag stand. Und deshalb sind es für ihn keine zwei 
Ebenen, keine zwei Dinge: Humanität, •Umgänglichkeit", und das Ge- 
heimnis des Sterbens Gottes in Jesus Christus. Die Motivation des Reli- 
giösen und die Realisation des Alltags ist für ihn eines: Im Antlitz des 
Menschen Jesus offenbart sich Gott. 

Wer nun meint, daß dieser Paulus ein Übermensch gewesen sei, der 
gleichsam als •unbefleckt Empfangener" das Paradies auf Erden verkör- 
pert und mit den göttlichen Dingen auf Du und Du gestanden und deshalb 
die gewaltige Synthese von •göttlich" und •weltlich" geleistet habe, irrt 
wiederum. Auch Paulus weiß, daß wir alle unser •Heil mit heiliger Scheu 
und mit Zittern" erwirken müssen (1, 12), daß wir noch im Kampf sind, 
noch nicht •ergriffen" haben, noch •auf das Ziel zulaufen" (3, 12-14). 

Immer wieder taucht die Menschlichkeit, die gar nicht immer friedliche 
•Umgänglichkeit" dieses Paulus auf und bezeugt seine Nüchternheit. Er 
gibt seinem Freund, Epaphroditus, Empfehlungsgrüße mit auf den Weg 
(2, 25) - eine Art frühchristlichen Lobbyismus -, er dankt Gott für den 
persönlichen Liebeserweis, den Gott ihm, dem Paulus, mit dem Gesun- 
den seines Freundes geleistet hat. Noch unmittelbarer stößt die höchste 
christliche Motivation mit der selbstverständlichen Humanität zusammen, 
wenn sich Paulus für das Liebespaket aus Philippi bedankt und es in litur- 
gischer Sprache als •süßenDuft, als angenehmes, gottwohlgefälliges Opfer" 
(4, 17) feiert. Ist das nicht eine Religiosität, die in jeder Ecke Gottes Fin- 
gerzeig entdeckt und jedes Erlebnis mit dem Etikett der göttlichen Vorse- 
hung überklebt? Oder ist das umgekehrt eine •atheistische Theologie", die 
reine Mitmenschlichkeit zum einzig noch möglichen Gottesdienst dekla- 
riert? 

Es ist keines von beiden! Es ist einfachhin der von Jesus Christus Ergrif- 
fene, der vor Damaskus erfahren hat, daß Gottes Geheimnis, •das durch 
Weltzeiten im Schweigen lag", sich im Menschen Jesus von Nazareth 
offenbart hat (Rom 16, 25); und der weiß, daß dies alles •seine Erfüllung 
findet in dem Wort: Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst!" 
(Gal 6, 14). 

Freude eines Christen 

Das Geheimnis der paulinischen Prosa ist weder dieses noch jenes Stil- 
gesetz, ist weder Rhetorik noch unterkühlte Sachlichkeit, sondern ist von 
seinem einzigen Thema diktiert, das er nirgendwo vergessen kann, weder 
in der eschatologischen Hoffnung auf den nahen Herrn - einer Erwartung 
übrigens, die mancher Theologe stirnrunzelnd unter die Häresie des Mil- 



Mut zur Freude 85 

lenarismus (eine kurze, zeitlich zu begrenzende Zwischenzeit zwischen dem 
Tod Jesu und dem Endgericht) zählen würde, wenn sie nicht von Paulus 
stammte - noch in der mitmenschlichen Ermahnung, einander freundlich 
zu begegnen, gesittete, humane Umgangsformen zu pflegen - denn •hegt 
jene Gesinnung in euch, die auch Christus Jesus beseelte ..." (2, 5 ff). Sein 
Thema ist der Herr! 

Er ist auch das Geheimnis seiner Freude. Eine vergangene Generation 
von Exegeten glaubte in diesem Jubelschrei der Freude einen Stilbruch im 
Brief auf die Spur gekommen zu sein und baute darauf kühne Hypothesen 
auf: Der Philipperbrief sei nur eine schlechte Kompilation unhomogener 
Texte (Ferd. Chr. Baur). Daran glaubt heute keiner mehr; und daran 
konnte nur glauben, wer die formgeschichtliche Mitte des Briefes übersah, 
die einfachhin heißt: •Jesus Christus ist der Herr!" (2, 11). 

Nur auf dieser Fährte kommen wir dem Geheimnis der paulinischen 
Freude auf die Spur. •Freude" und •Friede" sind, wenn man genauer hin- 
horcht, die große Sehnsucht unserer Zeit. Uns allen geht es um die •schwa- 
che" Hoffnung, •durch welche die Erde zu einem Ort der Kontemplation 
und der Freude werden könnte" (MaxHorkheimer); es geht um die •ästhe- 
tische Dimension", um den Versuch, •zwischen Sinnlichkeit (Repression) 
und Vernunft (Freiheit) zu vermitteln ... die beiden Sphären des mensch- 
lichen Daseins zu versöhnen, die durch ein repressives Realitätsprinzip aus- 
einandergerissen wurden" (Marcuse). Freude und Friede sind Geschenk. 
Im Geschenkt-Erhalten sieht der atheistische Philosoph Mahovec das 
christliche Unterscheidungsmerkmal, das niemals entmythologisiert wer- 
den kann, ohne das Christentum zu verraten. Aber das christliche Ge- 
schenk ist keines von jenen, die dem Menschen die Hände binden und ihn 
mit einer früh- oder spät-kolonialistischen, •generösen" Geste verskla- 
ven. Solche •Geschenke" gibt es zur Genüge! Im Grunde ist jede Gabe, die 
nicht personal, frei, menschlich gegeben wird, ein solches •Antigeschenk". 

Deshalb übersteigen die •geschenkte Freude" und der •geschenkte 
Friede" des Paulus alle dinghaften Kategorien. Sie sind keine Mechanis- 
men menschlicher Technik und wissenschaftlichen Planens; sie sind mehr, 
nicht weniger; sie bewegen sich auf den Mittelpunkt hin, der das einzige 
Thema des Paulus ist und erhalten von ihm her eine befreiende Zuversicht. 
Sie wurzeln •in Christus Jesus". Wenn man dem Christentum diese perso- 
nale Mitte nehmen will - wie soll man es anders nennen als personal? -, 
operiert man ihm das Herz heraus, das Herz der wahren Humanität! 

Ein Mann wie Paulus, der zwischen Begeisterung und Niedergeschla- 
genheit hin- und hergerissen wurde, wäre ohne diese Mitte längst das 
Opfer seiner eigenen missionarischen Mißerfolge geworden; auch Philippi 
war im Grunde eine Station des Scheiterns (Apg 16). Er hätte längst ob 



Josef Sudbrack 86 

der •Gefahren durch Räuber, Gefahren von Seiten der Volksgenossen, Ge- 
fahren von Heiden ... Gefahren von falschen Brüdern ..." (2 Kor 11, 26) 
die Flinte ins Korn geworfen, wenn er nicht mit dieser aus dem Frieden 
stammenden Freude beschenkt gewesen wäre. Mit einer Freude, die man 
nicht aufrechnen kann durch eine Buchhalterei von Soll und Haben, von 
Gelingen und Mißlingen; mit einer Freude, die Einsatz und Aktivität ent- 
bindet, aber das Tun des Menschen nicht an den Fluch des •Gelingen-Müs- 
sens" bindet, an den Krampf, als hinge alles ab von •meinem", von •un- 
serem" Einsatz; mit einer Freude, die den ganzen Horizont des Humanen 
entfaltet, aber die Pforten des eigenen Ich nicht verschließt zum titanischen 
Selberkönnen, sondern öffnet zum Weitergehen, zur größeren Hoffnung, 
zur tieferen Freude; mit Friede und Freude, die Geschenk sind, die in letz- 
ter Aussage den Namen Jesu Christi tragen. 

Vergleichen wir damit einmal die immer hilfloser werdenden Bemühun- 
gen der modernen Friedensforschung. (Die anfängliche Hochstimmung 
der Kybernetik, nun endlich alles in die Hand zu bekommen, hat längst 
dem Gefühl der Ohnmacht Platz gemacht.) Trägt nicht jeder •Friede", der 
in unserem Begreifen, in unserem Sinnen und Trachten aufgehen will, das 
Mal des Scheiterns auf der Stirn? Deshalb verweist Georg Picht seine 
eigene Wissenschaft, die Futurologie schlußendlich an die Theologie (vgl. 
Der Gott der Philosophen und die Wissenschaft der Neuzeit). 

Die Quelle, aus der Paulus seinen •Mut zur Freude" schöpft, ist klarer 
als alle anderen Wasser; sie ist die einzige, die in der Dürre des Alltags 
und der Hitze des Mißlingens nicht versiegt; die einzige, die in den •Reali- 
täten" nicht versumpft, sondern weiterfließt, weiterträgt und den Mut zum 
Weitermachen gibt, den Mut zur Freude. Es ist der Friede, der nicht auf 
•meiner Gerechtigkeit", meinem Können aufbaut, sondern auf •dem Glau- 
ben an Christus" (3, 9). Es ist die Freude, die Geschenk bedeutet: •Die 
Gnade des Herrn Jesus Christus sei mit euerem Geiste!" (4, 23). Und die 
Freude, die uns den Mut gibt, weiterzugehen, weiterzuarbeiten, weiter sich 
einzusetzen; denn es ist die Freude, die Jesus Christus heißt. Auf ihm, •auf 
der Macht seiner Auferstehung und der Gemeinschaft mit seinem Leiden", 
ruht der paulinische Mut zur Freude. Aus dieser Freude hat Paulus den 
Mut, sich für die Sache Gottes einzusetzen: •Denn der Herr ist nahe!" 




