
Das Zeichen des Jona 
Klaus Gräve, Münster 

Die christliche Tradition ist nicht schuldlos daran, daß das Büchlein Jona 
meist nur in seinem ersten Teil bekannt ist. Hier wird erzählt von der 
Berufung des Jona, seiner Flucht vor Gott, seinem See- und Fischaben- 
teuer. Allenfalls begegnet in der Liturgie noch die Perikope von der Buß- 
predigt des Jona und der tatkräftigen Umkehr der Menschen in Ninive. 

Schon die Evangelien haben sich auf diese Teile des Jona-Buches be- 
schränkt. Das •Zeichen des Jona" hält Jesus denen entgegen, die ihn nach 
einem Zeichen zum Ausweis seiner Vollmacht fragen (vgl. Mt 12,39/Lk 
11,29). Viele Exegeten meinen, zur Zeit Jesu sei dieses Wort in dem Sinn 
verstanden worden, daß sich in eigentümlicher Weise das Wunder der 
Errettung aus dem Bauch des Fisches, von dem das Buch Jona erzählt, am 
Menschensohn wiederholen werde. Die frühe Kirche hat denn auch das 
Wort in diesem Sinne ausgelegt und es auf Tod und Auferstehung Jesu 
gedeutet (vgl. Mt 12,40; Lk vielleicht anders, vgl. 11,30). Seitdem ist Jona 
zu einem Bild des auferstandenen Herrn geworden, das uns in der christ- 
lichen Literatur, der Malerei und Skulptur immer und immer wieder be- 
gegnet. 

Weniger oder kaum bekannt ist das •Nachspiel", das all diese Ereignisse, 
die die christliche Überlieferung von Jona geprägt haben, im Buch Jona 
selbst erfahren. Von ihm erzählt das vierte Kapitel des Buches. Hier findet 
die Erzählung erst ihren Höhepunkt. Der Inhalt ist schnell wiedergegeben: 
Jona ist unwillig über den Bußgeist Ninives; die Freude auf die angekün- 
digte Zerstörung der großen und schrecklichen Stadt ist dahin; Jona zürnt 
Gott. Aber Gott macht ihm klar, daß er zu eng und zu klein von der Güte 
und dem Erbarmen des Gottes Israels gedacht hat. 

In einem entscheidenden Punkt wird hier das Gottesbild des Jona - und 
damit Israels - zurechtgerückt. Israel wird ausdrücklich zurückgerufen zu 
seinen eigenen Anfängen. In der Mitte des vierten Kapitels steht das Wort 
vom •gnädigen und barmherzigen Gott, langmütig und reich an Gnade 
und Treue" (4,2). Das ist die Erinnerung an den alten Gott Israels, an die 
Zeit, da Israel selbst hoffnungslos der Macht der Willkür ausgeliefert war, 
da es seinen Gott kennengelernt hatte, den Gott des Exodus, den Gott der 
Armen und Verlorenen, der sich derer erbarmt, die keinerlei Anspruch 
darauf haben (vgl. Ex 34,6). 



Klaus Grave 88 

Damals war es Israel auch klargeworden, daß es nicht nur um seine 
eigene Rettung ging, sondern daß Gott mit ihm einen viel größeren und 
weiteren Plan verfolgte: •Durch dich sollen gesegnet sein alle Geschlechter 
der Erde!" (Gen 12,3). Dieses Wort an Abraham, das doch Israel galt, 
nimmt die Erzählung von Jona wieder auf. 

Es ist also ein sehr kritisches Wort, das dem Israel des 5. Jahrh. v. Chr. 
hier aus seiner eigenen Geschichte vorgehalten wird. Seine Sünde besteht 
nicht im Verstoß gegen die Forderung eines fremden und unverständlichen 
Gottes, sondern in der Verleugnung seines eigenen Anfangs, seines eige- 
nen Grundbekenntnisses. Israel sündigt wider sich selbst, denn es hat das 
Gesetz seines eigenen Lebens vergessen. 

Nun ist diese harte Kritik nichts Außergewöhnliches in Israel. Die Pro- 
pheten hatten ihm längst diesen Spiegel seiner Geschichte vorgehalten und 
ihm gezeigt, daß es in Nationalismus und Dünkel die Rolle verspielte, die 
Gott ihm zugedacht hatte. •Nur euch erkannte ich an von allen Sippen der 
Erde - darum suche ich alle eure Schulden heim an euch" (Arnos 3, 2): Eine 
besondere Auserwählung Israels? - gewiß, aber nicht als Anlaß zur Über- 
heblichkeit, sondern als größere und gefährlichere Nähe zum Gericht! 
•Habe ich nicht Israel aus dem Land Ägypten herausgeführt - und die 
Philister aus Kaphtor und die Aramaer aus Kir?" (Arnos 9, 7). Hier finden 
wir die gleiche ausdrückliche Konfrontation Israels mit seiner Geschichte, 
wie wir sie oben beobachtet haben. Die Herausführung aus der Knecht- 
schaft Ägyptens - Gründungsakt und Urbekenntnis Israels: Hier steht sie 
unvermittelt und schroff in einer Reihe mit anderen •Herausführungen" 
Gottes. Die eigene Geschichte gibt Zeugnis wider Israel. 

Offensichtlich gehört der Autor der Jona-Erzählung in diese propheti- 
sche Tradition der Verkündigung hinein. Aber seine Aufgabe löst er auf 
ganz neue und ungewohnte Weise. Der Autor ist selbst nicht Prophet, an 
keiner Stelle erhebt er solchen Anspruch. Darum ist seine Sprache auch 
nicht die der Propheten: Das Büchlein ist weder geprägt von den knappen 
Botensprüchen der frühen Propheten, noch von den häufig hymnenartigen 
Gedichten und Liedern des Deuterojesaja. Am ehesten läßt sich das Büch- 
lein mit den Prophetenerzählungen der Königsbücher vergleichen. Frei- 
lich: Seine Sprache ist viel bewußter, voller Absicht und gezielter Effekte. 

Was uns erwartet, kündigen schon die ersten drei Verse an: Es beginnt 
sehr traditionell: •Es erging das Wort des Herrn an Jona, den Sohn 
Amittajs: Auf, geh nach Ninive, der großen Stadt, und verkünde ...!"- 
Wie es •richtig" weitergehen muß, das lesen wir erst zwei Kapitel später: 
•Und Jona stand auf und ging nach Ninive gemäß dem Wort des Herrn" 
(3,3). So hat das zu geschehen in Israel, und die Sprache, in der dies Selbst- 
verständliche zum Ausdruck kommt, ist fest geprägt wie ein Blick auf 



Das Zeichen des Jona 89 

Arnos 7,15 f. und Jer 26,2-7 zeigt. Zu Beginn des Jona-Buches heißt es 
tatsächlich ganz anders: •und Jona stand auf - um nach Tarsis zu fliehen, 
weg vom Antlitz des Herrn". Die Form ruft noch das Selbstverständliche 
ins Gedächtnis, aber das Selbstverständliche geschieht nicht. 

Kurz danach wird von den heidnischen Matrosen erzählt, wie sie auf 
hoher See bei höchster Gefahr das tun, was sich in dieser Lage gehört: sie 
beten zu ihren Göttern und suchen das Schiff zu retten. - •Jona aber war in 
das Innere des Schiffes hinabgestiegen, hatte sich niedergelegt und war 
fest eingeschlafen" (1,5). 

Was hier entsteht, ist eine literarische Karikatur, das Bild eines •Anti- 
Propheten". Noch weiß man nicht, ob sie zum grimmig-sarkastischen Spott 
führen wird oder zum gütigen Lächeln. Doch schon hier ist das Geschick 
und die überlegene Kunst des Autors am Werk: Nicht nur was er zu sagen 
hat, spricht von der inneren Selbstentfremdung Israels, dem Festhalten am 
alten Glauben, der innerlich in seiner Weite und Größe nicht mehr gelebt 
wird - auch die Art und Weise, wie er das sagt, verfremdet die alten For- 
men: sie stoßen plötzlich wieder an und wecken. 

Ihren Höhepunkt findet unsere Erzählung - wie schon gesagt - im vier- 
ten Kapitel. Auch hier beginnt es mit einer Beschreibung des Jona, die den 
oben angeführten gleicht: Ninive hat Buße getan und der Herr führt das 
Unheil nicht aus, das er angedroht hat - welch ein Grund zur Freude! - 
•Jona aber verdroß dies sehr und er wurde zornig" (4, 1). Jetzt beginnt 
ein Zwiegespräch und eine Handlung zwischen Gott und Jona. Alles 
Vorausgehende ist auf diese Szene angelegt. Da sitzt ein mürrischer, gries- 
grämiger Prophet und schmollt. Er hat es ja längst gewußt: Bei diesem 
Gott ist man vor Überraschungen nie sicher! Was kann Gott mit einem 
solchen Propheten anfangen? Nun, er läßt ihm eine Rizinusstaude wach- 
sen, die ihm Schatten spendet, nicht mehr - und schon lacht der Prophet! 
Und dann kommt ein Wurm. Er sticht die Staude und mit dem Schatten 
ist es aus: Der Prophet schmollt wieder. Und Gott - lächelt über seinen 
Propheten und erträgt ihn, denn er wird ihm sein Werk mit den Men- 
schen und Tieren nicht zerstören. 

Die Verse des vierten Kapitels geben die Antwort auf die Frage, ob 
unser kleines Buch eine böse und beißende Satire ist auf den Starrsinn des 
Propheten (und Israels) oder eine Erzählung, die zwar von der Sache der 
Kritik nichts wegstreicht und es sich doch leisten kann zu lächeln. 

Die stilistischen Mittel, mit denen der Autor diese köstlich-komische 
Szene geschaffen hat, erinnern an einen Trickfilm: das sonderbar lakoni- 
sche •Entbieten" einer Rizinusstaude, des Wurms und des Wüstenwindes, 
die alle sofort da sind; niemand fragt: Woher? und: Geht das denn so 
schnell? Und dann die schelmisch-betrübte Notiz, daß zunächst der Wurm 



Medard Kehl 90 

die Staude •stach" und dann die Sonne den Jona. Zu alledem: Wie •rich- 
tig" Jona sich plötzlich verhält: Er freut sich und ärgert sich •sachgerecht", 
ganz prompt und ohne Überlegung. Nun ist nichts mehr von dem an ihm 
zu sehen, das ihn zu einem •Anti-Propheten" machte: Er tut wieder das 
Selbstverständliche! 

Wie ungewohnt ist dieses Bild von Gott, dem Heiligen Israels, der sei- 
nen Propheten mit lächelndem Humor in die Schule nimmt. Dieses Lächeln 
ist nicht so laut wie das Lachen dessen, •der auf dem Throne sitzt" (Ps 
2,4), aber sie sind einander nicht fremd. •Wenn wir diese Sprache des 
Glaubens wirklich erfaßten, uns vom Lachen Gottes anstecken ließen, dann 
wäre die frohe Botschaft wider die Angst auch als die frohe Botschaft vom 
Lachen Gottes auszurufen. Dann sollten wir uns zuallererst sagen lassen, 
daß Gott auch über uns lacht: über unsere Angst, zu kurz zu kommen, ge- 
rade auch in Sachen des christlichen Glaubens, in Sachen der Kirche nicht 
recht konkurrieren zu können mit den Mächten der Welt" (G. Ebeling). - 
Die Bibel sagt nicht, daß Jona am Schluß auch gelächelt hat, aber vielleicht 
hat er es doch geschafft. Dann wäre dieses Lächeln des Jona ein Zeichen 
für uns, den Gott des Jona zu bitten, auch uns dieses Lächeln zu schenken. 

Eucharistie und Auferstehung 

Zur Deutung der Ostererscheinungen beim Mahl 

Medard Kehl SJ, Frankfurt/Main 

Fragestellung 

Eucharistie ist ein Ostersakrament. Diese - vorläufig noch nicht viel besa- 
gende - Einsicht ist heute sowohl in der Exegese wie in der systematischen 
Theologie allgemein verbreitet. Die Frage ist, wie dieser Zusammenhang 
näher erklärt wird. Es gibt da viele Möglichkeiten: man kann ihn etwa 
vom •Paschamysterium" her deuten und dann die Eucharistiefeier als 
christlich •uminterpretiertes" Neues Pascha auffassen (vgl. Lk 22,15-18). 
Ein anderer Ausgangspunkt läßt sich von dem Ereignis der Mahlgemein- 
schaft mit Jesus als Vorwegnahme des endzeitlichen Mahles in der voll- 
endeten Gottesherrschaft her gewinnen (vgl. Mk 14,25; Apg 2,46 u. a.). 




