
Medard Kehl 90 

die Staude •stach" und dann die Sonne den Jona. Zu alledem: Wie •rich- 
tig" Jona sich plötzlich verhält: Er freut sich und ärgert sich •sachgerecht", 
ganz prompt und ohne Überlegung. Nun ist nichts mehr von dem an ihm 
zu sehen, das ihn zu einem •Anti-Propheten" machte: Er tut wieder das 
Selbstverständliche! 

Wie ungewohnt ist dieses Bild von Gott, dem Heiligen Israels, der sei- 
nen Propheten mit lächelndem Humor in die Schule nimmt. Dieses Lächeln 
ist nicht so laut wie das Lachen dessen, •der auf dem Throne sitzt" (Ps 
2,4), aber sie sind einander nicht fremd. •Wenn wir diese Sprache des 
Glaubens wirklich erfaßten, uns vom Lachen Gottes anstecken ließen, dann 
wäre die frohe Botschaft wider die Angst auch als die frohe Botschaft vom 
Lachen Gottes auszurufen. Dann sollten wir uns zuallererst sagen lassen, 
daß Gott auch über uns lacht: über unsere Angst, zu kurz zu kommen, ge- 
rade auch in Sachen des christlichen Glaubens, in Sachen der Kirche nicht 
recht konkurrieren zu können mit den Mächten der Welt" (G. Ebeling). - 
Die Bibel sagt nicht, daß Jona am Schluß auch gelächelt hat, aber vielleicht 
hat er es doch geschafft. Dann wäre dieses Lächeln des Jona ein Zeichen 
für uns, den Gott des Jona zu bitten, auch uns dieses Lächeln zu schenken. 

Eucharistie und Auferstehung 

Zur Deutung der Ostererscheinungen beim Mahl 

Medard Kehl SJ, Frankfurt/Main 

Fragestellung 

Eucharistie ist ein Ostersakrament. Diese - vorläufig noch nicht viel besa- 
gende - Einsicht ist heute sowohl in der Exegese wie in der systematischen 
Theologie allgemein verbreitet. Die Frage ist, wie dieser Zusammenhang 
näher erklärt wird. Es gibt da viele Möglichkeiten: man kann ihn etwa 
vom •Paschamysterium" her deuten und dann die Eucharistiefeier als 
christlich •uminterpretiertes" Neues Pascha auffassen (vgl. Lk 22,15-18). 
Ein anderer Ausgangspunkt läßt sich von dem Ereignis der Mahlgemein- 
schaft mit Jesus als Vorwegnahme des endzeitlichen Mahles in der voll- 
endeten Gottesherrschaft her gewinnen (vgl. Mk 14,25; Apg 2,46 u. a.). 



Eudiaristie und A uf er stehung 91 

Oder man betrachtet die Eucharistie als das repräsentierende Geschehen 
des •Neuen Bundes", der erst voll in Kraft tritt durch die •Neue Schöp- 
fung" der Auferstehung (vgl. 1 Kor 11, 25; Lk 22,19 f.; 2 Kor 5,17), oder 
- von der Kultopfertheologie her gesehen - durch die endgültige An- 
nahme des Bundesopfers Christi durch den Vater (vgl. Hbr), die man in 
der Auferstehung bzw. Erhöhung zu erkennen glaubt. Ein anderer An- 
knüpfungspunkt liegt in der paulinischen Leib-Christi-Theologie, wo 
arö|j.a XQKTTOU sowohl den eucharistischen wie auch den auferstandenen Leib 
des Herrn und von daher dann auch die Kirche bezeichnen kann. Wir wer- 
den weiter unten auf diesen letztgenannten Zusammenhang ausführlicher 
eingehen. Das Schwergewicht unserer Untersuchung wird aber auf einem 
anderen Bezugspunkt zwischen Ostern und Eucharistie liegen: auf den 
österlichen Mahlzeiten, die Cullmann nicht sehr glücklich •Erscheinungs- 
mahlzeiten" nennt (vor allem Lk 24,13 ff.; Jo 21,1 ff.; Apg 1,4; 10,41)1. 
Der Auferstandene erscheint nach dem Zeugnis der Jünger u. a. beim 
gemeinsamen Mahlhalten; und dieses Ereignis wird - wie wir sehen wer- 
den - z. T. in einer Terminologie ausgedrückt, die der eucharistisch-litur- 
gischen Tradition nahesteht. Bekräftigt wird diese Beobachtung durch den 
Brauch der ältesten Gemeinde, die Eucharistie am •ersten Wochentag" zu 
feiern (vgl. 1 Kor 16,2; Apg 20, 7; Justin, Dial. Tryph. 41,4), dem Tag 
also, der den ersten Christen von Anfang an als Tag der Auferstehung 
Jesu galt (vgl. die Berichte vom leeren Grab) und der darum bald, wohl 
im kleinasiatischen Raum, die christliche Bezeichnung •Herrentag" er- 
hielt2. Was hat es mit diesen •Erscheinungsmahlzeiten" auf sich? Genauer 
gefragt: Was hat die eucharistische Mahlgemeinschaft mit der Auferste- 
hung und den Erscheinungen des Auferstandenen zu tun? Welcher Art ist 
dieser Zusammenhang und in welchen Kategorien läßt er sich angemessen 
beschreiben? Eine Untersuchung der einschlägigen Texte und eine theolo- 
gische Reflexion über ihre Aussagen wird also etwas Licht werfen können 
sowohl auf den Charakter der Eucharistie wie auch auf den der •Erschei- 
nungen". 

Es geht uns hierbei nicht um eine traditionsgeschichtliche Untersuchung 
der Eucharistie- oder der Osterberichte des Neuen Testaments etwa der 
Art, wie sie durch Lietzmanns These vom doppelten Typus urchristlicher 
Eucharistiefeier in den letzten Jahrzehnten ausgelöst wurde8. Es dürfte 
inzwischen anerkannt sein, daß es diese strenge Unterscheidung nicht gibt 

1 Cullmann, Urchristentum und Gottesdienst, Zürich 1950, S. 18. 
1 Vgl. dazu W. Rohrdorf, Der Sonntag, Zürich 1962 (Abhandlungen zur Theologie des 
A. und N. Testamentes, 43). 
* H. Lietzmann, Messe und Herrenmahl, Bonn 1926 (Arbeiten zur Kirdhengeschidite, 8). 



Medard Kehl 92 

zwischen einem •Jerusalemer Typ", der - in jüdischer Tradition stehend - 
die Tischgemeinschaft mit dem irdischen Jesus fortsetzt (•Brotbrechen") 
und die Gegenwart des erhöhten Herrn in freudiger Stimmung erfahren 
läßt (•Maranatha"), und auf der anderen Seite einem •Paulinischen Typ", 
dem sog. •Herrenmahr (in Korinth und anderen paulinischen Gemein- 
den), das auf den Tod Jesu Bezug nimmt und somit das letzte Abendmahl 
als kultische Gedächtnisfeier wiederholt. Diese Theorie Lietzmanns hat 
u. a. Bultmann in radikalerer Form wieder aufgegriffen, wenn er den 
synoptisch-paulinischen Bericht vom Abendmahl eine •ätiologische Kult- 
legende" hellenistischen Ursprungs nennt4. Diese Redeweise von der ätio- 
logischen Kultlegende hat sich zwar heute bei vielen Exegeten eingebür- 
gert, aber meist will sie als rein formgeschichtlicher Terminus ohne Beur- 
teilung der historischen Fragen verstanden sein. Wie dem auch sei, heute 
kann die scharfe Unterscheidung Lietzmanns und seiner Gefolgsleute als 
überholt betrachtet werden. Es wird wohl aber so sein, wie F. Hahn sagt: 
•Zwar ist nicht damit zu rechnen, daß die Abendmahlsfeier sofort eine 
feste und einheitliche Gestalt gewonnen hat, dagegen sprechen allein schon 
die Abweichungen in den vorhandenen Einsetzungsberichten, wohl aber 
kann angenommen werden, daß mehrere zunächst unausgeglichene Motive 
und Komponenten in Verbindung mit ein und derselben Feier standen, 
daher auch relativ früh zusammengewachsen sind. Bei aller Verschieden- 
heit im einzelnen lassen die Einsetzungsberichte den einheitlichen Ur- 
sprung klar erkennen, nachträglich jedoch haben sich verschiedene Tradi- 
tionsstränge aufgrund unabhängiger Weiterentwicklung ergeben"5. Man 
wird also bei der Erklärung der urchristlichen Eucharistiefeier auf ihre drei 
Wurzeln zurückgreifen müssen, die sehr eng miteinander zusammenhän- 
gen: auf das letzte Abendmahl, auf seine •Vorgeschichte" in den Mahl- 
gemeinschaften des irdischen Jesus und auf seine •Nachgeschichte" in den 
österlichen Mahlfeiern. Wenn wir also in unserer Untersuchung von 
Eucharistiefeier sprechen, dann meinen wir damit im allgemeinen die eine 
eucharistische Mahlfeier der Urkirche, die von den obengenannten Wur- 
zeln herkommt und deren Gestaltwerdung H. Schürmann überzeugend 
dargestellt hata. Es geht uns hier vor allem um ein tieferes theologisches 
Verständnis der •Erscheinungen" des Auferstandenen beim gemeinsamen 
Mahl nach Ostern, aus dem sich allmählich die Eucharistiefeier der Ur- 
kirche entwickelt hat. Was also die Traditionsgeschichte der Abendmahls- 

4 Vgl. Bultmann, Geschichte der synoptischen Tradition, 6. Aufl. S. 285 ff. 
5 F. Hahn, Die alttestamentlichen Motive in der urchristlichen Abendmahlsüberlieferung, 
in: Evg. Theol. 27 (1967) S. 339. 
* H. Schümann, Die Gestalt der urchristlichen Eucharistiefeier, in: MüThZ 6, 1955  S. 
107-131. 



Eucharistie und Auferstehung 93 

berichte im engeren Sinn angeht, so setzt unsere Untersuchung die Ergeb- 

nisse von H. Schürmann7 als erwiesen voraus, zu denen u. a. auch 

W. Marxsen in seinen frühen Jahren8 und F. Hahn9 (mit Einschränkun- 

gen) - trotz J. Jeremias10 - gekommen sind. 

I. Hermeneutische Vorüberlegungen 

Viele theologische Arbeiten beginnen heute mit einer ausführlichen Darbietung 
und Exegese des •Schriftbefundes" über das jeweilige Thema. Daran schließt sich 
dann noch - wenn überhaupt - eine Art theologischer Reflexion an, in der die 
Schriftaussagen in ihrer Relevanz für die systematische Theologie und für die 
Verkündigung weiter durchdacht und als mögliche Antwort auf eine heutige Pro- 
blematik aktualisiert werden. So weit, so gut. Die Heilige Schrift ist wohl die 
•qualifizierte Zeugin des Evangeliums" (W. Kasper), weil sie Zeugin des •An- 
fangs in der Fülle" (J. A. Möhler) ist, d. h. weil in ihr das Zeugnis des norma- 
tiven apostolischen Anfangs der Kirche bewahrt ist11. Deswegen bleibt sie für alle 
Zeiten die entscheidende Richtschnur, der •Kanon" jeder Theologie und Verkün- 
digung des Evangeliums. Diese Einsicht in die Funktion der Schrift darf jedoch 
nicht als Vorwand für eine gewisse methodische Kurzschlüssigkeit in der Theolo- 
gie benutzt werden. Und es ist eine Täuschung, zu meinen, man könne erst einmal 
eine •saubere", historisch-kritische Exegese (das heißt praktisch eine •allgemein- 
gültige" Exegese) treiben und im Anschluß an sie eine gerade heute aktuelle 
systematische Reflexion anstellen. Hier sollte man von den hermeneutischen 
Überlegungen H. G. Gadamers einiges lernen12. 

Von der Heideggerschen Erkenntnis des innerlich notwendigen •hermeneuti- 
schen Zirkels" ausgehend, trifft Gadamer zwei m. E. für das Verstehen von Ge- 
schichte und geschichtlichen Zeugnissen entscheidende Bestimmungen. Die eine 
nennt er •Vorgriff der Vollkommenheit" •. Damit meint er - kurz gesagt - die 

' Der Pasdiamahlbericht Lk 22,15-18, Münster 1953 (NTA XIX, 5); Der Einsetzungsbe- 
richt Lk 22,19-20, Münster 1955 (NTA XX, 4); Jesu Abschiedsrede Lk 22,21-38, Mün- 
ster 1956 (NTA XX, 5); Der Abendmahlsbericht Lk 22, 7-38, Paderborn 1955; Die An- 
fänge der christlichen Osterfeier, in: ThQSchr 131 (1951) 414-425; Die Gestalt der ur- 
christlichen Eucharistiefeier a. a. 0.; Die Eucharistie als Repräsentation und Applikation 
des Heilsgeschehens nach Joh 6,53-58, in TThZ 68 (1959), 30-45; 108-118; Joh 6,51c- 
ein Schlüssel zur großen johanneischen Brotrede, in: BZ (NF) 1958, 244-262. 
8 W. Marxsen, Der Ursprung des Abendmahls, in: Ev. Theologie 12 (1952/53) 293-303. 
In seinem späteren Schriftchen: Das Abendmahl als christologisches Problem, Gütersloh 
1963, hält er zwar noch die Priorität des Lk/Pl-Traditionsstranges, hält sie aber auch für 
eine »ätiolog. Kultlegende«, die so nicht auf Jesus zurückzuführen ist. 
' F. Hahn, Die alttestamentlichen Motive in der christlichen Abendmahlsüberlieferung, 
a. a. 0. 
10 J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, Göttingen I960*. 
11 W. Kasper, Dogma unter dem Wort Gottes, Mainz 1965, S. 110 ff. 
12 H. G. Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen 1965*. 
18 Ebd. 277 ff. 



Medard Kehl 94 

Erwartung, mit der wir stets an einen Text herantreten, nämlich daß er einen 
Sinn, eine irgendwie •vollkommene Einheit von Sinn" enthält. Und zwar einen 
Sinn, der auch uns verständlich ist, weil wir in einer Gemeinsamkeit mit der ge- 
meinten Sache stehen. Diese Gemeinsamkeit wird uns vermittelt - wenn auch not- 
wendig gebrochen und •verfremdet" - durch das Stehen in einer gemeinsamen 
Tradition oder - universal bzw. ontologisch gewendet - durch die Sprachlichkeit 
des Menschen. 

Diese Sinn-erwartung wird inhaltlich bestimmt durch den •Horizont" - der 
zweite für uns bedeutsame Begriff -, das heißt durch die jeweilige geschichtliche 
Fragesituation, die der Leser innerhalb der •Wirkungsgeschichte" eines Textes 
einnimmt. Dieser •Horizont" setzt sich konkret zusammen aus den •Vorurteilen" 
bzw. den •Vorverständnissen", die ich notwendig von der gemeinten Sache habe, 
und die ich aus meiner geschichtlichen Stellung (mit all ihren philosophischen, 
theologischen, geisteswissenschaftlichen, politischen, soziologischen, kulturellen 
usw. Implikationen) innerhalb der Geschichte der Überlieferung beziehe. Dieser 
•Horizont" ist nun, wenn er wirklich etwas Fremdes •verstehen" will, nicht starr 
und gewaltsam nivellierend, sondern beweglich, in ständiger Umbildung und 
Korrektur durch die Sache selbst begriffen. Geschichtliches Verstehen ist somit 
•Verschmelzung der Horizonte" (S. 289), nämlich meines gegenwärtigen mit dem 
im Text begegnenden vergangenen Horizont. 

Auf unsere Frage angewandt, haben diese Überlegungen einige Bedeutung. 
Wenn wir die Texte der Schrift lesen, die von der Auferstehung Jesu, von den 
Erscheinungen des Auferstandenen, von der Eucharistie sprechen, dann stehen 
wir dabei mit unserem Fragen und Verstehen in einem ganz bestimmten Ver- 
ständnishorizont, der sicher nicht der der Schrift ist. Was z. B. Leib bedeutet, oder 
was Tod und Auferstehung, was •Erscheinung" des Auferstandenen, was •Gegen- 
wart" des Erhöhten in der urkirchlichen Eucharistiefeier, was Eucharistie über- 
haupt bedeuten, das ist für uns entscheidend bestimmt sowohl von unseren heuti- 
gen anthropologischen Erkenntnissen wie auch von der langen Überlieferungs- 
geschichte der normativen Schriftinterpretation in der Kirche. Insofern sind Philo- 
sophie und Dogmatik durchaus legitime, ja unentbehrliche •Auslegungshilfen" 
(W. Kasper) für die Schrift. Jedoch gerade dieser Horizont unserer Vorverständ- 
nisse ist •kein Fixum, vor dem es nur Unterwerfung gäbe"14. Unser theologisches 
Vorverständnis, das uns heute die Schrift neu und besser zu verstehen helfen soll, 
liest keineswegs willkürlich in •aktualisierender Anbiederung" (Gadamer) das 
in die Schrift hinein, was es dort finden will. Nein, es soll sich selbst von der 
Schrift her und ihrem Verständnis-Horizont, der sich ja einigermaßen mit histo- 
risch-kritischen Methoden eruieren und damit •wissen" (aber noch lange nicht 
•verstehen"!) läßt, stets in Bewegung bringen, in Frage stellen, korrigieren oder 
bestätigen lassen. Wenn sich in diesem Verstehensprozeß am Ende ein Entwurf 
einer Sinneinheit herausstellen wird, der das Ganze des überlieferten Textes in 
seiner Wahrheit als für uns sinn-voll verstehen läßt, dann haben wir das gelei- 
stet, was uns heute an Auslegung möglich ist. 

14 W. Kasper, Dogma unter dem Wort Gottes, a. a. O. S. 120. 



Eucharistie und Auferstehung 95 

Diese Überlegung rechtfertigt wohl unser weiteres methodisches Vorgehen: 
Wir werden zunächst in hermeneutischer Redlichkeit unser theologisches Vor- 
verständnis von Auferstehung, Eucharistie usw. darstellen, um damit - in reflek- 
tierter Ausdrücklichkeit - an die Texte der Schrift heranzutreten und sie auszule- 
gen. Es soll uns auf eine •Spur" weisen, auf der wir die Texte •besser", das heißt 
in ihrer für uns heute gültigen Wahrheit •verstehen" können (was über jede 
bloße Information über die •Meinung" bzw. das •Verständnis" des damaligen 
Verfassers zweifellos weit hinausgeht). 

II. Das theologische Vorverständnis 

Eine Form heutigen theologischen Verständnisses von •Auferstehung" versucht, 
die biblische Anthropologie mit einer neuzeitlichen personalistischen Anthropo- 
logie zu vermitteln. 

1. Vorbereitende theologische Aussagen über den Tod des Menschen 

Wir skizzieren zunächst kurz einen Gedanken K. Rahners über den Tod, der uns 
für unsere Frage wichtig zu sein scheint15. Der menschliche Tod bietet einerseits 
die Erfahrung der äußersten Ohnmacht, des völligen Ausgeliefertseins an ein von 
außen kommendes Widerfahrnis - anderseits geschieht gerade in dieser Erfah- 
rung die Vollendung menschlicher Freiheit. Denn wenn der Mensch nicht völlig 
passiv wie ein Tier verendet und wenn mit dem Tod nicht einfach alles aus ist 
(was uns die biblischen Verheißungen anzunehmen verbieten), wenn der Tod also 
wirklich das geschichtliche Ende einer menschlichen Person ist, dann kann der 
Mensch diese Erfahrung des Verfügtseins annehmen oder ablehnen; er kann sie 
zu einem freien Ja machen gegenüber dem verfügenden Gott oder zu einem letz- 
ten Ausdruck seiner Selbstbehauptung, die sich Gott versagt. Er kann dies Ge- 
schehen an ihm zur letzten Tat seines Gehorsams und seiner geschöpf lichen Demut 
Gott gegenüber machen und so sein ganzes Leben (weil hier das Ganze seines 
Lebens unwiderruflich und endgültig •auf dem Spiel steht") in diese •Grund- 
entscheidung" integrieren - was natürlich nicht unbedingt im Augenblick des 
biologischen Todes geschehen muß, ja meistens da nicht geschieht; dort vollzieht 
sich die notwendige leibhaftige •Ratifizierung" und Einlösung dieser Entschei- 
dung. Das demütige Ja zu dieser totalen Verfügung Gottes, das der Mensch als 
Geschöpf umfassend eben nur gegenüber (nicht erst •in") seinem Tod vollziehen 
kann, bringt damit das ganze Tun des Menschen in seinem Leben zur •Voll- 
endung". Das heißt: im so angenommenen Tod wird das •end-gültig", und zwar 
unwiderruflich und unüberholbar, was der Mensch als Person ist, zu dem er sich 
in Gnade und Freiheit gemacht hat. Diese End-gültigkeit der Person bleibt im 
menschlichen Tod jedoch grundsätzlich •verhüllt"; das heißt die Ohnmacht, die 

« K. Rahner, Zur Theologie des Todes, Freiburg 19634; ders.: Art. •Tod" im LThK 10, 
Sp 221-226. 



Medard Kehl 96 

dem Tod gleichwesentlich wie die Freiheit zugehört, läßt den Menschen nie wis- 
sen, ob seine endgültig gewordene Entscheidung wirklich ein ganzes Ja seiner 
Liebe oder ein überdecktes, nicht eingestandenes Nein seines Egoismus Gott und 
den Menschen gegenüber war. 

2. Zum theologischen Verständnis von: 

a) Tod und Auferstehung Jesu 

In der Theologie ist die Auffassung heute verbreitet, Tod und Auferstehung 
Jesu als zwei •Phasen" eines einzigen, innerlich zusammengehörigen Geschehens 
zu begreifen16. Von unseren Überlegungen über den menschlichen Tod her wird 
das verständlich. Jesu innerste Wirklichkeit war sein Dasein •für die Vielen", 
und das bis zum •äußersten", bis zum Tod •für" seine Freunde. Diese seine Liebe 
zu uns bestand nun konkret in seinem Gehorsam, in seiner Liebe zum Vater: Er 
liebte uns, indem er als Mensch sich selbst ganz für Gott entschied und sich ganz 
in seine Verfügung gab. Wir standen in der Sünde (als dem widergöttlichen 
Machtbereich) der Selbstüberhebung, der Ablehnung, des Hasses Gott gegenüber 
und deswegen im •Tod". Jesus hat in seiner Liebe zu uns diese Sünde, diesen 
Haß und damit auch diesen •Tod" als Machtbereich der Sünde ganz, bis zur Voll- 
endung überwunden; denn er hat sich in seinem Leben und in seinem Tod ganz 
der Verfügung Gottes anheimgestellt, er hat ganz den Willen und damit auch die 
Liebe und damit das Leben Gottes in sich aufgenommen, in sich gleichsam •ein- 
strömen" lassen, in sich als Menschen und damit in das Gesamt der menschlichen 
Wirklichkeit. Weil er in seiner menschlichen Freiheit seine ganze Person dem 
Geheimnis des Willens und Erbarmens Gottes anheimgegeben hat (sein Tod), 
darum ist von da an die menschliche Wirklichkeit und ihre Geschichte als ganze 
•grundlegend" in die Verfügung der Liebe Gottes, das heißt in sein Leben ein- 
gegangen. Diese •erlösende" Tat Christi ist in seinem Tod end-gültig, für •alle 
Zeit" gültig geworden; er ist in Ewigkeit das •Für-die-Vielen"-Dasein; er ist die 
in seinem Leben und Sterben frei getätigte Hingabe an die Menschen im Gehor- 
sam zum Vater. Und das ist zugleich die •Auferstehung Jesu". Sie ist nicht eine 
an den •verdienstvollen" Tod Jesu angehängte •Belohnung" durch den Vater, 
eine neue Episode, die der vorigen einfach nachfolgt. Nein, die •Auferstehung 
Christi ist nicht ein anderes Ereignis nach seinem Leiden und nach seinem Tod, 
sondern - bei aller zeitlichen Erstrecktheit, die ein inneres Moment auch an der 
einheitlichsten und unauflösbarsten Tat eines raumzeitlichen Menschen ist - die 
Erscheinung dessen, was im Tod Jesu geschehen ist: die getane und erlittene 
Übergabe der ganzen Wirklichkeit des einen leibhaftigen Menschen an das Ge- 
heimnis des erbarmend liebenden Gottes durch die gesammelte, über das ganze 

u Dazu •exemplarisch'': K. Rahner, Dogmatische Fragen zur Osterfrömmigkeit, in: 
Schriften z. Th. IV, 157-172; ders.: Auferstehung Christi, LThK 1, Sp. 1038-41; vgl. 
auch K. Barth, Kirchl. Dogmatik IV, 2, S. 136 ff; 156 ff; H. U. von Balthasar, Mysterium 
Paschale, in: Mysterium Salutis III, Z, S. 133-319 (auch separat erschienen: Theologie 
der drei Tage, Einsiedeln 1969). Dieser Beitrag konnte nicht mehr eingesehen werden. 



Eucharistie und Auferstehung 97 

Leben und das ganze Dasein verfügende Freiheit Christi. Karfreitag und Ostern 
können dann als zwei wesentlich aufeinander bezogene Aspekte eines streng ein- 
heitlichen Ereignisses des Daseins Christi erscheinen"17. Jesus ist auferstanden 
heißt dann: Er ist als Mensch, der die Liebe und den Willen Gottes - die ja das 
Leben Gottes selbst sind! - ganz angenommen hat, end-gültig und •für die Vie- 
len" grundlegend in dieses Leben Gottes eingegangen (vgl. 2 Kor 13, 4; Rom 6, 9), 
in die •Herrlichkeit des Vaters". 

Aber - so könnte man fragen - wird in dieser Deutung die leibliche Auferste- 
hung Jesu nicht doch zu stark auf den •personalen Kern" reduziert? Wie kann 
man der Gefahr einer unbiblischen Spiritualisierung entgehen? Nun, zunächst ist 
festzuhalten, daß auch im Zusammenhang der Auferstehung •Leib" im biblischen 
Sprachgebrauch nicht einfach im Gegensatz zu •Seele" steht, etwa als eine körper- 
lich-materielle •Gegensubstanz"18. Die •Auferstehung von den Toten" betrifft 
den ganzen Menschen, ihn selbst in seiner leibhaftigen Personalität; davon zeu- 
gen sowohl die evangelischen Erscheinungsberichte wie auch Paulus, besonders im 
15. Kapitel des 1. Korintherbriefes. Von einer theologischen Anthropologie her19 

ließe sich die leibliche Komponente der Auferstehung vielleicht so erklären, daß 
die wesentlich menschlichen Funktionen des Leibes (so z. B. unersetzliches •Me- 
dium" jeder mitmenschlichen Kommunikation zu sein, die auf Gemeinschaft zielt, 
wie auch jedes geschichtlichen •Wirkens" in der Welt, das auf ein •Werk" als 
sichtbaren Ausdruck und bleibendes Ergebnis hinzielt) samt ihren Objektivatio- 
nen (die eben als solche zum Menschen gehören) notwendig mit in die personale 
Endgültigkeit und Ewigkeit des Menschen eingehen. Das bedeutet, daß •Auf- 
erstehung von den Toten" notwendig auch ein •soziales" und ein •kosmologi- 
sches" Geschehen ist, das nicht einfach eine private Seligkeit einer autarken 
•Seele" meint, sondern eine Vollendung menschlicher Gemeinschaft und mensch- 
licher Weltgestaltung miteinschließt (vgl. 1 Kor 15, 23; Rom 8,19-23). Und diese 
Vollendung besteht darin, daß der Mensch mit all seinen Gemeinschafts- und 
Weltbezügen und ihren Objektivationen in das •Leben Gottes" aufersteht, daß 
gerade in diesen seinen Bezügen die schöpferische, von jeder Verschlossenheit und 
Vergeblichkeit befreiende Macht der Liebe Gottes zum Ausdruck kommt, so sehr, 
daß sie allein, eben das lebenschaffende •Pneuma" Gottes, und nicht mehr das 
sünden- und todverfallene •Fleisch" des Menschen die alles durchformende und 
gestaltende Kraft der ganzen menschlichen Wirklichkeit sein wird. 

So wenig wir uns das konkret vorstellen können, so scheint es doch der Sinn 
des Ausdrucks ocoua Jtvevuatixov 1 Kor 15, 44 ff. und auch der eigenartigen Dia- 
lektik der evangelischen Erscheinungsberichte zu sein, die ständig zwischen einem 
•Spiritualismus" und einem •massiven Realismus" schwanken, ohne daß es mög- 

17 Rahner, Dogmat. Fragen zur Osterfrömmigkeit, S. 165 f. 
18 J. Schmid, Art. •Leib" im LThK 6, Sp 899-902; E. Schweizer, Art oöjia im ThW VII S. 
1024-91; vgl. Ratzinger, Einführung in das Christentum, S. 297 ff. 
10 Vgl. K. Rahner, Geist in Welt, München 19572; J. B. Metz, Art. •Leib" im LThK 6, Sp 
902-05; J. Splett, Art. •Leib, Leib-Seele-Verhältnis" in: Sacr. Mundi III, Sp 213-219 
(dort weitere Literaturhinweise.) 



Medard Kehl 98 

lieh wäre, diesen Widerspruch einseitig oder harmonisierend aufzulösen. Die 
leibliche Auferstehung Jesu ist Grund und Beginn dieser Vollendung (vgl. 1 Kor 
15, 20): Seine im Tod geschehene Hingabe •für die Vielen" ist durch die schöp- 
ferische Lebensmacht Gottes [irvEV\ia), der sich Jesus total anheimgab und öff- 
nete, aus ihrer geschichtlichen Begrenztheit und Einmaligkeit zu einer universalen, 
alle Menschen und Zeiten und Räume umfassenden Gültigkeit (•ein für allemal") 
befreit worden. Er ist die endgültig-bleibende und unbegrenzt umfassende Hin- 
gabe •für die Vielen", die als solche selbst erst vollendet sein kann in der univer- 
salen Vollendung dieser •Vielen" (vgl. 1 Kor 15, 20: Erstlingsfrucht der Ent- 
schlafenen) und ihrer Welt, wenn sich einmal Gottes Wille und Gottes Liebe, 
also sein Leben so •durchgesetzt" haben, daß wirklich •Gott alles in allem" ist 
(1 Kor 15, 28). Die Auferstehung Jesu impliziert als leibliche Auferstehung die 
•Neue Schöpfung" der Welt, die •Neue Stadt", den •Neuen Himmel und die 
Neue Erde". Mit diesen Bildern umschreibt die Schrift, daß die Auferstehung 
Jesu auch ein •soziales" und •kosmologisches", eben ein •leibhaftiges" Geschehen 
ist, das den ganzen Menschen Jesus mit seiner Geschichte und seinem •Werk" 
(in seiner universell gültigen Solidarität mit allen Manschen) betrifft und des- 
wegen seine Brüder, die Menschen mit ihrer Geschichte und der Welt als ihrem 
•Werk", in die Vollendung der •Neuen Schöpfung" einbezieht. Von daher haben 
auch erst Kirche und Sakramente als innerweltliche Darstellung dieses Geschehens 
ihren Sinn und ihre Notwendigkeit. 

Durch diese Deutung wird keineswegs geleugnet, daß die Auferstehung Jesu 
primär die Tat Gottes ist, des Gottes, der •die Toten lebendig macht und das, 
was nicht ist, ins Dasein ruft" (Rom 4,17). Auferstehung Jesu ist nach dem Zeug- 
nis des Neuen Testaments und der ganzen weiteren christlichen Überlieferung 
vor allem •Auferweckung" durch Gott; es ist die neue Schöpfungstat Gottes, die 
Mitte seiner heilsgeschichtlichen •Großtaten" (Apg 2, 11). •Der Jesus von den 
Toten auferweckt hat" - das wird gleichsam zu einem •Ehrennamen" Gottes 
(Schniewind) im Neuen Testament20. Dabei ist nicht an einen Rückruf ins irdische 
Leben gedacht (vgl. Apg 2,31; 13,34); die Auferweckung wird vielmehr verkün- 
det als •Aufgang des toten Jesus Christus in die Lebensmacht Gottes"21. Wie 
aber geht das zusammen mit der oben dargelegten Theorie von der Auferstehung 
als in Erscheinung-Treten des Todesgeschehens Jesu? Nun, die Auferweckung 
Jesu durch Gott ist ja gerade nicht ein einfaches Wiederbeleben eines Leichnams, 
also eine Aktion Gottes an einem toten, passiven Ding; nein, sie ist Tat Gottes 
an einer gestorbenen Person, und sie kann deswegen auch nur personal vollzogen 
werden, das heißt nicht unter Ausschaltung, sondern gerade unter Einbeziehung 
der (vollendeten) menschlichen Freiheit. Das ist ja das Wesen göttlicher Schöpfer- 
kraft und darin der göttlichen Heilsordnung: daß sie den Menschen zur eigen- 
ständigen Wirklichkeit freigibt. Die •Priorität" göttlichen Handelns bleibt dabei 
insofern immer gewahrt, als des Menschen Leistung vor allem im freien •Gesche- 
hen-Lassen" des Willens Gottes an sich besteht, im Sich-lieben-Lassen von der 

20 Schlier, Über die Auferstehung Jesu Christi, Einsiedeln 1968. 
21 Ebd. S. 26. 



Eucharistie und Auferstehung 99 

Liebe Gottes. Und dieses •Sich-Einlassen auf die Verfügung Gottes" (Rahner) 
erreicht gerade im demütigen Übernehmen des Todes seinen äußersten Höhe- 
punkt: Hier ist des Menschen höchste •Passivität" gefordert und darin seine 
höchste •Aktivität" vor Gott gelungen. Und deswegen zeigt sich hier auch Gott 
in seiner höchsten Aktivität als der Schöpfer, •der die Toten lebendig macht und 
das, was noch nicht ist, ins Dasein ruft": Das völlige Sich-Überantworten des 
Menschen an die Verfügungsmacht seines Schöpfers ist das Leben, das dieser 
Schöpfer seinem Geschöpf schenkt, ist die Herrlichkeit des Weizenkornes, das in 
die Erde fällt und viel Frucht bringt. Daß dieses Leben und diese Herrlichkeit 
in •Erscheinung" tritt, das heißt in die Erfahrung des Menschen (vor allem des 
•Betroffenen" selbst und anderer) eintritt, und zwar anders (•verklärt") als vor- 
her im Leben und Sterben, ist etwas •Neues". Aber das nicht als etwas inhaltlich 
neu zu dem Geschehen Dazukommendes, sondern eher ein •die-Augen-geöffnet- 
Bekommen" für die eigentliche •Tiefendimension" des Geschehens, ein Offen- 
baren der wirklichen (im Tod verborgenen und nur erhofften) Herrlichkeit der 
Liebe und ihrer letzten Hingabe. Daß es diese •Tiefendimension" der Liebe gibt 
und daß sie einmal offenbar wird, das ist zweifellos ein unableitbares Geschenk 
Gottes, so unableitbar wie die Tatsache, daß es Gott überhaupt gibt und daß er 
die Liebe ist und daß er die Menschen in seine Geschichte der Liebe einbezogen 
hat und dadurch die menschliche Liebe Partizipation seiner eigenen Liebe, das 
heißt seines eigenen Wesens und seiner eigenen Herrlichkeit sein läßt. 

b) Gegenwart des Auferstandenen in der Eucharistie 

Von diesen Überlegungen aus lassen sich nun auch leicht die neueren Versuche 
verstehen, die Gegenwart Christi in der Eucharistie zu erklären22. Christus hat 
im Abendmahl die Gaben von Brot und Wein zu reinen Zeichen seiner Anwesen- 
heit in der Geschichte erklärt; in ihnen ist die Gabe seines am Kreuz hingegebenen 
Leibes zu allen Zeiten •gegenwärtig". Diese Gegenwart Christi ist real. Das 
heißt nicht einfach •lokal", so wie ein Gegenstand räumlich •vorhanden" ist. Es 
meint eine personale Gegenwart, das heißt so wie eine Person für Personen da 
ist: also in der •Gestalt des gegenseitigen Sich-Hingebens und Füreinander- 
Wirkens von Gott und Menschen"** Christus ist da in seiner ganzen Person, das 
heißt er selbst in seiner •durch das Kreuz hindurchgegangenen Liebe, in der er 
sich selbst (die •Substanz" seiner selbst): sein von Tod und Auf erstehung geprägtes 
Du als heilschaffende Wirklichkeit uns gewährt"2«. Es ist der auferstandene Herr, 
der sich mit seiner ganzen Geschichte uns anbietet, der sich in seinem •Für die vie- 

22 Vgl. K. Rahner, Die Gegenwart Christi im Sakrament des Herrenmahles, in: Schriften 
z. Th. IV S. 357 ff.; E. Sdiillebeeckx, Die Eudiaristisdie Gegenwart, Düsseldorf 1967; 0. 
Semmelroth, Eudiaristisdie Wandlung, Reihe Entscheidung 58, Kevelaer 1968; Powers, 
Eucharistie in neuer Sicht, Herder 1968. 
28 Semmelroth, Eudiaristisdie Wandlung, a. a. 0., S. 24. 
24 Ratzinger, Das Problem der Transsubstantiation und die Frage nach dem Sinn der 
Eucharistie, in ThQSchr 147 (1967) S. 154. 



Medard Kehl 100 

len" den Menschen gewährt. Eucharistie bezieht sich auf dieses heilsgeschicht- 
liche Handeln Gottes mit den Menschen. Im Abendmahl als einem •Tat- und 
Realgedächtnis" (H. Schürmann) der äußersten Hingabe Jesu in seinem Tod wird 
dieses Ereignis des Kreuzes in seiner jetzigen, das heißt in seiner end-gültigen, 
bleibenden Wirklichkeit als Auferstehung des Gekreuzigten für uns immer neue 
•leibhaftige" Gegenwart. Eucharistie ist wirklich •Ostersakrament"; das heißt 
jetzt: sie ist das geschichtlich manifeste und wirkende Zeichen der bleibenden 
Anwesenheit Christi, des Gekreuzigten und Auferstandenen als des uns end- 
gültig Liebenden und für uns Daseienden. 

Von hier aus ist es nicht mehr weit zum paulinischen Verständnis der Kirche 
als •Leib Christi"25. Indem sich Christus in seinem Kreuzes- und Auferstehungs- 
leib den Menschen darbietet, gibt er ihnen teil an seiner Liebe und Hingabe •für 
die vielen". Das, was er im Abendmahlssaal als neues Gebot seinen Jüngern ge- 
geben hat: •Liebet einander so, wie ich euch geliebt habe", das gibt er im glei- 
chen Abendmahl - im Zeichen des Brotes und Weines - auch als neue Gabe. Es 
ist Teil-Gabe an seinem Kreuzes- und Auf erstehungsleib, an diesem Ereignis der 
•Liebe bis zur Vollendung"26. Dadurch werden die Vielen •ein Leib" (1 Kor 
10, 17), Leib Christi, des Gekreuzigten und Auferstandenen. Christus nimmt uns 
durch diese Teilgabe (Koinonia) in seinen •Leib" der Auferstehung hinein (vgl. 
1 Kor 6, 17); besser: sein Kreuzes- und Auferstehungsleib setzt sich in der Ge- 
schichte fort in der Gemeinschaft derer, die diesen seinen Leib im Abendmahl 
empfangen. Die Kirche wird so der innerweltlich erfahrbare Ausdruck dafür, daß 
Jesus •leiblich" auferstanden ist; denn in ihrem (vor allem sakramentalen) Tun 
läßt sie die Hingabe Christi für die Welt immer neu geschichtliche Gegenwart 
werden und zeigt darin zugleich die in der Auferstehung Jesu schon begonnene 
Vollendung der Welt durch das Leben Gottes •zeichenhaft" an. Als innerwelt- 
lich anwesende und diese Welt als ganze verwandelnde Gestalt der Liebe des ge- 
kreuzigten und •leiblich" auferstandenen Christus wird sie im eigentlichen Sinn 
•Leib Christi"«. 

Zusammenfassend läßt sich wohl sagen, daß in diesen Ausführungen deutlich 
wurde, wie eng die heutige Theologie das Verhältnis von Tod, Auferstehung und 
Eucharistie/Kirche sieht. Sie kann sich dabei mit Recht auf die Schrift berufen, vor 
allem auf die johanneische Theologie der Verherrlichung und die paulinische 
Theologie vom Leib Christi (acoua XQIOTOö) bzw. vom Geist-Leib (amua 
nv£V]ia.T\,Y.6v)- Die Frage ist nun: Kann uns dieser •Verständnishorizont" helfen, 
die Texte im Neuen Testament, die - allgemein gesprochen - von Mahlzeiten mit 
dem Auferstandenen sprechen, tiefer zu verstehen? 

25 Vgl. Schweizer, Art a&\ia im ThW NT VII, S. 1065; H. Schlier, Art. •Leib Christi" im 
LThK 6, Sp 907-910. In diesen ausgezeichneten Artikeln findet man die ganze einschlä- 
gige Literatur. 
26 Vgl. Joh 13,1. 
27 Dazu Schweizer, aü>\ia, ThWNT VII, S. 1064 ff 



Eucharistie und Auferstehung 101 

III. Auslegung der neutestamentlidien Texte 

Vorbemerkungen: 

a) Wir beschränken uns hier auf solche Texte, die von •Erscheinungen" des 
Auferstandenen im Zusammenhang mit einer Mahlzeit handeln. Es läßt 
sich also von dieser recht schmalen exegetischen Basis her (die zudem fast 
ausschließlich der lukanischen oder johanneischen Tradition angehört) 
keine allgemeine und umfassende Aussage über die •Erscheinungen" des 
Auferstandenen machen. Es soll nur an dieser einen bestimmten Form der 
überlieferten Ostererscheinungen gezeigt werden, in welche Richtung eine 
Interpretation dieser und anderer Erscheinungen vielleicht gehen könnte 
(wenn auch eine einheitliche Deutung aller Erscheinungen bei der großen 
Verschiedenheit der Texte und bei der inneren Dialektik der Auferste- 
hungswirklichkeit selbst schlechterdings nicht möglich scheint). Deswegen 
werden wir im Rahmen dieser Untersuchung vieles offen lassen müssen. 

b) Die Texte, auf die wir eingehen werden, sprechen mit Ausnahme von 
Lk 24,13 ff. nicht ausdrücklich von der Eucharistie, sondern höchstens von 
einem gemeinsamen Essen. Es finden sich meist nur ein paar Hinweise, 
die einen Zusammenhang mit der liturgischen Praxis oder der Theo- 
logie der Eucharistie in der Urkirche vermuten lassen. Dennoch kann eine 
Reflexion auf den Zusammenhang von Erscheinungen und nachöster- 
lichen Mahlzeiten, die ja zweifelsohne eine Wurzel der sich allmählich 
entwickelnden eigentlichen Eucharistiefeier der Urkirche waren, m. E. 
einiges Licht auf den Charakter der Erscheinungen werfen. Wenn wir 
diesem Zusammenhang nachgehen, stellen wir damit gleichsam historische 
und theologische •Querfragen" zur eigentlichen Aussageabsicht der Ver- 
fasser. Aber solche •Querfragen" gewähren oft mehr Einsicht in das er- 
zählte Geschehen als ein einfaches Feststellen der Aussageabsicht der Ver- 
fasser, die ja - gerade in den Ostererzählungen - sehr stark durch ganz 
bestimmte Fragesituationen und Anliegen der Gemeinden geformt und 
entwickelt worden ist. So stützt sich unsere Interpretation keineswegs nur 
auf Lk 24,13 ff.; wir lassen uns vielmehr von der ausdrücklichen Aussage 
dieser Perikope leiten, um auch in anderen Texten Hinweise zu finden, 
die - mehr indirekt - in die gleiche Richtung weisen. 

1. Die Emmausperikope Lk 24, 13-35 

Aufgrund formgeschichtlicher Beobachtungen der literarischen Eigenart 
dieser Perikope ist man sich in der neueren Exegese weithin einig darüber, 
daß diese Stelle - es handelt sich vor allem um die Verse 30 und 31 - von 



Me dar d Kehl 102 

der Eucharistie spricht28. Die Hauptgründe dafür seien hier kurz aufge- 
führt. 
a) Der Ausdruck •Brotbrechen" wird in der Urkirche für das eucharistische 
Mahlhalten gebraucht. Im palästinensisch-jüdischen Raum wurde damit 
entweder nur das Zerreißen des Brotfladens durch den Vorsitzenden des 
Mahles am Beginn der eigentlichen Hauptmahlzeit bezeichnet oder auch 
der ganze religiös-rituell geprägte Vorgang dieses Zerreißens (Brot in 
die Hand nehmen, den Lobspruch sprechen, Brechen des Brotes, Verteilen 
an die Mahlgenossen). Jedoch wurde im Judentum nie das ganze Mahl so 
genannt29. Diesen Gebrauch finden wir auch noch im Neuen Testament bei 
den Abendmahlberichten und bei den Erzählungen von den wunderbaren 
Speisungen. In der Apostelgeschichte nun begegnen wir einem neuen, 
•christlichen'' Gebrauch dieses Terminus; er bezeichnet das gesamte christ- 
liche Gemeinschaftsmahl, das entweder in Verbindung mit der Eucharistie 
oder nur als Eucharistie gefeiert wurde (Apg 2,42.46; 20,7.11). Der Grund 
für diese eigenartige Benennung dürfte wohl in der einzigartigen Neu- 
interpretation des Mahles durch die •Deuteworte" Jesu zum Brot beim 
Abschiedsmahl liegen, wodurch dieser Gestus und dieses Brot einen ganz 
neuen, •christlichen" Sinn bekommen haben und so dominierend für das 
ganze Gemeinschaftsmahl wurden. Eine Bestätigung dieser Deutung ge- 
ben 1 Kor 10, 16 und zwei Zeugnisse aus nachapostolischer Zeit: Didache 
14, 1 und Ignatius ad Eph 20, 230. Man kann sagen, daß •der alte palästi- 
nensische Ausdruck •Brotbrechen" ein sehr alter, ja wahrscheinlich der 
älteste Name für das neue gottesdienstliche Gemeinschaftsmahl der Ur- 
christenheit, das Abendmahl, geworden ist"31. 
b) Lk gebraucht in V. 30 fast die gleichen Termini, die aus der Abend- 
mahlstradition bekannt sind: •er nahm das Brot, sprach den Lobspruch, 
brach es und gab es ihnen". Die Anklänge an die alte liturgische Tradition 
sind deutlich. 
c) Die Stellung, die dieser Vers im Ganzen der Emmausperikope ein- 
nimmt, weist auf ein eucharistisches Verständnis dieses Mahles hin. Denn 

28 Vgl. J. Kremer, Die Osterbotsckafl der vier Evangelien, Stuttgart 19682, S. 60-72; 
Grundmann, Das Evangelium nach Lukas, Berlin o J, S. 442-48, Durrwell, Die Auf- 
erstehung Jesu als Heilsmysterium, Salzburg 1958, S. 334; H. Dupont, Le repas d'Em- 
maus, in: Lumiere et Vie 31 (1957) S. 77-92; Orlett, An Influence of the early Liturgie 
upon the Emmaus Account, C.B.Quart. 21 (1959) S. 212-19; Grassi, Emmaus revisited, 
in: C. B. Quart. 26 (1964) S. 463-67; Jeremias, J., Die Abendmahlsworte Jesu, Göttingen 
1960s, S. 113 Anm. 4. 
29 Jeremias, Abendmahlsxoorte a. a. O. 
80 Zum genaueren Nachweis verweise ich auf K. Wennemer, Das heilige Abendmahl, 
Frankfurt/M 1968/69 (Vorlesungsmanuskript), S. 29-42; vgl. Haenchen, Die Apostelge- 
schichte, Göttingen 1957, S. 157 f; 523 f. 
31 Behm, Art. KXdco im ThWNT III, S. 726-43; Zit. S. 729. 



Eucharistie und Auferstehung 103 

•beim Brotbrechen" werden den Jüngern die •Augen auf getan". Und das 
wohl kaum, weil Jesus eine besondere Art hatte, das Brot zu brechen, oder 
einen eigenen, besonderen Lobspruch sprach32, sondern einfach deswegen, 
weil dieses Brotbrechen in sich etwas Besonderes, ein die Augen zur Er- 
kenntnis des Auferstandenen öffnender Vorgang war. Es geht hier primär 
nicht um ein sinnliches Sehen, sondern um ein Aufschließen der blinden, 
uneinsichtigen und trägen Herzen zur Erkenntnis (knzyvwoav) des Auf- 
erstandenen. Dies aber kann - nach der Aussageabsicht der Perikope - 
wohl kein gewöhnliches Mahl vermitteln, sondern eben nur das •Herren- 
mahl". 
d) Das literarische Genus der Perikope gibt den Ausschlag zugunsten der 
vorgetragenen Deutung. Die Charakterisierung als Legende33 trifft zwar 
einzelne Züge der literarischen Gattung dieser Erzählung, wird aber, wie 
auch Lohse zugibt, dem eigentlichen Aussagegehalt der Erzählung in kei- 
ner Weise gerecht. Aber auch die Einstufung dieser Erzählung unter •Er- 
lebnisberichte privater Art" (ähnlich wie die Szene mit Maria Magdalena 
Joh 20,14 ff.), die zwar •wertvolle Perlen aus dem Schatz der Gemeinde- 
erinnerungen (sind) und von der Osterfrömmigkeit der Tradenten zeu- 
gen", im übrigen aber •nicht zu der .amtlichen' Ostertradition zählen, son- 
dern zum frommen Erzählungsgut einer Gemeinde", eine solche (wohl 
doch etwas abwertende) Einstufung trifft m. E. nicht das Ganze der litera- 
rischen Eigenart der Perikope34. Zwar liegt hier nicht ein streng histo- 
rischer Bericht vor, der wortwörtlich eine biographische Erinnerung 
zweier Jünger wiedergeben will. Es geht primär um eine religiöse Unter- 
weisung an gläubige Christen aus der Generation des Lukas, um eine apo- 
stolische Paränese, wie man jetzt zum Glauben an den Auferstandenen 
kommen kann35. In historisierender Form verarbeitet Lukas in diese 

** Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, a. a. 0. 
38 Gunkel, Genesis, 3. Aufl., S. 193 f; Bultmann, Geschidite der synoptischen Tradition, 
6. Aufl., S. 310 ff. B. hält die Emmausperikope •ihrem Gehalt nach vor allem wegen V. 21 
für die älteste der synoptischen Auferstehungsgeschichten", ebd. S. 314; Lohse, E. Die 
Auferstehung Jesu im Zeugnis des Lukasevangeliums, Neukirchen 1961, S. 31. 
34 Ph. Seidensticker, Die Auferstehung Jesu in der Botschaft der Evangelisten, Stutt- 
gart 1968*, S. 75. 
85 Vgl. J. Kremer, Die Osterbotschafl der vier Evangelien, Stuttgart 19682, S. 69; Orlett, 
An Influence of the early Liturgie upon the Emmaus Account, a. a. 0.,S. 215 (•Aposto- 
lic Teaching"); Dupont, Le repas d'Emmaus, in: Lumiere et Vie 31, 1957, weist diese 
Geschichte zwar auch einer frommen, erbaulichen Privatüberlieferung zu (•l'histoire emou- 
vante, ou £difiante" S. 82), aber er erkennt doch den eminent theologischen, und das heißt 
den zentral apostolischen Sinngehalt dieser Perikope (anders als Seidensticker). Deswe- 
gen würde ich mit Orlett eine Erinnerung aus privaten urchristl. Kreisen höchstens als 
•letzte Quelle" annehmen, die aber in ihrer jetzigen Gestalt eine entscheidend-redak- 
tionelle Umgestaltung auf Grund der apostolischen Lehrunterweisung erhalten hat. 



Medard Kehl 104 

Paränese, gleichsam zur Veranschaulichung, eine Tradition über eine Be- 
gegnung zweier Jünger, die nicht zu dem engeren Kreis der Zwölf zählten, 
mit dem Auferstandenen. Dieser führt sie selbst durch seine Schriftausle- 
gung und vor allem das Brotbrechen zum Glauben an ihn, zur vollen Chri- 
stusgemeinschaft. Wir brauchen hier nicht auf die verschiedenen alttesta- 
mentlichen und hellenistischen Motive einzugehen, die Lukas zur Aus- 
gestaltung der Tradition benutzt (etwa das Motiv des schriftauslegenden 
Wanderapostels; das des unbekannt wandernden Gottes; das Motiv der in 
Form eines haggadischen oder halachischen Midrasch beschriebenen vor- 
bildlichen Handlung eines bedeutenden Mannes, z. B. eines Rabbi, usw.). 
Die jetzt vorliegende literarische Form einer sog. •Sakramentsparänese" 
wird noch deutlicher durch eine Gegenüberstellung unserer Perikope mit 
der Erzählung aus der Apostelgeschichte über die Bekehrung des Kämme- 
rers der äthiopischen Königin Kandake (Apg 8,26-39)38. Die entschei- 
dende Gemeinsamkeit beider Texte liegt in dem gleichen Weg, der zum 
Glauben an den auferstandenen Herrn und zur vollen Gemeinschaft mit 
ihm führt: Die auf Christus hin gedeutete ganze Schrift des Alten Testa- 
ments und - als Höhepunkt - der Empfang eines Sakramentes (beim Käm- 
merer die Taufe, bei den Emmausjüngern die Eucharistie; denn das dürfte 
durch die auffallend parallele Gestaltung der Erzählungen wohl jetzt 
sicher mit dem •Brotbrechen" gemeint sein). Durch eine so gestaltete Er- 
zählung will Lk am Beispiel zweier Jünger seinen Lesern zeigen, wie Jesus 
ihnen ganz nahe sein kann, ohne •irdisch-körperlich" zugegen zu sein, so 
wie man ihn früher gekannt hatte; wie ihr Herz •brennen" kann bei der 
geistgelenkten Erklärung der Schriften des Alten Testaments, die ihnen 
das von Gott bestimmte Schicksal Jesu aufdecken; vor allem aber, wie sie 
durch das gemeinsame •Brotbrechen" zur vollen •Erkenntnis" des Auf- 
erstandenen, und das heißt eben zur gläubigen Einsicht in seine neue, reale 
Gegenwart kommen können. 

Über den historischen Hintergrund der Emmausperikope läßt sich wenig 
ausmachen. Es ist jedenfalls kaum eine solche •Erscheinung" des Auf- 
erstandenen gemeint wie die unmittelbar sich anschließende im Saal (Lk 
24,36-43); die Unterschiede in der Gattung, im •Sitz im Leben" und in 
der Aussageabsicht sind zu deutlich. Vielleicht knüpft der Evangelist an 
eine Begegnung von Jüngern mit einem unbekannten Wanderer an, durch 
dessen •geistgelenkte" Schriftauslegung diesen bei der anschließenden ge- 
meinsamen Mahlfeier die Augen gegen allen Zweifel geöffnet wurden für 
das Schicksal des auferstandenen Gekreuzigten. Jedenfalls läßt sich die 

s* Ich verweise auf das Schema bei Kremer, Osterbotsdia.fi a. a. O. S. 69; vgl. Dupont, 
a. a. 0.; Grassi, Emmaus revisited, in: C. B. Quart. 26 (1964) S. 464. 



Eucharistie und Auferstehung 105 

Frage nicht einfach abweisen, ob hier nur eine religiöse Unterweisung an 
solche vorliegt, die den Herrn selbst nicht mehr als Auferstandenen gese- 
hen haben und deswegen von Lk an die apostolische Schrifterklärung und 
die urkirchliche Eucharistiefeier verwiesen werden, gleichsam als •Ersatz" 
der •amtlichen" Erscheinungen des Auferstandenen vor den ersten Zeu- 
gen. Sollte diese Paränese vielleicht an diese Zeit des Anfangs erinnern? 
Und könnten nicht auch unter den ersten Ostererf ahrungen solche gewesen 
sein, die im Umgang mit der Schrift des Alten Testaments und im gemein- 
samen Feiern des Brotbrechens gemacht wurden, Erfahrungen, die dann 
in der apostolischen Unterweisung an den Gestalten der Emmausjünger 
exemplifiziert wurden? Vielleicht verstärkt sich diese Vermutung (mehr 
kann es nicht sein), wenn wir noch andere Texte heranziehen, die von Er- 
scheinungen des Auferstandenen in Verbindung mit einem Mahl berich- 
ten. 

2. Die Erscheinung am See Tiberias Joh 21,1-14 

In diesem Nachtragskapitel des Johannesevangeliums sind zweifellos sehr 
viele und verschiedene Motive zusammenkomponiert. Wir gehen hier nicht 
auf die traditions- und redaktionsgeschichtlichen Fragen ein37, sondern 
begnügen uns mit der jetzt vorliegenden (endredaktionellen) Aussage der 
Verse, die auf das eigenartige Frühmahl Bezug nehmen. Mit diesem Mahl, 
das in V. 9 und V. 13 erwähnt wird, ist sicher nicht ein gewöhnliches Essen 
gemeint - hier ist ja von einer •Offenbarung" die Rede: V. 1! In V. 9 ist 
ganz unvermittelt von einem gebratenen Fisch und von Brot die Rede, 
ohne daß erzählt würde, woher die Speisen kommen und wer das Essen 
zubereitet hat. Im Gegenteil: Die Verse 5 und 6a weisen ja gerade auf den 
Zweck des Unternehmens hin, Fische für eine Mahlzeit zu fangen. Auf 
geheimnisvolle Weise aber ist dieses Mahl schon vor dem erfolgreichen 
Abschluß der Ausfahrt bereitet. Es soll doch offensichtlich damit ausgesagt 
werden, daß dieses Mahl eine Gabe ist, die der Auferstandene seinen Jün- 
gern bereithält, ohne davon abhängig zu sein, was diese ihm bereitstellen. 
Diese Annahme wird bestätigt durch die Verse 12/13, in denen Jesus die 
Jünger zu diesem Mahl einlädt. Dabei wird die zwiespältige Haltung der 
Jünger beschrieben: Sie wissen, daß hier ihr Herr zugegen ist und wagen 
doch nicht zu fragen, ob er es wirklich sei. •Es soll das eigentümliche Ge- 
fühl gezeichnet werden, das die Jünger angesichts des Auferstandenen 
befällt: er ist es und er ist es doch nicht; er ist nicht der, den sie bisher ge- 

37 Vgl. dazu Bultmann, Johannesevangelium, Göttingen 195614, S. 542 - 56; Kremer, 
a. a. 0., S. 115-33; Barrett, The Gospel - according to St. John, London 1955, S. 479-485. 



MedardKehl 106 

kannt hatten, und doch ist er es!"38. Diese zwiespältige Erfahrung klärt 
sich dann beim Mahl, in dem - ähnlich wie in Emmaus - die Selbstoffen- 
barung ihren Höhepunkt erreicht. Dieses Mahl wird eingeleitet durch eine 
typisch johanneische Wendung, die gar nicht in die (rein äußere) Situa- 
tion hineinpaßt: •Jesus kommt." Wie schon öfter in den Erscheinungs- 
berichten (Joh 20,19.24.26) spielt der Verfasser hier auf das im Evange- 
lium häufig erwähnte •Kommen" des Sohnes in die Welt an, zumal auf 
das - in den Abschiedsreden - für die Zukunft verheißene Kommen (Joh 
14,3.18.28; 21,23). Diese feierliche Einleitung paßt dann auch ganz zu 
den folgenden Worten, in denen erzählt wird, wie Jesus den Jüngern das 
Mahl reicht: •Und er nimmt das Brot und gibt es ihnen, und den Fisch in 
gleicher Weise." Die Ähnlichkeit zu Joh 6,11, dem Wunder der Brotver- 
mehrung, ist deutlich. Und wie die jetzt vorliegende Komposition des gan- 
zen 6. Kapitels des Johannesevangeliums eine (mehr oder weniger hinter- 
gründige) eucharistische Sinngebung hat39, so soll sicher auch hier eine 
Beziehung zum eucharistischen Mahl hergestellt werden: Der Auferstan- 
dene hält Mahlgemeinschaft mit seinen Jüngern, und diese Mahlgemein- 
schaft ist ein •Abbild des Herrenmahles"40. Wiederum, wie in Lk 24,13 ff., 
ist also die (hintergründig eucharistische) Mahlgemeinschaft der Ort, an 
dem die Erkenntnis der Selbstoffenbarung des Auferstandenen geschieht, 
und zwar als Höhepunkt einer vorher nur erst geahnten, zwiespältigen 
Erfahrung seiner Nähe (vgl. Joh 21,4.12; Lk 24,16.32). 

3. Es bleibt uns jetzt noch, auf einige andere Stellen kurz hinzuweisen, die 
einen Zusammenhang zwischen Eucharistie und Ostererscheinungen an- 
deuten. 

a)Apgl,4 

Nach den Einleitungsversen der Apostelgeschichte erzählt Lk - gleichsam 
als Exemplifizierung von V. 3 - ein Gespräch des Auferstandenen mit sei- 
nen Jüngern, das er mit •Im Beisammensein mit ihnen" (cn>vcdi£6(j,Evog) 
einleitet. Es dürfte heute klar sein, daß damit ein gemeinsames Essen ge- 
meint ist; denn dieses Verb läßt sich von SXq ableiten und heißt genau: 
•zusammen mit jemand (Salz) essen"41. Interessant ist, daß in den Pseudo- 

38 Bultmann, Johannesevangelium, a. a. 0. S. 549. 
39 H. Schürmann, Joh 6,51 c, a. a. 0., S. 244-262. 
40 Bultmann, Johannesevangelium, S. 550; vgl. Barrett, a. a. O. S. 483; Kremer, a. a. O., 
S. 121 f; 132. - Eine Bekräftigung dieser Deutung könnte noch darin liegen, daß in dem 
Fisch vielleicht ein Symbol für Christus selbst gebraucht wird. Aber das ist sehr unsicher 
(vgl. Bultmann, Johannesevangelium S. 550 Anm. 2). 
41 Haenchen, Die Apostelgeschichte, Göttingen 1957, S. 112, Anm. 2; Vgl. Cullmann, Ur- 
christentum und Gottesdienst, Zürich 1950, S. 19. 



Eucharistie und Auferstehung 107 

klementinen (Recogn. 7,2 und Hom. 13,4) das (dort aus Brot und Salz 
bestehende) eudiaristisdie Abendmahl mit diesem Ausdruck bezeichnet 
wird42. Ob in Apg 1,4 auch schon eine eucharistische Andeutung vorliegt, 
ist kaum auszumachen. Es genügt uns, festzuhalten, daß hier eine Erschei- 
nung des Auferstandenen beim gemeinsamen Mahl erwähnt wird. 

b) Apg 10,41 

Im Zusammenhang mit der Taufe des Kornelius läßt Lk den Petrus erklä- 
ren, wie der auferweckte Herr von Gott den vorherbestimmten Zeugen 
•überzeugend" sichtbar •gemacht" wurde: •Wir durften nach seiner Auf- 
erstehung von den Toten mit ihm essen und trinken, und er gab uns den 
Auftrag, vor dem Volk zu verkünden und zu bezeugen ...". Es ist die 
Frage, ob hier nur (späte) lukanische Zeugnistheologie vorliegt, die die 
besondere Stellung der ersten Auferstehungszeugen in der Kirche pointiert 
herausheben will, oder ob nicht vielleicht doch auch eine geschichtliche 
Erinnerung an die ersten Ostererscheinungen mitspricht. Es scheint - ge- 
rade im Zusammenhang mit den anderen lukanischen Texten - doch von 
einer gewissen Bedeutung, daß Lk hier in Verbindung mit dem Zeugnis- 
geben von der •überzeugenden" Mahlgemeinschaft mit dem Auferstan- 
denen spricht. Ob die so ausführliche Redeweise: •mit ihm gegessen und 
mit ihm getrunken" bereits ein eucharistisches Verständnis dieses Mahles 
andeutet, kann nicht von vornherein abgewiesen werden. Denn für das 
Ganze der •normalen" Mahlgemeinschaft hätte der erste Terminus allein 
schon genügt (vgl. Lk 15,2; Apg 11,5; Gal 2,12), während gerade für die 
eucharistische Tischgemeinschaft das gemeinsame Essen und Trinken be- 
tont werden mag43. Ich glaube, man kann Cullmann recht geben, wenn er 
feststellt, •wie eng der Auferstehungsgedanke überhaupt mit der Erinne- 
rung an jene Ostermahlzeiten mit dem Erscheinenden verknüpft war"44. 

c) Joh 20,19 ff.; Lk 24,36 ff. (Mk 16,14) 

Bei diesen Stellen möchte ich nur auf ein paar Beobachtungen hinweisen, 
die in dieselbe Richtung deuten. Die erste Erscheinung Jesu vor den Jün- 
gern45 geschah nach diesen Erzählungen in einem Raum, wo sie sich ver- 
sammelt hatten (wozu?). Bei Joh steht noch die Zeitangabe •am ersten 
Wochentag" (xrj [iicx aaßßatoov). Hier hat sich eine alte liturgische Tradition 

42 Haendien, a. a. 0. 
49 Vgl. A. Kassing, Auferstanden für uns, Mainz 1969, S. 42 f. 
41 Cullmann, Urchristentum und Gottesdienst, Zürich 1950, S. 19. 
45 Ob das nun die elf Apostel oder ein weiterer Jüngerkreis waren, interessiert uns in die- 
sem Zusammenhang nicht. Vgl. dazu Barrett, The Gospel, a. a. O. S. 472. 



Medard Kehl 108 

niedergeschlagen, die mit diesem palästinensischen Terminus sowohl den 
Auferstehungstag wie auch (deswegen) den Tag der urchristlichen Eucha- 
ristiefeier benannte. Die zeitliche Anknüpfung mit der folgenden Thomas- 
perikope geschieht durch die Zeitangabe •nach acht Tagen" (V. 26); Jesus 
offenbart sich den Jüngern also jeweils an den (später sog.) •Herren- 
tagen", an denen sich die Gemeinde, das heißt die Empfänger dieser Bot- 
schaft des Evangeliums, zur gemeinsamen Eucharistiefeier versammeln. 
Ob diese Zeitangaben im Text aus der liturgischen Praxis heraus formu- 
liert wurden, oder ob diese Praxis aus einer alten geschichtlich-erinnerten 
Ostertradition heraus erwachsen ist (also aus gemeinsamen Mahlfeiern, 
bei denen sich •Erscheinungen" des Auferstandenen ereigneten), schließt 
sich offensichtlich nicht gegenseitig aus! 

Ein anderer Aspekt legt die Nähe dieser Perikope zur liturgischen Tra- 
dition nahe: Die Erwähnung der Seite Jesu, die bei Joh (vgl. 19,34 f.) 
nicht nur irgendein beliebiges Wiedererkennungszeichen bedeutet. Nein, 
hier soll Jesus ausgewiesen werden als der, der am Kreuz Sühne für die 
Sünde der Welt geleistet hat und dabei zugleich zum Spender des leben- 
schaffenden Geistes wurde, und der dieses Heil und diesen Geist - unter 
den Zeichen von Blut und Wasser - den Gläubigen gibt; und diese Zeichen 
deuten an, wie dieses Heil jetzt und jederzeit den Gläubigen vermittelt 
wird: in den Sakramenten der Taufe und der Eucharistie48 (vgl. 1 Joh 5, 
6-8!). Der Auferstandene ist gerade als der Gekreuzigte der •Verherr- 
lichte", der den Geist spendet (Joh 7,38 f.; vgl. 20,22!); und dieser •Geist 
ist es, der Leben wirkt" (Joh 6,63), das Leben, das Jesus in der Gabe sei- 
nes Fleisches •für das Leben der Welt" schenkt (Joh 6,51). Vielleicht läßt 
sich von diesen Beobachtungen her die vorsichtige Vermutung äußern, daß 
hier eine von johanneischer Theologie gestaltete Fassung einer Erschei- 
nung des Auferstandenen beim gemeinsamen (eucharistisch gedeuteten) 
Mahl der Jünger vorliegt. Jedenfalls werden die Freude der Jünger und 
der Glaube des Thomas (20, 28) ganz ausdrücklich vom Zeigen der Hände 
und der Seite Jesu her motiviert. Das dürfte bei dem starken symbolischen 
Verständnis gerade der Seitenwunde im Johannesevangelium nicht zufäl- 
lig sein, sondern eher bewußt den Glauben der Gemeinde auf die von die- 
ser offenen Seite herkommenden Sakramente der Taufe und der Euchari- 
stie verweisen. Wenn diese Deutung stimmt, dann dürfte die Sinnspitze 
dieser und der nachfolgenden Thomasperikope nicht allzuweit von den 

48 Vgl. J. Kremer, Osterbotschafl a. a. O., S. 104 ff; Bultmann, Johannesevangelium a. a. O. 
S. 525; Thüsing, Die Erhöhung und Verherrlichung Jesu im Johannesevangelium, Mün- 
ster 1960; J. Heer, Der Durchbohrte, Rom 1966, S. 119. 



Eucharistie und Auferstehung 109 

lukanisdien Erzählungen Lk 24,13 ff.; Apg 8, 26 ff. und auch nicht von der 
Tiberiaserscheinung Joh 21,1 ff. entfernt liegen. 

Die Parallelgeschichte dazu bei Lk 24,36-43 ist ganz von dem (apologe- 
tischen) Motiv beherrscht, die geschichtliche Realität des Auferstandenen, 
seine Identität mit dem Gekreuzigten und sein ganz neues Leben gegen 
jeden Doketismus (•kein Gespenst") zu beweisen. In einem dreifachen 
•Beweisschritt" (sehen - betasten - essen) führt der Auferstandene die 
Zweifelnden zum Glauben an seine Wirklichkeit. Ohne jetzt auf die vie- 
len Fragen der literarischen Gattung, der jüdischen Hintergrundvorstel- 
lungen und des historischen Grundes einzugehen, möchte ich nur die eine 
Frage stellen: Ist es zufällig, daß Lk den entscheidenden (dritten und 
letzten) •Glaubensbeweis" im Essen eines Fisches durch den Auferstande- 
nen sieht? Kann nicht bei aller (zugegebenermaßen sehr starken) apologe- 
tischen Färbung und Übermalung auch hier eine geschichtliche Erinnerung 
an ein Mahl der Jünger im Hintergrund stehen, bei dem ihnen der Glaube 
(V. 40!) an den Auferstandenen geschenkt wurde? Durch die apologetische 
Tendenz der kräftigen Demonstration des •realen" Auferstehungsleibes 
konnte aus dem Mahl leicht ein vordemonstrierendes Essen des Auferstan- 
denen werden. Interessant ist, daß spätere Zusätze zum Text (V. 42: •und 
eine Honigwabe"; V.43: •und nahm das Übrige und gab es ihnen")17 

bereits eindeutig in Richtung auf eine sakramentale, eucharistische Mahl- 
gemeinschaft hin interpretieren. Es mag jetzt bei diesen mehr fragenden 

Hinweisen bleiben. 

Die Stelle Mk 16,14, die wohl eine spätere Zusammenfassung der ande- 
ren evangelischen Berichte über diese Erscheinung Jesu vor dem Jünger- 
kreis ist, scheint unsere Deutung zu bekräftigen. Sie leitet diese Erschei- 
nung nämlich ein mit der Bemerkung: •als sie bei Tische lagen" (dvcocei- 

fi&voi; avTolg). 

Die zusammengetragenen Beobachtungen dürfen den Schluß rechtferti- 
gen, daß zumindest in der lukanisdien und in der johanneischen Tradi- 
tion (die aber beide, sowohl in Lk 24,13 ff. wie auch in Joh 20,19 ff. und 
in Kap 21 alte Traditionen aufgreifen) ein sehr enger Zusammenhang 
besteht zwischen den Erscheinungen des Auferstandenen und den gemein- 
samen Mahlfeiern der Jünger nach Ostern, die zudem noch in einer Ter- 
minologie beschrieben sind, die auf eine Nähe zur liturgisch-eucharisti- 

schen Überlieferung hinweist. 

47 Siehe K. Aland, Synopsis Quattuor Evangeliorum, Stuttgart 1964, S. 502 App. 



Me dar d Kehl 110 

4. Der Zusammenhang der österlichen Mahlgemeinschaft mit den Mahl- 
feiern des irdischen Jesus und den Eucharistiefeiern der Urkirche 

Es fällt auf, welche Rolle im irdischen Leben Jesu bereits die Mahl- 
gemeinschaft spielte48. In den Evangelien sind uns zahlreiche Berichte oder 
Gleichnisse oder auch nur Andeutungen (vgl. Mt 11,9) von - oft feier- 
lichen - Mahlzeiten überliefert, die Jesus nicht nur mit seinen Jüngern, 
sondern mit Vorliebe auch mit Sündern, Zöllnern und anderen gesell- 
schaftlich und religiös Ausgestoßenen hält bzw. ihnen verheißt. Die Funk- 
tion, die diese Mahlzeiten erfüllen, steht in engster Beziehung zur zentra- 
len Verkündigung Jesu: Durch sie konnte Jesus sehr konkret den Anbruch 
der Gottesherrschaft in seinem Kommen veranschaulichen. Es genügte ihm 
nicht, die künftige Gottesherrschaft in den apokalyptischen Bildern vom 
Hochzeitsmahl oder vom himmlischen Mahl (vgl. Mt 8,11; Lk 14,16•24) 
anzukündigen; nein, er nahm sie vorweg in seinen eigenen Mahlfeiern, 
um gerade den Sündern (Mk 2,17!) zu zeigen, daß Gott mit ihnen in Ge- 
meinschaft tritt und ihnen seinen Frieden und seine Freude anbietet, im 
Zeichen des Mahles mit Jesus. In Jesus war Gottes Liebe so nahe gekom- 
men, daß sie schon jetzt mit ihm zu Tische sitzen durften. 

Im Abendmahl vor seinem Tod findet diese Reihe von gemeinsamen 
Mahlfeiern ihren Höhepunkt. Das nicht nur, weil es Abschiedsmahl ist, 
sondern weil hier von Jesus selbst die neue, auf seinen sühnenden Tod 
•für die vielen" hinzielende Sinngebung des Mahles und der Speisen ge- 
schieht. Diese neue Sinngebung, ineins mit der eschatologischen Verhei- 
ßung Mk 14,25 bzw. Lk 22,15-18, werden in der Gemeinschaft mit dem 
Auferstandenen, also in seinen •Erscheinungen" beim gemeinsamen Mahl, 
in eigentlicher Weise als •erfüllt", als eschatologische Realität bereits er- 
fahren. Hier zeigte sich ihnen der Gekreuzigte als lebendiger Herr, in sei- 
ner ganzen Herr-lichkeit, zu der er durch sein Leiden und Sterben gelangt 
war (vgl. Lk 24, 26). Es ist der •gekreuzigte Herr", der sich den Jüngern 
offenbart (vgl. das Zeigen der Wundmale) und der so die Erfüllung der 
Abendmahlsverheißung von der Gottesherrschaft antizipierend gewährt 
(und dadurch zugleich das Verständnis für die •neue Sinngebung"). Wie 
die Auferweckung Jesu als das antizipierende eschatologische Ereignis 
gesehen wurde, so auch das jetzt bereits •mit ihm Essen und mit ihm 
Trinken" (Apg 10,41). Von daher ist es verständlich, daß sich die spätere 

48 E. Lohmeyer, Das Abendmahl in der Urgemeinde, JBL 56 (1937), S. 217-52; F. Hahn, 
Die alttestamentlichen Motive in der urchristlichen Abendmahlsüberlieferung, in: Evg. 
Theol. 27, 1967, S. 344 ff; vgl. zu diesem Abschnitt auch J. Betz, Die Eudiaristie in der 
Zeit der griechischen Väter, Bd I. 1 (Herder 1955), S. 67-85. 



Eucharistie und Auferstehung 111 

Gemeinde gerade bei ihren gemeinsamen Mahlfeiern als •esdiatologisdie 
Gemeinde" verstand, die •unter Jubel" (Apg 2,46) das Brot brach und die 
gegenwärtige Herrschaft des Auferstandenen in ihrer Mitte feierte. Zu- 
gleich hält sie aber auch Ausschau nach dem kommenden Herrn, ruft sie 
ihm ihr hoffendes •Maranatha" entgegen (1 Kor 16,22; Offb 22, 20). Die 
eucharistischen Mahlfeiern der Urkirche leben zugleich in der Freude des 
bereits erfahrenen •Kommens" des Auferstandenen und in der Hoffnung 
des noch ausstehenden •bis er kommt" (1 Kor 11,26). 

IV. Deutung des Zusammenhangs zwischen Erscheinung des Auferstan- 
denen und Eucharistie 

Wir wenden uns wieder den •eucharistischen Ostererscheinungen" zu. 
Läßt sich der aufgewiesene Zusammenhang zwischen Mahlfeier bzw. 
Eucharistie und Erscheinung des Auferstandenen noch näher erklären? 
Stimmt es, was Cullmann sagt: •Daß sie sich im Laufe eines Mahles ereig- 
neten, wurde als ein charakteristisches Zubehör der Erscheinungen ange- 
sehen"?49 Ist die (eucharistische) Mahlfeier wirklich nur Zubehör, Rahmen 
gewesen für die Erscheinungen, oder besteht ein engerer Zusammenhang? 
Dupont deutet die Richtung an, in der eine Antwort gefunden werden 
könnte: •Die Eucharistie ist für die Christen das große Zeichen (le grand 
signe) der Auferstehung des Herrn, das Zeichen, das sie erkennen läßt: 
Der Herr lebt und ist gegenwärtig"60. Ist sie jedoch dieses Zeichen nur für 
die Christen der nachapostolischen Zeit, die keine •Erscheinungen" mehr 
gewährt bekommen? Oder war auch für die Zeugen des Anfangs schon 
die Eucharistie ein •großes Zeichen" des auferstandenen Herrn? Mit 
anderen Worten: Bedeuten in den oben angeführten Stellen die •Erschei- 
nungen" noch etwas über die gemeinsame (eucharistische) Mahlfeier Hin- 
ausgehendes, oder sind sie mit ihr - in den entscheidenden Zügen - iden- 
tisch? Um darauf eine Antwort zu finden, müssen wir jetzt erst kurz unter- 
suchen, was in den Osterberichten mit •Erscheinungen" gemeint ist. 

1. Das Verhältnis von Auferstehung Jesu und Erscheinung 

Das Neue Testament versteht unter Auferstehung Jesu ein schöpferisches 
Handeln Gottes, der den toten Jesus von Nazareth zu neuem Leben in 

4* O. Cullmann, La signification de la sainte cine dans le diristianisme primitif, RevHist 
Philrel 1936, S. 1-22; zit. nach Durrwell, Die Auferstehung Jesu als Heilsmysterium, 
a. a. O. S. 334. 
5» Dupont, Le repas a. a. O., S. 91.; vgl. M. Barth, Das Abendmahl, Zürich 1945, S. 43-51. 



MedardKehl 112 

Herrlichkeit erweckt51. Dieses Handeln spielt sich nicht in absoluter Ver- 
borgenheit ab, sondern wirkt in die Geschichte der Menschen hinein; in- 
dem es sich selbst der Erfahrung der Menschen kundgibt, das heißt in ihre 
Welt und in ihre Sprache hinein sich selbst auslegt, wird es zu einem 
•geschichtlichen Ereignis"52. Und diese Selbstauslegung geschieht eben 
durch die •Erscheinungen" des Auferstandenen vor bestimmten Zeugen. 
Insofern gehören die •Erscheinungen" wesentlich zur •Auferweckung" 
als einem heilsgeschichtlichen Geschehen; sie sind nicht irgendwelche 
sekundäre Folgeerscheinungen, die genauso gut auch hätten wegfallen 
können. Sie machen die Auferweckung erst wirklich •geschichtlich", zu 
einem Geschehen in menschlicher Geschichte. Sie sind jedoch auch nicht nur 
notwendige Glieder des Interpretaments •Auferstehung von den Toten", 
das sich •literarisch" in die einzelnen Phasen Tod - Begräbnis - leeres 
Grab - Erscheinung (zur Identifizierung des Auferstandenen mit dem 
Getöteten) - Himmelfahrt auseinanderfaltet; sie sind mehr als nur litera- 
risch notwendige Stilmittel einer bestimmten Vorstellungskategorie53. 
Das mögen sie durchaus auch sein. Entscheidend aber ist, daß sie - ich 
möchte sagen - •ontologisch" notwendig sind im Rahmen der (allerdings) 
von Gott frei gesetzten Heilsgeschichte. Sonst wäre die Auferweckung Jesu 
eben nicht die Wende der Heilsgeschichte, die neue Schöpfung (vgl. Rom 
4,17; 1 Kor 15,42 ff.; 2 Kor 5,17). Um diese enge Beziehung zu verdeut- 
lichen, möchte ich hier einen Ausdruck aus der Ästhetik einführen, nämlich 
den der •Darstellung"5*. Ein Kunstwerk ist erst eigentlich •da", wenn es 
dargestellt wird, wenn es •für jemanden" da ist. Und diese Wiedergabe 
für jemanden ist nicht etwas Zweitrangiges, für das •Sein" des Werkes 
Irrelevantes. Nein, •jede solche Darstellung ist ein Seinsvorgang und 
macht den Seinsrang des Dargestellten mit aus"55. Denn solche Darstellung 
ist immer Selbstdarstellung, das heißt ein Werk tritt in seinem eigentlichen 
Selbst hervor, wird präsent in der Welt der Menschen und kommt dadurch 
zu seiner vollen Verwirklichung. Das bedeutet nicht, daß es auf diese oder 
jene konkrete Darstellung angewiesen ist, um zu •sein"; denn es fällt nicht 
schlechthin zusammen mit seiner konkreten Darstellung. Darin liegt eben 
die •spekulative Einheit: eine Unterscheidung in sich: zu sein und sich 

51 Vgl. Rengstorf, Die Auferstehung Jesu, Witten 1952; Schlier, Über die Auferstehung 
Jesu Christi, Einsiedeln 1968; Kremer, Das älteste Zeugnis von der Auferstehung Christi, 
Stuttgart 1966; Schnackenburg, Zur Aussageweise •Jesus ist (von den Toten) auferstan- 
den', BZ - NF 13, 1969, S. 1-17. 
62 Schlier, Über die Auferstehung Jesu Christi, a. a. 0. S. 16,27. 
53 So Seidensticker, Die Auferstehung Jesu, a. a. 0. S. 16 ff. 
54 Vgl. zum Folgenden Gadamer, Wahrheit und Methode, S. 103 ff. 130 ff. 
85 Gadamer, a. a. 0. S. 133 



Eucharistie und Auferstehung 113 

darzustellen, eine Unterscheidung, die doch auch gerade keine Unterschei- 
dung sein soll"56. Das Werk ist mit seiner Darstellung •identisch", inso- 
fern es dadurch erst in seine •Wahrheit" kommt, das heißt in seine kon- 
krete geschichtliche Erfahrbarkeit und Bedeutsamkeit. Und doch geht es 
nicht in der jeweiligen Darstellung auf; es ist mehr als seine jeweilige 
• Repräsentation ". 

Diese ästhetische Kategorie nun ist nach Gadamer und K. Rahner57, die 
darin Hegel und Heidegger folgen, eine universale ontologische Kate- 
gorie, insofern sich jedes Seiende •notwendig .ausdrückt', um sein eigenes 
Wesen zu finden"58. Die genaue Begründung dieser These mag man bei 
den genannten Autoren nachlesen. Uns kommt es hier nur darauf an, diese 
Erkenntnis für das Verstehen der Auferstehung Jesu fruchtbar zu machen. 
Denn wenn dem so ist, dann ist die Auferstehung Jesu erst in ihrer •Selbst- 
darstellung" und das heißt: in ihrer •Erscheinung" wirklich •da". Die 
•Wahrheit" der Auferstehung offenbart sich in ihrer geschichtlichen Selbst- 
kundgabe, die nicht eine beiläufige Zugabe für den erkennenden Men- 
schen ist, sondern eine •seinsmäßige" Wirklichkeit des Ereignisses selbst. 
Wohl bemerkt: die Auferstehung Jesu geht nicht in den Erscheinungen 
auf, sie fällt nicht einfachhin mit ihnen zusammen; und doch könnte man 
nicht von •Wirklichkeit" und damit von •Wahrheit" der Auferstehung 
sprechen, wenn in keiner Weise dieser Ausdruck, diese Selbstdarstellung 
(gleich in welcher Form) geschehen wäre. 

Wenn nun die •Erscheinung" des Auferstandenen seine Selbstdarstel- 
lung ist, dann wird sie eben gerade dieses •Selbst" zum Ausdruck bringen 
müssen; dann wird sie nicht ein beliebiges Erscheinen sein können, son- 
dern das Geschehen der Auferstehung wird sich darin in seinem eigent- 
lichen Selbst •auslegen", darstellen, wirklich zur •Erscheinung" bringen. 

2. Die Ostererscheinungen im Neuen Testament 

Wir müssen uns hier mit einer sehr gedrängten Darstellung begnügen59. 
Der Terminus •er ist erschienen" (tocp{rn mit Dativ der Person) spielt im 
Osterkerygma eine entscheidende Rolle (vgl. 1 Kor 15,3 ff.; Lk 24,34; 
Apg 13,31). Aus der Septuaginta ist er bekannt für Schilderung von 
Theophanien. Er drückt meistens aus, daß •eine bisher verborgene Wirk- 

58 Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen 19652, S. 450. 
67 K. Rahner, Zur Theologie des Symbols, Schriften z. Th. IV, S. 275-311. 
58 Rahner, a. a. 0. S. 278 
59 Ich verweise auf: Michaelis, Art. öpcico im ThWNT V, S. 315 ff; Grass, Oster geschehen 
und Osterberichte, Göttingen 19643, S. 186 ff; Rengstorf, Die Auferstehung Jesu, Witten 
1952 (19676), S. 83 ff; Schlier, Über die Auferstehung Jesu Christi, a. a. 0., S. 31 ff; vor 
allem Seidensticker, Die Auferstehung Jesu in der Botschaft der Evangelisten, S. 38 ff. 



MedardKehl 114 

lichkeit nun sichtbar, offenbar wird, das heißt aus einem unsichtbaren Hin- 
tergrund hervortritt, damit sie gesehen werden kann"60. Es ist eine Erfah- 
rung, die nicht vom Menschen her machbar ist, sondern ihm geschenkt 
wird, wann und wo Gott es will. Meist wird diese Erfahrung mit dem 
Terminus kabod, 86|<x, verbunden; denn die •Herrlichkeit" Jahwes ist das, 
was für den Menschen vom unsichtbaren Wesen Gottes sichtbar •in Er- 
scheinung" trat. Die Herrlichkeit Jahwes ist •das je und dann Sinnenfäl- 
lige an Gott"81, das was Gott von sich dem Menschen kundgibt, sei es in 
Naturphänomenen (Gewitter, Wolke, Feuer) oder in wunderbaren ge- 
schichtlichen Ereignissen (vgl. z. B. das Buch Deutero-Jesaja). Hier offen- 
bart sich Jahwe als der Herr und König Israels, hier erscheint er in der 
•Wucht" seiner ganzen Heiligkeit und Herr-lichkeit. Es ist eine Offen- 
barung, also keine gewöhnliche empirische Wahrnehmung, und doch ist sie 
wesentlich •sinnlich" (sei es optisch oder akustisch) vermittelt gewesen. 

Im Osterkerygma des Neuen Testaments dürfte ein ähnlicher Gebrauch 
dieses Wortes vorliegen. Das wird erhärtet durch zwei andere, im gleichen 
Zusammenhang gebrauchte Termini: •Gott ließ ihn (den Auferstande- 
nen) sichtbar werden" (Apg 10,40), bzw. •Jesus zeigte sich seinen Jün- 
gern" (Joh 21,14). Die Nähe zu apokalyptischen Vorstellungen wird durch 
den Gebrauch des Terminus •Offenbarung Jesu Christi" (Gal 1,12.16) 
angedeutet. In all diesen Begriffen ist an eine unerwartete, geschenkte 
Offenbarung durch Gott gedacht, an die •Enthüllung" eines verborgenen 
Geheimnisses: Der Auferstandene läßt sich von sich aus unmittelbar 
•wahrnehmen". Welcher Art diese Wahrnehmungen sind, wird nicht wei- 
ter gesagt. Auch nicht in den evangelischen Ostererzählungen. Die hier 
begegnende Beschreibung des •Sehens" oder des •Leibes" des Auferstan- 
denen weist deutlich auf das ganze andere, kaum Aussagbare der Erfah- 
rungen hin. Negativ steht jedenfalls soviel fest: 
a) Die •Erscheinungen" meinen nicht einfach ein Sehen, das auf derselben 
empirisch-sinnlichen Erfahrungsebene liegt wie etwa das Erlebnis des 
Todes Jesu. Der Auferstandene läßt sich sehen und entschwindet genauso 
plötzlich, wie er gekommen ist, er ist •nicht in seine Erscheinung zu ban- 
nen"62, man kann ihn nicht festhalten, wie man will, er gewährt sich und 
entzieht sich, wie er will. Sein Erscheinen ist reine Gabe. Das wird deutlich 
in Einzelzügen: Eintreten bei verschlossenen Türen, unerkanntes Auftau- 
chen und Mitgehen (Emmaus, Maria Magdalena), Fremdheit des Auftre- 
tens (Verwechslung mit einem Geist bzw. Gespenst), plötzliches Dasein, 
wie vom Himmel her (Mt 28,16). Bei aller literarischen Gestaltung dieser 

*° Seidensticker, a. a. O. S. 40 
11 G. v. Rad, Art. 861a im ThWNT II, S. 241. 



Eucharistie und Auferstehung 115 

Erzählungen wird deutlich, daß sie den Auferstandenen einerseits wirk- 
lich als ihn selbst, das heißt den ihnen bekannten gekreuzigten Jesus von 
Nazareth schildern und anderseits als einen anderen, so wie sie ihn vorher 
nicht kannten. Die menschliche Sprache scheint diese neue Wirklichkeit 
nicht fassen zu können (vgl. die vielen Widersprüche und Unstimmigkei- 
ten in den Osterberichten, rein vom historischen Standpunkt aus gesehen!). 
Diese Beobachtungen werden bestätigt durch Paulus und die Apostel- 
geschichte, wenn sie von der Damaskuserfahrung sprechen (1 Kor 15,8; 
1 Kor 9, 1; Apg 9, 27; 22,17) oder wenn Paulus über die Auferstehungs- 
leiblichkeit reflektiert (1 Kor 15,44: aü>\ia JIVEV\IO.TW.6V). Bemerkenswert ist 
in diesem Zusammenhang auch die Antwort Jesu auf die Sadduzäerfrage 
(Mk 12,18 ff.), wo er seine eigene Vorstellung über die völlig neue Auf- 
erstehungswirklichkeit ausspricht. 
b) Zum anderen aber sind die Erscheinungen auch nicht gemeinhin in den 
Bereich der Visionen zu verlegen. Weder die Evangelien noch Paulus 
geben dazu einen stichhaltigen Anhaltspunkt63. Die Evangelienberichte 
sind nicht einfach Objektivationen seelischer (wenn auch •von Gott ge- 
wirkter") Erlebnisse; das wird weder ihrem theologischen Aussagegehalt 
noch ihrer literarischen Form gerecht. Ebenso trennt Paulus sein Damas- 
kuserlebnis - das man trotz Marxsen64 als seine Ostererfahrung wird fest- 
halten dürfen - klar von seinen mystisch-ekstatischen Erlebnissen, von den 
visionären •Gesichten", die er 2 Kor 12,1^1 erwähnt. Die Erscheinung des 
Auferstandenen ist für ihn Legitimation zum Apostolat und Begründung 
seiner Verkündigung, seine Visionen aber keineswegs. Es liegt wohl an 
unserem neuzeitlichen psychologischen Vorstellungshorizont, daß wir gleich 
immer an Visionen o. ä. denken, wenn wir von •Erscheinungen" hören. 
Für unsere Vorstellung scheint sich das wunderbare Sich-Kundtun Gottes 
hauptsächlich auf derartige visionäre Weise ereignen zu können. Das Alte 
und das Neue Testament haben da entschieden realistischer gedacht: Gott 
wirkt nicht primär im Innerseelischen, sondern im Geschichtlichen. 

Was kann man nun positiv über die Erscheinungen des Auferstandenen 
sagen? Nun, die Alternative •rein empirisch-sinnlich" - •rein seelisch- 
visionär" ist einfach unzulänglich für die Eigenart dieser Erlebnisse. Es 
gibt heute in der Exegese eine Reihe besserer Erklärungsversuche, die alle 

82 Schlier, Über die Auferstehung... a. a. 0. S. 37. 
68 Vgl. dazu die ausführliche Auseinandersetzung bei J. Kremer, Das älteste Zeugnis, 
a. a. 0. S. 54 ff. Ebenso: Michaelis, Die Erscheinungen des Auferstandenen, Basel 1944, 
der die Visionshypothese E. Hirschs entschieden zurückweist. Auch die •objektive Visions- 
hypothese" von Grass, Oster geschehen, überzeugt nicht; vgl. die Kritik von G. Koch, Die 
Auferstehung Jesu Christi, Tübingen 1959, S. 171 ff, und die von W. Marxsen, Die Auf- 
erstehung Jesu von Nazareth, Gütersloh 1968, S. 118 ff. 
64 Die Auferstehung Jesu von Nazareth, S. 102 ff. 



MedardKehl 116 

ungefähr in die gleiche Richtung weisen. Es ist da die Rede von einer 
ganzmenschlichen, personalen Erfahrung und Begegnung, die der Auf- 
erstandene gewährt (Schlier), von einem •Gegenüber von Personen" 
(Koch), von einem umwandelnden Widerfahrnis, das zum Glauben und 
Bezeugen führt (Marxsen), von einem Erfahren des •Für-uns-Seins" 
Christi (Kassing), von einem Erfahren der Lebensgemeinschaft der Kirche 
mit dem erhöhten Herrn (Seidensticker) usw. Diese Auslegungen können 
sich z. B. auf Beobachtungen stützen, daß die Erscheinungsberichte ja kei- 
neswegs nur vom •Sehen" des Auferstandenen handeln - das sie als sol- 
ches nie genauer beschreiben -, sondern genauso vom Hören seines Wortes 
und Auftrages, vom Vernehmen seines Grußes, seiner Anrede, seiner Be- 
lehrung, ebenso vom Mahlhalten mit ihm, vom Empfangen seines Geistes 
und seiner Vollmacht, vom Gesendetwerden zur Verkündigung. •Erschei- 
nung" ist etwas Umfassenderes als nur ein (irgendwie geartetes) Sehen, es 
ist auch nicht nur ein anonymes Widerfahrnis, das kirchliche Funktionen 
auslöst und dann nachträglich interpretiert wird65. Es ist eine Erfahrung 
und Begegnung, die die ganze Person des Menschen betrifft, die ihn zu 
einem in vollem Sinn an Christus Glaubenden macht und ihn in die jetzt 
entstehende Gemeinschaft der Glaubenden stellt, ja, ihn für die Konsti- 
tuierung dieser Gemeinschaft •in Verantwortung" nimmt. 

Das Hauptanliegen dieser Deutung ist klar: Es geht darum, die Erschei- 
nungen aus einer isolierten Betrachtung herauszunehmen und sie in die 
vom Neuen Testament her geforderte enge Beziehung zur Geschichte Jesu 
einerseits und zur Geschichte der Kirche anderseits zu stellen66. Zur Ge- 
schichte Jesu: Die Erscheinungen sind Offenbarungen des Jesus von Naza- 
reth, der in seinem Leben die Gottesherrschaft angekündigt und sie zu- 
gleich in seinem Tun schon gebracht hat (Apg 1,3-8; Mt 28,18 ff.); der ans 
Kreuz ging aus Liebe zu den Sündern, um ihre Schuld zu sühnen im Ge- 
horsam zum Vater (Lk 24,26.46): als solcher zeigt er sich (vgl. Joh 
20, 20. 27), und zwar lebend in einem neuen Leben der Herrlichkeit (vgl. 
Lk 24, 26). •Erscheinungen" sind vor allem Erfahrung dieser den Tod 
überwindenden Liebe Christi in ihrer ganzen Mächtigkeit und Herrlich- 
65 Das ist eine der Schwächen der sonst recht überzeugenden Darlegungen W. Marxsens 
(Die Auferstehung Jesu von Nazareth); sein entscheidender Fehler liegt m. E. in dem 
völligen Übergehen der im NT so zentral verkündeten Auferstehung als ein Geschehen, 
das an Jesus selbst geschieht, das ihn als Person in die Herrlichkeit Gottes eingehen läßt. 
Auferstehung geht eben nicht in ihrer geschichtlichen (= kirchlichen) Selbstdarstellung 
auf (s. o.). 
*° Es bleibt das große Verdienst der Untersuchung G. Kochs (Die Auferstehung Jesu 
Christi), diesen Bezug der Auferstehung Jesu zur Geschichte stark zu betonen. In der 
neuesten Publikation von A. Kassing (Auferstanden für uns), die ganz ähnliche Gedan- 
ken wie unsere Untersuchung entwickelt hat, wird diese Anregung entschieden aufge- 
griffen. 



Eucharistie und A uferstehung 117 

keit67. Zur Geschichte der Kirche: Diese Erfahrungen dienen nicht nur und 
vielleicht nicht einmal primär der Selbstausweisung Jesu, daß er lebe. Was 
sollte daraus allein schon folgen? Nein, sie geschehen in der Geschichte 
der Menschen und für die Geschichte der Menschen. Die Auferstehung 
Jesu kommt in ihrer Selbstdarstellung in den Erscheinungen erst dort zur 
vollen Wirklichkeit, wo sie sich als das Geschick der Menschen wendendes 
Ereignis kundgibt. Sie führt die •neue Schöpfung" herauf da, wo sie Men- 
schen für sich •in Beschlag" nimmt, die sich von dieser •erscheinenden 
Liebe" wirklich umwandeln lassen zum Glauben und senden lassen zum 
Lieben, •wie ich euch geliebt habe" (Joh 15, 12; vgl. damit Joh 20, 21; Mt 
28, 20). Diese Deutung läßt sich leicht aus den biblischen Texten belegen; 
denn fast alle Erscheinungserzählungen haben als Pointe nicht einfach ein 
•Daß" der Erscheinung, eine Tatsachenfeststellung, sondern eine Botschaft 
für die Menschen, sei es direkt als Belehrung, als Bevollmächtigung, als 
Sendung usw. oder mehr indirekt als Aufweis des Weges zum Glauben an 
den Auferstandenen (vgl. Lk 24, 13 ff! Joh 20, 26 ff; 21, 1 ff). Jede Er- 
scheinung68 weist über sich hinaus, und zwar konkret auf die Kirche und 
ihren Dienst an den Menschen. 

Läßt sich nun über diese Charakterisierung der Erscheinungen hinaus 
noch etwas •phänomenologisch" Näheres sagen? Wie sah denn diese •per- 
sonale Begegnung" mit dem Auferstandenen aus? Wo hat sie ihre irgend- 
wie •greifbare" Komponente? Man hat ja bei dem Wort •personal" leicht 
den Eindruck, daß damit alles wieder in den inneren Bereich der Subjek- 
tivität verlegt wird und damit die •objektive" Realität verkürzt wird. Wir 
müssen uns zunächst darüber im klaren sein, daß wir auf diese Frage in 
den Texten des Neuen Testaments keine direkte Antwort finden. Denn bei 
aller Konkretheit der Schilderung haben sie doch keine Auskunft darüber 
gegeben, •wie" der Herr z. B. durch verschlossene Türen eintreten, einen 
Fisch essen, als unbekannter Wanderer oder als Gärtner erscheinen, als 
Erhöhter sie anreden und senden konnte. Darüber reflektiert keine Erzäh- 
lung; das ist eben nirgendwo die Aussageabsicht. Es geht immer nur um 
die Realität der Gegenwart des Auferstandenen, um seine Identität mit 
dem irdischen und gestorbenen Jesus, um sein neues Leben, um den Glau- 
ben an ihn und um die von ihm ausgehende Sendung. Aber vielleicht kön- 
nen wir gerade von dieser Aussageabsicht her in den Texten etwas Nähe- 
res über die Sichtbarkeit dieser Erfahrungen ausmachen. 

67 Vgl. Schlier, Über die Auferstehung Jesu Christi, a. a. 0. S. 85. 
88 Die einzige Ausnahme scheint Lk 24, 86•43 zu bilden; aber auch da kann wohl der ur- 
sprüngliche Hintergrund ein zum Glauben führendes (eucharistisches) Mahl gewesen sein 
(s.o.). 



Medard Kehl 118 

3. Die Eucharistie als eine Weise der •Erscheinung" des Auferstandenen 

Wir haben oben einerseits eine rein empirisch-sinnliche Sichtbarkeit (die 
also auch eine Kamera und ein Tonband hätten festhalten können) und 
anderseits ein rein (subjektiv oder objektiv) visionäres Sehen abgelehnt. 
Wenn jedoch die Erscheinung des Auferstandenen eine den ganzen Men- 
schen ergreifende personale Erfahrung ist, dann kann die leiblich-körper- 
liche Seite darin nicht einfach ausfallen, sondern muß wesentlich mit in 
diese Erfahrung hineingehören (s. o.); denn sie ist wesentlicher Bestandteil 
menschlicher Personalität. Und in der Tat, diese •leibliche" Erfahrung ist 
für die Auferstehungserscheinung mit konstitutiv. Es fragt sich nur, was 
•leiblich" hier bedeutet. Sicher meint es nicht, daß Jesus in derselben greif- 
baren und sichtbaren Gestalt wie vor seinem Tod unter den Jüngern weilte. 
Ganz massiv gesagt: Jesus war wohl kaum plötzlich als zwölfter Mann am 
Tisch, der ähnlich (nur •verklärt" ... aber was heißt das denn?) wie früher 
dasaß und mitspeiste. Eine solche Deutung verbieten die Texte zwar nicht 
absolut, aber sie scheint bei den apologetischen und kerygmatischen Tenden- 
zen der Erzählungen sehr unwahrscheinlich. Was dann? Sahen sie ihn (visio- 
när, vorstellungshaft) •im Geiste"? Vielleicht; aber wie hätten solche doch 
sporadischen und mehr traumhaften •Gesichte" die starke Überzeugung von 
der Realität des lebendigen Herrn wecken können? Sie scheinen vor allem 
auch zu wenig tragfähig zu sein für die ihnen wider-fahrene Erfahrung 
ihrer Sendung. Auch diese Möglichkeit läßt sich nicht absolut ausschließen, 
aber sie scheint ein zu schwaches Fundament zu sein für die Kirche, die von 
diesen Ostererfahrungen ihren Ausgang nimmt (vgl. die kirchliche Note 
fast aller Erscheinungen!). Was bleibt dann noch? 

Es bleibt in den von uns besprochenen Fällen die sehr konkrete und 
•leibliche" Erfahrung der Mahlgemeinschaft der Jünger. Kann nicht diese 
Erfahrung das •Medium" gewesen sein, durch das sich u. a. der Auferstan- 
dene als lebendig und gegenwärtig offenbarte? Wir sahen oben, wie häufig 
sich Erscheinungen beim gemeinsamen Mahl ereigneten. Diese Situations- 
angabe scheint nicht zufällig oder nebensächlich zu sein69. Sie ist m. E. nicht 
nur der Rahmen, in dem dann das Eigentliche, die •Erscheinung" geschah, 
sondern eher selbst das Entscheidende, das die Erfahrung des Auferstan- 
denen vermittelt, und zwar in bevorzugter Weise. Durch diese These wer- 
den keineswegs andere vermittelnde Situationen, andere Formen der •Er- 
scheinungen" des Auferstandenen ausgeschlossen. So lassen sich z. B. die 
Ersterscheinung vor Petrus, die Erscheinung vor den Frauen oder die vor 

69 Auf die Bedeutung dieser Situation weist ausdrücklich Kassing, Auferstanden für uns, 
a. a. 0. S. 148 ff. hin. 



Eucharistie und Auferstehung * ^ 

den fünfhundert Brüdern, die Begegnung Maria Magdalenas mit dem 
•Gärtner", die Selbstoffenbarung Jesu vor Paulus nicht einfach in diesen 
Rahmen des gemeinsamen Mahles und der dort geschehenen Ostererfah- 
rung einordnen. Es wird durchaus verschiedene • sinnenfällige" Vermitt- 
lungen der Selbstbekundung des Auferstandenen gegeben haben - (z. B. 
die Erfahrungen im Umgang mit den Schriften des Alten Testaments, die 
Begegnung mit einem Menschen, in dem man dem lebendigen Herrn be- 
gegnete, das Erlebnis einer feststellbaren Erschütterung - z. B. bei Paulus, 
evtl. auch bei Thomas, das Erlebnis einer überwältigenden Freude oder 
eines großen Schreckens usw.). Dennoch könnte man vermuten - ohne es 
hier weiter begründen zu können -, daß auch diese •Erscheinungen" in 
einem inneren Zusammenhang mit den •Erscheinungen" beim gemein- 
samen Mahl bzw. im Saal stehen, die sich gleichsam als deren sinngebende, 
das heißt den neuen Glauben und die daraus entstehende neue •Bewe- 
gung" der Jünger in Richtung •Kirche" weisende Mitte zeigen - ich ver- 
weise nur auf die •kirchebegründende" Pointe fast aller Ostererzählun- 

gen! 
Was können wir nun als Gründe für unsere Annahme anführen, daß 

das gemeinsame Mahl bereits von sich aus zu einer •Erscheinung" des 
Auferstandenen werden konnte? 

Das gemeinsame Zusammensein der Jünger wird - nach den Berichten 
bei Lk und Joh (Lk 24,30. 33.36; Joh 20,19. 26; 21.13) - nicht durch den 
Auferstandenen selbst herbeigeführt, sondern wird als gegebener Ort der 
Erscheinungen vorausgesetzt. Es scheint also, wenn wir in dieser Beobach- 
tung eine historische Erinnerung vermuten dürfen, mit Karfreitag bei den 
Jüngern nicht einfach alles •aus gewesen" zu sein. Im Gegenteil, es läßt 
sich eher vermuten, daß die Gemeinschaft der Jünger zu einem gewissen 
Teil weiterbestanden hat (ob in Galiläa oder in Jerusalem, ist in diesem 
Zusammenhang belanglos), und daß sie die gemeinsamen Mahlzeiten, die 
sie von Jesus her gewohnt waren, in irgendeiner Form weitergeführt 
haben. Dabei nun konnte die Erfahrung der Mahlfeiern mit dem irdischen 
Jesus (Gegenwart der verkündeten Gottesherrschaft) und vor allem die 
Erfahrung des letzten Abendmahles (zusammen mit dem Erlebnis des 
Todes Jesu) neu belebt werden zur Erfahrung einer neuen, ganz anderen, 
aber sehr realen Gegenwart ihres Herrn. Um gleich mögliche Mißver- 
ständnisse abzuweisen: Diese Erfahrung meint nicht eine Stimmung oder 
ein Gefühl, die auf einmal in den Jüngern aufgekommen sind. Jede psy- 
chologisierende Erklärung verfehlt völlig das Ziel. Weiterhin ist damit 
in keiner Weise eine reale, die Person Jesu selbst betreffende Auferste- 
hung geleugnet; im Gegenteil, sie wird von unserer Auslegung gerade 
vorausgesetzt. Denn es geht ja um die geschichtliche Selbstdarstellung 



MedardKehl 220 

dieses Geschehens an Jesus, wie es sich also in menschlicher Erfahrung 
selbst kundgetan hat. Und diese Selbstoffenbarung könnte gerade in der 
Gestalt der gemeinsamen Mahlfeier ihre Mitte gefunden haben; denn 
diese war bereits vom irdischen Jesus zum Ort der angekommenen Got- 
tesherrschaft und (im Abendmahl) zum Ort der bleibenden Gegenwart 
seines Todes •für die vielen" erhoben worden. Wenn nun nach Ostern 
diese gemeinsamen Mahlfeiern weitergeführt wurden (und das scheint der 
Fall zu sein), dann war da nicht irgendeine Erinnerung an Vergangenes 
gegenwärtig, sondern wirklich der lebendige, erhöhte Herr, der durch sei- 
nen Tod und seine Auferstehung ganz zur •personifizierten Gottesherr- 
schaft" geworden war und darum die Macht hatte, diese die Jünger kund 
werden zu lassen. Die Osterberichte sprechen sehr real von einer neuen 
Gegenwart des Herrn, die sich nicht in irgendwelche Gefühle oder Erinne- 
rungen auflösen läßt; sie war wirklich ein von •außen" kommendes 
•Widerfahrnis" einer neuen Realität, das den Unglauben und Zweifel 
der Jünger überwand. Ob nun diese Realität in einer meist doch nur sehr 
mysteriös verstandenen und im Grunde gerade nicht der Realität angehö- 
renden Weise erfahren wurde oder in der realen Gemeinschaft des Brot- 
brechens und durch sie, das ist eben die Frage. Mir scheint das zweite 
wahrscheinlicher; denn die vom irdischen Jesus selbst zur •Repräsenta- 
tion" der Gottesherrschaft und des •Neuen Bundes" in seinem Blute er- 
hobene Mahlgemeinschaft war von sich selbst her dadurch schon der geeig- 
netste und überzeugendste Ausdruck einer Selbstdarstellung des gekreu- 
zigten und als solchen auferstandenen Herrn. Diese vom irdischen Jesus 
•vorbereitete" Selbstoffenbarung seines Todes und seiner Herrlichkeit 
wurde dann vom auferstandenen Herrn (von ihm selbst, nicht von den 
Jüngern: sie boten in ihren Versammlungen nur den Anlaß, die Grund- 
lage dazu!) als •Mittel" seines neuen •In-Erscheinung-Tretens" gebraucht. 
Nicht als äußerlich hinzukommendes •Mittel" (was doch wohl die irgend- 
wie visionären •Erscheinungen" sein würden), sondern als innerlich mit 
dem Geschehen von Tod und Auferstehung zusammenhängender, real 
vermittelnder Ausdruck seiner neuen Gegenwart. Diese Deutung von •Er- 
scheinung" hat sicher den meisten anderen voraus, daß sie den wesent- 
lichen inneren Zusammenhang von Auferstehung und geschichtlichem Er- 
scheinen beachtet. Eine kleine Bestätigung dafür könnte vielleicht auch in 
dem (nachösterlich erinnerten oder konzipierten) Jesuswort liegen: •Wo 
zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter 
ihnen" (Mt 18,20; vgl. damit Joh 20,19.26; Lk 24,36: •da stand er in 
ihrer Mitte"!). Daß die Jünger in ihrer österlichen Mahlgemeinschaft 
wirklich diese neue Gegenwart des lebendigen Herrn als Realität erfah- 
ren können, kommt nicht aus ihren Gefühlen oder Erwartungen oder Er- 



Eucharistie und Auferstehung 121 

innerungen, sondern ist ganz Geschenk des Auferstandenen. Er läßt sich 
darin erfahren. Ob das nun im Zusammenhang mit einer starken •Geist- 
erfahrung" geschah - es dürfte sicher sein, daß gerade in den urchristlichen 
Versammlungen die von Gott geschenkte Erfahrung des Heiligen Geistes 
eine große Rolle spielte • oder im Zusammenhang mit einer sehr lebendig 
erfahrenen Bruderliebe bei der eucharistischen Mahlgemeinschaft (vgl. 
1 Kor 16,1 ff.: Kollekte am ersten Tag der Woche; 2 Kor 8,9; 1 Kor 11, 27: 
Der unwürdige Genuß des Opfermahles ist begründet im •asozialen" Ver- 
halten der Gemeinde! Vgl. die Summarien in Apg), oder ob es bei diesen 
ersten Mahlfeiern noch zu irgendwelchen außergewöhnlichen •Gesichten" 
und •Erscheinungen" kam, die das Geschehen als Erscheinung des Aufer- 
standenen •eindeutig" machten, all das können nur Vermutungen bleiben, 
da wir über die ganz konkrete Situation des Anfangs nach Ostern kaum 
etwas wissen. 

Vielleicht kommt manchen diese Deutung der Erscheinungen als •zu 
wenig" vor; konnte daraus wirklich der Osterglaube erwachsen? Mußte 
nicht doch noch etwas zur eucharistischen Mahlgemeinschaft •dazukom- 
men", um das Ereignis •klar" zu machen? Mag sein. Aber wir dürfen nicht 
einfachhin unsere heutige Eucharistieerfahrung mit der der ersten Wochen 
und Monate nach Ostern gleichsetzen. Konnte nicht die Anfangserfahrung 
der Eucharistie, zumal von ihrer Nähe zu den Mahlfeiern mit dem irdi- 
schen Jesus und vor allem zu seinem Abschiedsmahl und seinem Todes- 
geschehen her, gerade diese Bewegung des Glaubens und der Liebe 
(• Sendung, Kirche) auslösen, die aus der Begegnung mit dem lebendigen 
Herrn in ihr erwuchs? Sollten dazu wirklich •Erscheinungen" in Form von 
Gesichten und Auditionen oder anderen unerklärlichen •Begegnungen" 
besser geeignet sein? Wohl kaum. Ausschließen läßt sich - wie gesagt - 
das zweite nicht, aber die eucharistische Mahlgemeinschaft, das gemein- 
same Brechen des Brotes, das der Herr selbst als seinen hingegebenen 
Leib bezeichnet hat, und das gemeinsame Trinken des Weines, den der 
Herr selbst als sein vergossenes Blut bezeichnet hat, konnte m. E. durchaus 
ein genügend •sprechendes" und •sichtbares" Mittel seiner neuen Gegen- 
wart sein. 

Vielleicht kann eine traditionsgeschichtliche Beobachtung unsere Deu- 
tung bekräftigen: ich meine die Nähe des ältesten Oster- (1 Kor 15,3 ff.) 
und des ältesten Abendmahlskerygmas (1 Kor 11,23 ff.). Beide (und nur 
sie!) werden bei Paulus mit der stehenden (rabbinischen) Redewendung 
•ich habe (euch) übergeben" (raxoeSoxa) und •ich habe empfangen" 
(jtaQeXaßov) eingeleitet, was sie als Übernahme und Weitergabe einer fest- 
gefügten Tradition ausweisen. Beide Texte gelten heute allgemein als sehr 
alte, der frühesten palästinensischen Tradition (sei es der Liturgie, sei es 



MedardKehl 122 

der Verkündigung) angehörende kerygmatisdie •Formeln". Und beide 
- das ist entscheidend - sprechen vom Tod Jesu •für" die Menschen (•für 
unsere Sünden" - •für euch"). Die Bezugnahme auf Jes 53 ist in beiden 
Traditionsstücken gegeben70; sie verstehen also Jesu Tod als Sühnetod 
für die vielen. Und zwar ist diese Aussage sowohl für das älteste Oster- 
kerygma wie für die älteste Abendmahlstradition zentral. Der enge sach- 
liche, zeitliche und geographische Zusammenhang der beiden Traditionen 
kann die Annahme rechtfertigen, daß sowohl die älteste Abendmahls- wie 
die älteste Ostertradition eine •Glaubenserfahrung" des Todes Jesu als 
Sühnetod für die vielen voraussetzen. Kann nun diese •Erfahrung" nicht 
gerade das - geschenkte ganz neue - •Ein-sehen" in das Abendmahls- und 
Todesgeschehen Jesu bei der österlichen Mahlgemeinschaft und durch sie 
sein? Und kann dieses auch durch das gemeinsame Mahl vermittelte •Ein- 
sehen" (zusammen mit anderen obengenannten Ostererfahrungen) nicht 
zugleich das reale •Sehen" des auferstandenen Gekreuzigten meinen? 
Oder muß in diesem Rahmen noch etwas •Außergewöhnliches" hinzukom- 
men? Die Frage ist nur, was. Wiederum, man kann diese Möglichkeit kei- 
neswegs ausschließen, aber mir scheint von den Texten her das erstere 
sicher ein entscheidendes (weil spezifisch christ-liches und auf Kirche zie- 
lendes) •Widerfahrnis" im Zusammenhang der Mahlgemeinschaft zu sein. 

Hier können wir zum Schluß noch kurz auf einen Einwand eingehen, 
der gegen diese Deutung vielleicht geltend gemacht werden könnte. Wenn 
eine Reihe von •Erscheinungen" so verlaufen sind, wie sie oben erklärt 
wurden, wodurch unterscheiden sich dann noch die Zeugen des Anfangs 
von allen späteren bis zu uns hin? Haben sie nicht mehr als wir •gesehen"? 
Darauf ist zu sagen: Erstens sollen ja, wie schon oft betont, durch die hier 
gebotene Deutung keineswegs alle Erscheinungen auf Eucharistie hin aus- 
gelegt werden. Es gibt nach den Texten noch •phänomenologisch" andere 
Selbstoffenbarungen des Auferstandenen, z. B. das Schriftgespräch oder 
die persönliche Begegnung mit einem Unbekannten, die zur Erscheinung 
Jesu wird, vor allem auch die Erfahrung der Sendung, das Erlebnis der 
Freude und der neuen Hoffnung. Man darf die Texte nicht einfach auf ein 
entscheidendes Widerfahrnis oder auch nur auf einen bestimmten •Typ" 
von Begegnungen festlegen71. Das liegt sicher nicht in ihrer Aussage- 
absicht. Zweitens ist das •Sehen" der Osterzeugen ein Wahrnehmen des 
Offenbarungsgeschehens Christi. Das bedeutet, daß dieses Sehen den 

70 Vgl. E. Lohse, Märtyrer und Gottesknedit, Göttingen 1955, S. 113 ff. 
71 Deswegen überzeugen in diesem Punkt weder die Darlegungen Marxsens (Die Aufer- 
stehung Jesu von Nazareth), der alles auf die Erscheinung vor Petrus zentriert, noch die 
von Seidensticfcer (Die Auferstehung Jesu), der nur die Erscheinung vor der Versammlung 
der (500) Brüder als geschichtlich annimmt. 



Eucharistie und Auferstehung 123 

Glauben mit einschließt und erst im Glauben ein wirkliches Widerfahrnis, 
eine personale Erfahrung und Begegnung wird72. Der Glaube ist nicht erst 
eine Wirkung dieser Erfahrung, auch nicht eine an die (•objektive") Er- 
fahrung angehängte (•subjektiv-gläubige") Deutung, nein, der Glaube ist 
diese volle Erfahrung. Deswegen ist es völlig müßig zu fragen, was früher 
war, das Widerf ahrnis oder der Glaube; es gibt wohl eine Entwicklung, 
eine Geschichte des Glaubens der Osterzeugen, und vielleicht stand am 
Anfang nur der nicht völlig gestorbene Glaube an den irdischen Jesus, der 
sich z. B. in den (für die Erscheinungen vorausgesetzten) Versammlungen 
und Mahlfeiern nach Ostern ausdrückte. Dies konnte dann von Jesus, dem 
Auferstandenen, zu einer wirklich neuen Erfahrung seines neuen Lebens 
in der Herrlichkeit Gottes erhoben werden. Aber gerade auch dies ist eine 
Erfahrung, die nur dem Glauben zugänglich ist. Entscheidend ist jedoch, 
daß diese Glaubens-Erfahrung Geschenk ist, reine Gabe des Auferstan- 
denen, wie auch seine Erscheinungen reine Gabe sind und nicht Produk- 
tionen eines man weiß nicht woher entstandenen •Osterglaubens". Dieser 
Osterglaube wird in den Begegnungen mit dem Auferstandenen (•Erschei- 
nungen") von ihm •mitgebracht"; das heißt der Auferstandene schenkt 
den Zeugen in seinem •Erscheinen" zugleich das •Erkenntnisorgan" dafür, 
den Glauben. Das ist auch in der Thomasgeschichte der Fall; ihm werden 
keine schlüssigen •Beweise" geliefert, die ihn zum Glauben bringen. Das 
schließt einfach schon das Johanneische Verständnis sowohl desZeigens der 
Seite und der Hände wie auch des •Sehens" aus73; vor allem aber dann die 
Antwort des Thomas, die eine Antwort des Glaubens auf die Selbstoffen- 
barung des erhöhten Herrn ist. Und diese Selbstoffenbarung geschieht 
nach Johannes stets durch •Zeichen", die ihr Wesen gerade im Überschrei- 
ten jeder empirischen Erfahrungsebene haben. Daß Jesus - nach Johan- 
nes - Thomas gegenüber ein solches •Zeichen" gewirkt hat, das ihn zum 
Glauben gebracht hat, ist deutlich (V29); ebenso daß er dieses •Zeichen" 
in dieser Deutlichkeit und Mächtigkeit späteren Zeiten nicht mehr so ge- 
währen wird, dürfte wohl auch in der Aussageabsicht des Verfassers lie- 
gen74. Welcher Art innerhalb der •empirischen" Erfahrung genau dieses 
Zeichen vor Thomas war, ist nicht auszumachen. Entscheidend ist jedoch, 

72 Vgl. dazu die ausgezeichneten Darlegungen Kassings (Auferstanden für uns), die haupt- 
sädilidi diese Identität von Sehen und Glauben der Zeugen aufweisen. Ähnlich Seiden- 
sticker a. a. O., bes. S. 126 ff. J. Kremer, Die Osterbotschaft, S. 110 ff. 
73 Dazu gut Kremer, Die Osterbotsdiaft der vier Evangelien, a. a. O., S. 110, wie auch 
Seidensticker, Die Auferstehung Jesu ... a. a. 0. S. 134 ff; vgl. De la Potterie, La notion 
de temoignage dans St. Jean, in Sacra Pagina II, Paris-Gembloux 1959; R. Schnacken- 
burg, Die Johannesbriefe, HThK XIII/3, Freiburg 19632, S. 52-58; S. 267-271. 
74 Man kann wohl kaum zwei verschiedene Bedeutungen von •sehen" in V. 29 annehmen; 
es bedeutet beide Male das Sehen eines •CJT)IIEIOV", eines Zeichens. 



Medard Kehl 124 

daß sowohl für die ersten Zeugen wie für uns der Glaube das eigentliche 
•Erfahrungsorgan" des Auferstandenen ist, und diese Glaubenserfah- 
rung ist nicht so verschieden voneinander. Denn unser Glaube an den Auf- 
erstandenen ist ja nicht nur und nicht in erster Linie ein psychologisch- 
menschlicher Akt des Akzeptierens der Glaubwürdigkeit des Zeugnisses 
der Jünger (•sie haben es ja gesehen, sie wissen es also; und da sie ehrliche, 
glaubwürdige Leute sind, glaube ich ihnen"). Nein, wenn wir wirklich 
ihrem Zeugnis glauben, dann glauben wir darin doch primär an den Auf- 
erstandenen und seine lebendige Wirklichkeit damals und heute. Und die- 
ser Glaube wird erst dann geschenkt, wenn man sich auf diese Wirklich- 
keit des Auferstandenen heute einläßt, wenn man sich von ihm lieben 
und senden läßt zum Lieben und zum Verkündigen dieses Glaubens in 
der Welt. Daß dieser Glaube sowohl von den ersten Zeugen wie von 
uns heute gefordert ist, ist klar; und daß dabei der Glaube der Früheren 
viel leichter sei als unserer, scheint kaum anzunehmen zu sein; die Erschei- 
nungsberichte sprechen deutlich eine andere Sprache. Der Auferstandene 
gewährte ihnen •Zeichen" seiner neuen Gegenwart, wohlgemerkt: Zeichen, 
die geglaubt werden wollten, nicht Beweise, die gewußt werden konnten. 

Dennoch soll hier nicht die Einmaligkeit und Besonderheit der ersten 
Auferstehungserscheinungen gegenüber aller späteren, auf die lebendige 
Wirklichkeit und Gegenwart des auferstandenen Herrn bezogenen Glau- 
benserfahrung geleugnet werden. Die Jünger sind die •von Gott vorher- 
bestimmten Zeugen" (Apg 10,41) des Lebens, des Todes und der Auf- 
erstehung Jesu, auf deren Zeugnis neben dem •inneren" Zeugnis des 
Geistes unser Glaube an den Auferstandenen ruht. Worin liegt nun das 
Besondere des apostolischen Zeugnisses? Es ist wohl darin zu sehen, daß 
die Apostel (nach lukanischem Sprachgebrauch) von Anfang an dabei ge- 
wesen sind, •von der Taufe des Johannes an bis zu dem Tage, an dem er 
(der Herr) von uns weg aufgenommen wurde" (Apg 1, 22), das heißt bis 
zum Kreuzesgeschehen, und daß sie nun seiner machtvollen und wirk- 
samen neuen Gegenwart im Zeichen (z. B. des Brotbrechens, des Schrift- 
gespräches usw.) innewerden. Sie erkennen und bezeugen die Identität des 
historischen Herrn (des Gekreuzigten) mit dem Zu-neuem-Leben-Erweck- 
ten, und aus dieser Erfahrung heraus verstehen sie jetzt erst, was der Herr 
während seines irdischen Lebens gesagt und getan hat, welchen Sinn sein 
Tod hatte, ja, wer Er eigentlich ist. Und gerade diese Erfahrung ist das 
einmalige und bleibende Vorrecht der ersten Zeugen, die dieses Zeugnis 
der Kirche und ihrer Tradition normierend übergeben. Dieses Glaubens- 
Zeugnis übernehmen wir als Vermittlung zu unserem eigenen Glauben 
an die Wirklichkeit des auferstandenen und auch heute lebenden Jesus 
von Nazareth. Welche Zeichen nun der Herr für diese •Identitätsbekun- 



Die Frage nach dem gnädigen Gott heute 125 

dung" gewählt hat, wissen wir nicht für jeden einzelnen Fall genau. Aber 
eines scheinen unsere Beobachtungen und Reflexionen zu erhellen: Ein 
Zeichen (und vielleicht das entscheidende) seiner neuen Gegenwart war 
schon im ersten Anfang und ist auch heute noch die gemeinsame euchari- 
stische Mahlfeier der an ihn Glaubenden, auf ihn Hoffenden und ihn Lie- 
benden. 

Die Frage nach dem gnädigen Gott heute 

Bernhard Langemeyer, Münster i. W. 

Luthers leidenschaftliches Fragen nach dem gnädigen Gott wurde lange 
Zeit verstanden von seiner individuellen religiösen Sensibilität her. Eine 
genauere Betrachtung der damaligen allgemeinen Zeitlage führt jedoch 
zu der Einsicht, daß in Luthers Frage eine religiöse Erfahrung zu Wort 
kam und theologisch reflektiert wurde, die geradezu epochales Ausmaß 
angenommen hatte. Es verwundert dann nicht mehr, daß die Predigt vom 
gnädigen Gott, dessen man allein im gläubigen Vertrauen auf das Wort 
gewiß werden könne, damals ein so spontanes Echo fand. Sie wurde als 
befreiende und rettende Gottesbotschaft aufgegriffen. 

Um welche epochale Erfahrung handelt es sich? Im damaligen Mittel- 
europa waren die Lebensordnungen, die seit Jahrhunderten als Abglanz 
göttlicher Weisheit und Heilsliebe erfahren und anerkannt wurden, in 
Auflösung geraten. Diese allgemeine Auflösung schlug sich im religiösen 
Erleben, das durch die überkommene Frömmigkeit geprägt war, nieder 
als drohendes Zeichen des Zornes Gottes und des nahen Weltunterganges. 
Die Folge war eine heillose Angst1. Indem Luther den Zugang zum gnädi- 
gen Gott allein auf den Glauben, auf den Glauben wider allen Augen- 
schein der Welt und ihrer •Werke" gründete, machte er damals das Evan- 
gelium wieder als Frohe Botschaft vernehmbar. 

Wenn mit dem eben Angedeuteten das Koordinatensystem, in welchem 
die Frage Luthers nach dem gnädigen Gott laut wird, in den Grundlinien 

1 Eine reiche Sammlung von Zeitdokumenten hierzu bietet Will-Erich Peuckert, Die große 
Wende (2 Bde.) Darmstadt 19662. 




