
Die Frage nach dem gnädigen Gott heute 125 

dung" gewählt hat, wissen wir nicht für jeden einzelnen Fall genau. Aber 
eines scheinen unsere Beobachtungen und Reflexionen zu erhellen: Ein 
Zeichen (und vielleicht das entscheidende) seiner neuen Gegenwart war 
schon im ersten Anfang und ist auch heute noch die gemeinsame euchari- 
stische Mahlfeier der an ihn Glaubenden, auf ihn Hoffenden und ihn Lie- 
benden. 

Die Frage nach dem gnädigen Gott heute 

Bernhard Langemeyer, Münster i. W. 

Luthers leidenschaftliches Fragen nach dem gnädigen Gott wurde lange 
Zeit verstanden von seiner individuellen religiösen Sensibilität her. Eine 
genauere Betrachtung der damaligen allgemeinen Zeitlage führt jedoch 
zu der Einsicht, daß in Luthers Frage eine religiöse Erfahrung zu Wort 
kam und theologisch reflektiert wurde, die geradezu epochales Ausmaß 
angenommen hatte. Es verwundert dann nicht mehr, daß die Predigt vom 
gnädigen Gott, dessen man allein im gläubigen Vertrauen auf das Wort 
gewiß werden könne, damals ein so spontanes Echo fand. Sie wurde als 
befreiende und rettende Gottesbotschaft aufgegriffen. 

Um welche epochale Erfahrung handelt es sich? Im damaligen Mittel- 
europa waren die Lebensordnungen, die seit Jahrhunderten als Abglanz 
göttlicher Weisheit und Heilsliebe erfahren und anerkannt wurden, in 
Auflösung geraten. Diese allgemeine Auflösung schlug sich im religiösen 
Erleben, das durch die überkommene Frömmigkeit geprägt war, nieder 
als drohendes Zeichen des Zornes Gottes und des nahen Weltunterganges. 
Die Folge war eine heillose Angst1. Indem Luther den Zugang zum gnädi- 
gen Gott allein auf den Glauben, auf den Glauben wider allen Augen- 
schein der Welt und ihrer •Werke" gründete, machte er damals das Evan- 
gelium wieder als Frohe Botschaft vernehmbar. 

Wenn mit dem eben Angedeuteten das Koordinatensystem, in welchem 
die Frage Luthers nach dem gnädigen Gott laut wird, in den Grundlinien 

1 Eine reiche Sammlung von Zeitdokumenten hierzu bietet Will-Erich Peuckert, Die große 
Wende (2 Bde.) Darmstadt 19662. 



Bernhard Langemeyer - 126 

richtig skizziert ist, scheint es anachronistisch, die Frage heute aufgreifen 
zu wollen. Zwar leben auch wir in einem Umbruch fast aller Lebensbedin- 
gungen und -Ordnungen infolge der Technisierung und Industrialisierung. 
Aber dieser Umbruch wird weithin nicht mehr religiös erfahren, es sei 
denn als totale Abwesenheit, als •Tod" Gottes. Unsere Frage ist die, ob 
das Wort •Gott" in unserer Welt überhaupt noch auf eine Wirklichkeit 
hinweist. Im gegenwärtigen Gespräch um diese Frage zeichnet sich immer 
deutlicher die Einsicht ab, daß sich in unserem Erfahrungshorizont die 
Bedeutung des Wortes •Gott" am ehesten im Blick auf die Zukunft der 
Menschheit und der Welt erschließt. Die gegenwärtige, evolutiv und ge- 
schichtlich gewordene Welt wird nicht mehr im Horizont ihres göttlichen 
Ursprungs erfahren. Aber die uns aufgegebene Sorge um die mögliche 
Zukunft dieser gewordenen Wirklichkeit läßt uns Ausschau halten nach 
einem möglichen transzendenten Sinngeber. 

Ist die Frage nach Gott uns heute erschlossen als Frage nach dem Sinn 
der Weltgeschichte, konkret, nach dem Sinn unseres Einsatzes für eine 
menschenwürdigere Zukunft dieser unserer Welt, so besteht nun doch ein 
Zusammenhang mit der Frage Luthers nach dem gnädigen Gott. Denn der 
in die offene Zukunft hinein angefragte letzte Sinn muß ja doch als gnä- 
dige Sinngebung gedacht werden. Er ist nicht Sache eines blinden dämoni- 
schen Urwillens oder eines deistischen Gottes, der die Welt sich selbst 
überläßt. Es geht also heute im verschärften Sinn um die Frage nach dem 
gnädigen Gott. Was Luther aus der ihm überkommenen religiösen Welt- 
erfahrung als Zorn Gottes erlebte, erkennen wir heute als die radikale 
Skepsis, im erfahrbaren Weltgeschehen die gnädige Führung Gottes ent- 
decken zu können. Nicht von ungefähr nennt Luther den Gott des Zornes 
den deus absconditus, den verborgenen Gott. Unser Fragehorizont hat sidi 
gegenüber Luther verschoben, insofern wir nicht mehr auf das Wort der 
Schrift als fraglose Zusage des gnädigen Gottes zurückgreifen können. 
Denn auch die Schrift ist uns ein Er-zeugnis der Geschichte, zeugend von 
Erinnerungen, Erfahrungen und Erwartungen einer bestimmten Zeit. Wir 
können den Anspruch der biblischen Botschaft, gnädige Zusage Gottes zu 
bezeugen, nur ernst nehmen, wenn unsere heute erfahrene Wirklichkeit 
und ihre erwartete Zukunft irgendeinen Verweis auf gnädige, sinngebende 
Führung bietet. Mit anderen Worten: das Zeugnis der Heiligen Schrift 
fordert uns heute heraus, die Frage nach dem gnädigen Gott dort wieder 
aufzunehmen, wo Luther sie liegengelassen hat, als er sich auf das Wort 
allein zurückzog, nämlich in unserer konkreten Wirklichkeit. Dort ist un- 
umgehbar der Ort, wo sie sich uns heute stellt. 



Die Frage nach dem gnädigen Gott heute 127 

1. Gnade und Welterfahrung 

Schon der alltägliche Sprachgebrauch läßt vermuten, daß wir in einer 
weithin •gnadenlosen" Welt leben. Das Wort •Gnade" hat darin keine 
zentrale hermeneutische, das heißt das Verständnis der Welt leitende Be- 
deutung. Es gibt kein Königtum von Gottes Gnaden mehr, keinen Stand, 
in den man aufgrund einer gnädig verfügten Schöpfungsordnung hinein- 
geboren wird; folglich auch keinen Beruf, der durch gnädige Berufung 
zugewiesen ist. 

Von Gnade wird heute nur noch in Randbereichen geredet, z. B. im 
Rechtsbereich, wenn im Begnadigungsverfahren eine rechtmäßig verhäng- 
te Strafe erlassen wird. Aber wer möchte schon in die Situation kommen, 
von solcher Gnade abhängig zu sein? Die Anreden •gnädiger Herr" bzw. 
•gnädige Frau" sind kaum mehr als bloße Höflichkeitsfloskeln. In •gnä- 
dige Frau" mag zuweilen noch das Wissen mitschwingen, daß die Gunst 
oder Liebe der verehrten Frau weder erzwungen noch erkauft noch mani- 
puliert, sondern nur erbeten, umworben und dankbar empfangen werden 
kann. Von diesem Vorkommen des Wortes her dürfte heute immerhin 
noch bekannt sein, daß Gnade eine wohlwollende Fügung oder Zuwen- 
dung meint, die wesentlich Geschenkcharakter hat. 

Aber wer will heute etwas geschenkt haben, wer will von der Gnade 
anderer leben? Unsere Gesellschaftsordnung möchte das möglichst jedem 
ersparen. Versicherungswesen und staatliche Fürsorge sollen allen Zufäl- 
len zuvorkommen, die uns in die Situation bringen könnten, von der Gnade 
anderer abhängig zu sein. Man will nichts geschenkt haben. Die soge- 
nannte Weihnachtsgratifikation wird sogleich zum Gewohnheitsrecht. Da- 
her kann •Gnade" in der Umgangssprache einen verächtlichen Klang 
bekommen. Wenn jemand sich herablassend großzügig benimmt, sagt 
man mit ironischem Unterton •sehr gnädig" oder •zu gnädig". 

Die hermeneutische Funktion von Gnade und Gericht (Zorn Gottes) 
haben in unserer Welterfahrung die Worte •Glück" und •Pech" über- 
nommen. Sie verweisen darauf, daß die Umstände und Ereignisse, die wir 
ohne unser Zutun vorfinden oder antreffen, nicht einer höheren Bestim- 
mung zu verdanken sind, sondern dem zufälligen Zusammenspiel natura- 
ler und geschichtlicher Kräfte. Am deutlichsten wird dies vielleicht an der 
Tatsache unseres eigenen Daseins. Man verdankt es dem Zusammenspiel 
einer geschichtlichen Ursache, nämlich einem Verhalten der Eltern, mit 
einer biologischen, dem Vordringen einer von Millionen Samenzellen zu 
einer gerade befruchtungsfähigen Eizelle. Dieses Daseins- und Weltver- 
ständnis führt jedoch keineswegs zum Fatalismus. Vielmehr sucht man das 
Spiel der Kräfte zu durchschauen, um den weiteren Verlauf in den Griff 



Bernhard Langemeyer 19s 

zu bekommen. Daher wird heute alles Gewordene, alles aus der Tradition 
Überkommene überprüft. Nichts gilt als prinzipiell unveränderlich. 

Offensichtlich ist diese Weise, Welt zu erfahren, geprägt von der natur- 
wissenschaftlichen bzw. empirisch-historischen Forschung und der techni- 
schen bzw. ökonomischen Bewältigung der naturalen und geschichtlich- 
gesellschaftlichen Kräfte. Schaut man nun über die einzelnen Fälle von 
Glück und Pech hinaus auf das Ganze des evolutiven und geschichtlichen 
Prozesses vom Urnebel bis zur Welt der Menschen von heute, so stellt sich 
unausweichlich die Frage nach dem Sinn und Ziel des ganzen Geschehens. 
Weist dieses Ganze auf eine tragende Sinn-Intention hin, auf eine gnädige 
Fügung? Oder bleibt es uns Menschen überlassen, unserem Leben und der 
gegenwärtigen Menschheit eine sinnvolle Zukunft zu geben, durch Pla- 
nung und Veränderung des Gewordenen? Die einen möchten mit Karl 
Marx oder - auf andere Weise - mit Teilhard de Chardin in der bisheri- 
gen Entwicklung eine Sinnlinie erkennen, die auf ein letztes Ziel zuläuft. 
Die anderen sehen nur ein ständiges Auf und Ab von Sinnhaftem und 
Sinnlosem, ein Werden und Vergehen, ein Sich-finden und -vernichten 
der Menschen und Völker - eine Sicht, die am eindrucksvollsten wohl 
Albert Camus ausgesprochen hat. 

Wo liegt der Grund für diese verschiedene Einstellung? Eine objektive 
Betrachtung der Tatsachen, eine Aufrechnung von Sinn und Unsinn in 
Evolution und Geschichte, etwa nach dem Gesetz der Wahrscheinlichkeit, 
führt offenbar zu keinem eindeutigen Ergebnis. Weder für die Sinnlosig- 
keit des Ganzen, noch für eine letzte Sinngebung durch die weltverän- 
dernde Tätigkeit des Menschen, noch für die Sinnfügung von Seiten eines 
gnädigen Gottes geben die Tatsachen eine ausreichende Grundlage. Die 
Einstellung zur Sinnfrage bildet sich vielmehr entscheidend im Bereich 
der persönlichen Lebenserfahrung. Unglückliche Umstände und Miß- 
erfolge im persönlichen Leben lassen die Auffassung heranreifen, alles 
sei sinnlos. Das Erlebnis wissenschaftlichen und technischen Fortschritts 
weckt die Überzeugung, der Mensch könne die Entwicklung zu einem 
sinnvollen Ziel bringen. Und welche persönliche Erfahrung spricht heute 
für einen gnädigen Gott und sein Walten in Evolution und Geschichte? 

2. Gnade und persönliche Erfahrung 

Romano Guardini hat schon vor zwanzig Jahren versucht, •das Gnaden- 
hafte als Element des unmittelbaren Daseins"2 aufzudecken. Allerdings 

2 Freiheit Gnade Sdtidtsal. Drei Kapitel zur Deutung des Daseins, München 1949   127 
bis 150. 



Die Frage nach dem gnädigen Gott heute 129 

hat er dabei wohl nicht deutlich genug unterschieden zwischen Gnade und 
Glücksfall. Glück bedeutet ihm noch die Erfahrung, •über Anspruch und 
Vermögen beschenkt zu sein', wogegen es in Naturwissenschaft und Tech- 
nik nur um Notwendigkeit und Verstandesleistung gehe, also um das 
direkte Gegenteil von Beschenktwerden durch das Wunder des überra- 
schend Neuen3. Naturwissenschaft und Technik kennen aber auch das Un- 
berechenbare, z. B. in der Evolution, und das überraschend Neue, nämlich 
das plötzliche Gelingen bei einer Reihe von Experimenten. Auch in die- 
sem Bereich kann man Glück und Pech haben. Denn das Zusammenspiel 
der Kräfte ist nicht mit strenger Notwendigkeit zu berechnen. Nicht jedes 
sinn-erschließende Ereignis, das überraschend eintritt, enthält in unserer 
heutigen Daseinserfahrung schon einen Verweis auf die gnädige Sinn- 
führung unseres Daseins. Wer würde z. B. einen Lottogewinn spontan als 
gnädige Fügung erfahren? Zweifellos haben die Erfahrungen, die Guar- 
dini anführt: schöpferische Eingebung, Gelingen eines vollkommenen 
Kunstwerkes, euphorische Gestimmtheit, rettendes Ereignis in einer aus- 
weglosen Notlage4, eine größere Dichte als ein Lottogewinn. Aber sie alle 
lassen sich auch als glückliche Zufälle verstehen, ohne daß sich dadurch 
an der Erfahrung selbst etwas ändert. Ihre Deutung als Gnade wäre dem- 
nach ein ideologischer Überbau, was nicht ausschließt, daß sie subjektiv als 
Gnade erfahren werden können. Aber solche Gnadenerfahrung bleibt 
persönliche Angelegenheit des einzelnen. Sie läßt sich nicht mitteilen, weil 
ein anderer dasselbe als Glücksfall erfahren kann. 

Es muß demnach zu dem Moment des Unberechenbaren und Über- 
raschenden noch ein anderes hinzukommen, wenn unverwechselbar von 
Gnade gesprochen werden soll. Die unmittelbare Daseinserfahrung gibt 
das heute wohl nicht mehr her. Hinzukommen muß ein existentielles Mo- 
ment, eine bestimmte Weise, sich auf das unberechenbare Ereignis einzu- 
lassen. Und zwar darf diese existentielle Entscheidung nicht auf der bloßen 
Möglichkeit beruhen, daß ein Ereignis so verstanden werden kann. Viel- 
mehr muß das Ereignis selbst von der Art sein, daß es eine existentielle 
Entscheidung herausfordert, eine Entscheidung für oder gegen den gnädi- 
gen Gott. 

Nun nennt Guardini selbst ein Phänomen, das über die unmittelbare 
Erfahrung hinausreicht: die Begegnung5. Auf der Suche nach einer kon- 
kreten Annäherung an das, was die Theologie Gnade nennt, hat auch 
Gabriel Marcel dem Phänomen der Begegnung besondere Aufmerksam- 

• Ebd. 146. 
* Ebd. 130-142. 
» Ebd. 135-137. 



Bernhard Langemeyer 130 

keit gewidmet6. Worum geht es dabei? Nicht um jedes beliebige Zusam- 
mentreffen von Menschen. Begegnung im hier gemeinten Sinn kann sich 
erst ereignen, wenn zwei Menschen aufeinander aufmerken, wenn sie ein- 
ander nicht mehr einer unter vielen anderen sind, sondern je dieser eine 
und kein anderer. Konkret kann das auf vielerlei Weise und mit sehr 
unterschiedlicher Deutlichkeit geschehen. Die Situation, in der sich Begeg- 
nung ereignen kann, ist schon gegeben, wenn jemand mir - nicht dem 
ersten besten, sondern just mir - Vertrauen schenkt, mich um Rat oder 
Hilfe bittet, mir etwas zutraut; wenn jemand auf meine Gedanken ein- 
geht, mich zu verstehen sucht, mir Mut macht oder meine Schuld mitträgt 
usw. In solcher Situation wird unweigerlich meine Stellungnahme heraus- 
gefordert. Ich kann mir das Verhalten des Jemand psychologisch erklären: 
als Sympathie, seelische Verwandtschaft, Reaktion auf die Ausstrahlung 
meiner Persönlichkeit oder milieubedingtes Verhaltensmuster usw. In die- 
sem Falle erfahre ich ein glückliches Zusammentreffen, eine Chance für 
die Entfaltung oder Bereicherung meines eigenen Daseins. Eine Begeg- 
nung mit dem anderen Menschen als diesem unvertauschbar anderen hat 
nicht statt. Nehme ich dagegen das Verhalten des Jemand als Geschenk 
dieses anderen an mich an, lasse ich mich auf ihn ein, so geschieht Be- 
gegnung. Es eröffnet sich mir eine neue Möglichkeit, ich selbst zu sein. Ich 
darf für diesen anderen Menschen mehr sein als einer unter vielen, näm- 
lich unvertauschbar ich selbst. Mein persönliches Dasein erhält einen neuen 
Sinn. Dieser kann sehr flüchtig aufscheinen, wenn es sich nur um eine vor- 
übergehende Begegnung handelt. Er kann aber auch Zukunft erschließen, 
dann nämlich, wenn die Begegnung zu einer dauernden Bindung wird: 
einer Freundschaft, Ehe oder Gefolgschaft. Meinem ganzen Dasein wird 
dann ein neuer Sinn geschenkt, der sich im Einsatz für den oder die ande- 
ren erfüllt. 

Zunächst wird das Neue, das sich dem Dasein in der Begegnung er- 
schließt, als Geschenk, als Gnade des Begegnenden erfahren. Aber schon 
eine erste Besinnung auf das Erfahrene führt zu der Einsicht, daß die 
Begegnung nicht allein vom Begegnenden her verfügt ist. Auch für ihn 
kommt es überraschend, daß er auf jemanden trifft, der sich ihm zuwendet, 
sich auf ihn einläßt. Treffend sagt Guardini, von Rechnung und Planung 
her gesehen, bilde •die echte Begegnung immer einen Zufall". Und er 
fährt fort: •Dieser Zufall hat aber einen besonderen Charakter, denn so- 
bald er sich ausgewirkt hat, und die Beziehung zustande gekommen ist, 
stellt sich das Gefühl ein: es hat nicht anders sein können, wir ,mußten' 
einander treffen, ,wir waren einander zubeschieden' ..." Das heißt, in der 

• Der Mensdi als Problem, Frankfurt a. M. 1957, 75-77. 



Die Frage nach dem gnädigen Gott heute 131 

Begegnung wird •eine unabweisbare Sinn-Evidenz" erfahren. Sie ist 
•einem oder mehreren Menschen zur Erfüllung ihres Lebenssinnes not- 
wendig und hängt doch von einer ,Stelle' ab, über die sie schlechterdings 
nichts vermögen"7. In seiner vorsichtigen tastenden Art beschreibt auch 
Gabriel Marcel diesen neuen gnadenhaft empfangenen Lebenssinn, der 
psychologisch nicht einholbar sei. Er spricht von einem •Zuströmen von 
Sein", das in der Begegnung erfahren werde und die Begegnung zu einem 
•ontologischen Zeichen" mache, zum •Zeugen einer transzendenten Wirk- 

lichkeit"8. 
Das Gemeinte würde völlig mißverstanden, wenn dabei an ein Schluß- 

verfahren gedacht würde, das die Realität der Gnade beweisen soll. Es 
handelt sich lediglich um eine Analyse dessen, was in der Begegnung mehr 
oder weniger bewußt mitbejaht und miterfahren wird. Wer den Begeg- 
nenden als Sinngebung des eigenen Daseins annimmt, nimmt ihn nicht als 
Zufall. Unmittelbar erfährt er zwar sich beschenkt vom zufällig Begeg- 
nenden. Aber er würde nicht ernstlich von diesem Begegnenden den Sinn 
seines eigenen Daseins empfangen, wenn er ihn letztlich doch als einen 
zufälligen, das heißt beliebigen anderen Menschen verstände. Ob er sich 
dessen bewußt wird oder nicht, er bejaht und empfängt den Begegnenden 
zugleich als den von einer gnädigen Fügung Zugeschickten. Begegnung er- 
eignet sich, wo sie wirklich eingegangen wird, im Horizont einer die Be- 
gegnenden umgreifenden gnädigen Bestimmung. 

Nun läßt sich das Ereignis der Begegnung aber nicht herausschälen aus 
dem Gesamtzusammenhang des Geschehens. Denn Begegnung ereignet 
sich nicht jenseits von Raum und Zeit, sie steht im Fluß der zufälligen 
Ereignisse, die den Gang der Welt überhaupt bestimmen. Man denke nur 
an die Tragik, die darin liegt, wenn eine verheißungsvoll anhebende Be- 
gegnung unterbrochen wird durch Tod oder gewaltsame Trennung. Eine 
lächerliche Uhr, die stehenbleibt, kann verursachen, daß der Termin des 
Wiedersehens verpaßt wird und man sich aus den Augen verliert. Umge- 
kehrt kann die Verspätung eines Zuges der Anlaß zu einer Begegnung und 
lebenslänglichen Bindung sein. Das ganze Zusammenspiel naturaler und 
geschichtlicher Kräfte wird also mit in den Horizont der gnädigen Bestim- 
mung gehoben, der sich in der Begegnung auftut. Freilich nicht in dem 
Sinn, daß nun jedes Ereignis als gnädige Bestimmung angenommen 
würde, sondern so, daß im Gesamtzusammenhang des Geschehens eine 
gnädige Fügung auf ein letztes Sinnziel hin glaubhaft wird. Ja, im Grunde 
hat sich derjenige, der sich existentiell auf Begegnung eingelassen hat, 

i A. a. 0.136. 
8 A. a. 0. 76 f. 



Bernhard Langemeyer 132 

zugleich schon auf eine gnädige Fügung im Ganzen eingelassen. Sofern 
und solange es das gibt, daß Menschen einander wirklich begegnen und 
darin unbedingten Sinn erfahren, kann also diese Erfahrung artikuliert 
werden auf den gnädigen Gott hin. Mag die Rede vom gnädigen Gott 
auch immer wieder in Frage gestellt werden durch mannigfache Enttäu- 
schungen und Abbruche mitmenschlicher Bindung, die Begegnung trägt 
doch das verheißungsvolle Zeichen einer umgreifenden Gnade, der man 
sich anvertrauen kann, ohne den Boden der konkret erfahrenen Wirklich- 
keit zu verlassen. 

Es läßt sich freilich nicht übersehen, daß dem Phänomen der Begegnung 
heute nicht mehr so viel Aufmerksamkeit geschenkt wird wie in der Zeit 
nach den beiden Weltkriegen - häufig in betonter Abhebung von Natur 
und Gesellschaft0. Heute finden soziale Gruppierungen, soziale Rollen und 
Strukturen mehr Interesse. Die heranwachsende Generation scheint den 
Sinn des persönlichen Daseins überhaupt erst durch Identifizierung mit 
einer Gruppe zu finden. Und dabei spielt Erfahrung von Gnade keine 
Rolle. Vielmehr herrscht die Erfahrung der Freiheit vor, sich die Gruppe, 
zu der man gehören will, selbst wählen zu können. Aber tatsächlich dürfte 
das Motiv für die Wahl einer Gruppe doch meistens in persönlichen Begeg- 
nungen zu suchen sein. Ein Freiheitsbewußtsein, das um die ihm vorgege- 
benen Motive, die weitgehend unverfügbar sind, gar nicht weiß, ist völlig 
unrealistisch. Man könnte höchstens darauf verweisen, daß in unserer 
Massengesellschaft Ideen und Idole oder auch gesellschaftliche Zielvorstel- 
lungen den stärksten motivierenden Einfluß ausüben. Aber auch diese 
werden gewöhnlich durch mitmenschliche Kontakte vermittelt und inten- 
siviert. 

Es darf daher vermutet werden, daß die Bedingtheit der Freiheit durch 
das Ereignishafte, also auch durch gnadenhafte Begegnung, immer noch 
bewußt gemacht werden kann. Sicherlich, jede Zeit hat die Frage nach 
dem gnädigen Gott neu zu stellen. In Zukunft mögen andere Erfahrungen 
deutlicher auf den gnädigen Gott verweisen. Im Augenblick scheint das 
Bewußtsein der Freiheit und ihrer Möglichkeiten, die Welt zu verändern, 
jeden anderen Zugang zum Gnadenhaften zu verstellen. Vereinsamung, 
das heißt Mangel an mitmenschlicher Begegnung und Bindung, scheint 
noch die tiefste Not in der gegenwärtigen Gesellschaft zu sein, eine Not, 
die durch technisch-wirtschaftlichen Fortschritt und soziale Revolution 
wohl verdeckt, aber nicht behoben werden kann. 

• Ferdinand Ebner, Martin Buber, Franz Rosenzweig, um nur die bekanntesten Namen 
zu nennen. 



Die Frage nach dem gnädigen Gott heute 133 

3. Gnadenerfahrung und christlicher Glaube 

Das bisher Gesagte sollte die Auffassung stützen, daß Gnade heute noch 
am ehesten in der Begegnung erfahren wird. Schauen wir von daher auf 
das Zeugnis des christlichen Glaubens von der Gnade! Auch dort wird 
Gnade erfahren in mitmenschlicher Begegnung, ursprünglich in der Be- 
gegnung des Jüngerkreises mit Jesus von Nazareth. Und zwar wird die 
Begegnung mit Jesus erfahren als huldvolle Fügung und Erwählung durch 
jene überweltliche Macht, die Jesus seinen Vater nennt und der er bedin- 
gungslos vertraut. Bereits die Israeliten erfuhren die Huld Jahwes an 
überraschenden, zukunftverheißenden Ereignissen, vorab an der wunder- 
baren Befreiung aus der Knechtschaft Ägyptens. Schon dabei spielte das 
Verhältnis zu einzelnen Personen eine besondere Rolle: zu Moses, David, 
den Propheten. Die neutestamentliche Gnadenerfahrung ist jedoch viel 
eindeutiger gebunden an die Begegnung mit Jesus Christus. Daher die 
bleibende Bedeutung der apostolischen Urzeugen. Nur in der Begegnung 
mit ihrem Zeugnis, das durch die Generationen hindurch gläubig weiter- 
gegeben wird, also in der Begegnung mit gläubigen Menschen, wird die 
Gnade Christi empfangen und erfahren. Ferner: Das, was in dieser Be- 
gegnung als Gnadengeschenk erfahren wird, bezeugt auch der christliche 
Glaube als neue Sinngebung des persönlichen Daseins und der ganzen 
Welt, nämlich als neue Weltzeit, neue Schöpfung, neues bzw. ewiges Le- 
ben usw. Und zwar geht es dort um eine endgültige und universale Sinn- 
gebung; denn der Glaube erfährt die Gnade Gottes in der Begegnung mit 
Jesus als dem Christus, das heißt dem Lebenden über den Tod hinaus. 
Dieses Eschatologisch-Universale macht gegenüber sonstiger mitmensch- 
licher Begegnung das Besondere der christlichen Gnadenerfahrung aus. 
Jedoch verweist schon die heutige mitmenschliche Begegnung, wie wir sie 
oben analysiert haben, auf ein Endgültiges. Das Füreinander-Dasein 
wird ja in der Begegnung als Sinnziel erfahren. Es impliziert somit zumin- 
dest die Frage über den Tod hinaus, die es aber wegen der Eingebunden- 
heit in Raum und Zeit nicht beantworten kann. Aber der Wunsch nach 
einer grundlegenden Wandlung der raumzeitlichen Lebensbedingungen 
für den anderen Menschen, der als unbedingter Sinn des eigenen Daseins 
erfahren wird, liegt unmittelbar in der Fluchtlinie dieser Sinnerfahrung. 
Eben eine solche Wandlung wird uns in der Begegnung der Urzeugen mit 
dem •Auferstandenen" bezeugt und universal-eschatologisch verheißen. 
Auch im christlichen Glauben hat demnach die Gnadenerfahrung einen 
Bezug zur raumzeitlichen Welt, in der sich Begegnung ereignet. Das uni- 
versal-eschatologisch Neue, das dort als Sinnziel bezeugt wird, schließt 
eine gnädige Fügung im Werdeprozeß der Welt ein, die diesen auf eine 



Bernhard Langemeyer 134 

neue Seinsweise hinlenkt, auf einen Endzustand, der ein unvergängliches 
Für- und Miteinandersein ermöglicht und gewährt. 

Wie diese gnädige Sinnlenkung vorzustellen und zu denken ist, kann 
hier nicht weiter erörtert werden. Es soll jedoch wenigstens die Richtung 
abgesteckt werden. Die gnädige Sinnlenkung Gottes bietet einerseits kei- 
nen Anlaß zu einem blinden Fortschrittsoptimismus. Vielmehr hat sie 
Raum für die Schrecken der Naturkatastrophen und der vernichtenden 
Mächte in der menschlichen Geschichte. Andererseits erschöpft sie sich ver- 
mutlich nicht darin, daß sie das gläubige Bewußtsein - allen Mißerfolgen 
zum Trotz - immer wieder zu weltverändernder Aktivität antreibt, ob- 
schon sie das sicher auch tut. Aber dann hinge ihr Gelingen letztlich davon 
ab, in welchem Maße sich die Gläubigen von der Hoffnung auf diese gnä- 
dige Sinnlenkung bewegen lassen. Außerdem, soweit wir heute erkennen, 
bietet der •Weltstoff" - aus dem ja auch wir selbst geworden sind - kei- 
nerlei Aussicht auf ein unvergängliches Dasein. Die Möglichkeit, ihn dar- 
auf hin zu verändern, müßte uns erst noch gegeben werden. Man braucht 
sich das nicht so vorzustellen, als ob sie uns am Ende wie ein Deus ex ma- 
china hinzugegeben würde. Denn die evolutiv-sprunghafte Werdestruktur 
unserer Welt ist offen für eine solche Möglichkeit. Niemand kann mit 
Sicherheit nachweisen, daß im Menschen, wie er heute ist, schon der Gipfel 
der Evolution erreicht ist. Auferstehung Jesu könnte in diesem Zusam- 
menhang bedeuten, daß in Jesus Christus die endgültig-vollendende Phase 
im evolutiven Werden der Welt angebrochen ist - sicherlich auf Grund der 
sinnlenkenden Initiative Gottes, aber doch nicht ohne die radikale Mit- 
menschlichkeit Jesu im Gehorsam gegenüber dem sinnlenkenden Gott. Der 
unverfügbare, gnädig verfügte Aufbruch des Endgültigen ist einerseits 
durch den Gehorsam Christi •verdient", andererseits macht er erst diesen 
Gehorsam heilvoll •für die vielen". Auferstehung ist nicht nur Chiffre für 
die universelle Bedeutung des Verhaltens Jesu. Dann handelte es sich nur 
um eine innergeschichtliche, nicht um eine endgeschichtliche Bedeutung. 
Auferstehung macht vielmehr erst das Verhalten Jesu universell-endgül- 
tig bedeutsam; sie macht es zu dem Weg, der ins endgültige Dasein führt. 

Somit weist die neue Sinngebung, die in der Begegnung mit Christus als 
Gnade erfahren wird, über das Erfahrbare hinaus auf einen noch unerfah- 
renen Hintergrund: auf ein von dem endgültigen Dasein Christi her in 
der Begegnung übergreifendes Neuwerden des •Stoffes", aus dem wir ge- 
macht sind. Was der an Christus Glaubende im Bewußtsein als ihm ge- 
schenkte Hoffnung erfährt, glaubt er von Christus her schon mitgeteilt, 
allerdings noch nicht als vollendete Wirklichkeit wie bei Christus selbst, 
sondern als innere Dynamik und Ausrichtung, der er mit seinem Verhal- 
ten •nachjagen" muß (Phil 3, 12). In diesem Übergreifen der Herrlichkeit 



Die Frage nach dem gnädigen Gott heute 135 

Christi in der Begegnung liegt dann auch der Grund für die gläubige Zu- 
versicht, daß das Zeugniswort von Christus bis an das Ende der Zeiten 
Glauben und gläubiges Verhalten schaffen wird. Das Ergriffenwerden von 
Christus ist Voraussetzung für das Ergreifen der Sache Jesu. 

Diese knappen Andeutungen zeigen hinreichend, daß der Verweis auf 
einen gnädigen Gott, der in der Begegnung miterfahren wird, offen ist für 
die Gnade Gottes, die uns in der Christusbotschaft angesagt wird. Die Bot- 
schaft selbst bestätigt diesen Zusammenhang, wenn Jesus bei Matthäus 
(25, 34-40) andeutet, wer sich auf die Begegnung mit dem geringsten Mit- 
menschen einlasse, der lasse sich - ohne es zu wissen - auf ihn selbst ein. 
Die christliche Botschaft vom gnädigen Gott darf demnach das in mit- 
menschlicher Begegnung Erfahrene ansprechen, um sich dem heutigen 
Menschen zu bezeugen. 

Die Grundkategorie eines Sprechens von der Gnade Gottes in Christus, 
das uns in unserer heutigen Welt anspricht und angeht, würde dann etwa 
lauten: Gnade ist Neuwerden in Begegnung. •Begegnung" hält das Un- 
verfügbare der Gnade fest, wie es im Zufällig-Ereignishaften erlebt wird, 
vorab in der persönlichen Zuwendung des begegnenden Menschen und 
von daher auch im Gesamtgeschehen. Darin zeigt sich der Primat der 
Gnade, das Vorweg des Betroffenseins vor aller Freiheit samt den unge- 
heuren Möglichkeiten, die sich ihr heute bieten. •Neuwerden" greift - über 
die in der Begegnung erfahrene Sinngebung hinaus - eine heute allgemein 
lebendige konkrete Vorstellung auf. Die Erfahrung des Neuen und der 
neuen Möglichkeiten, die Technik und Industrialisierung gebracht haben, 
ist in unserer geschichtlichen Situation dominierend. Nicht das Festhalten 
am Gewordenen und das Sichdareinschicken, sondern der Aufbruch ins Un- 
bekannte kennzeichnet unsere Daseinsrichtung. Das Neuwerden auf den 
eschatologischen Christus hin schließt diesen Aufbruch nicht aus, sondern 
weist die Freiheit erst in ihre volle Verantwortung für die Welt, schenkt 
ihr zugleich das gläubige Vertrauen, das ihr verzweifeltes Planen und Ex- 
perimentieren entkrampft. Was früher Rechtfertigung, heiligmachende 
Gnade, übernatürliche Erhebung hieß, läßt sich so verstehbar machen als 
die uns im Begegnenden ergreifende Dynamik zu dem universal-eschato- 
logischen Neuen hin, das in der Person Jesu Christi in dieser Welt aufge- 
brochen ist: als die endgültig-vollendende Sinnfügung des gnädigen Got- 

tes. 




