Die Botschaft des Neuen Testaments — Hemmnis
oder Triebkraft der gesellschaftlichen Entwicklung?

Wilhelm Thiising, Miinster i. W.

Vom Standpunkt des Historikers aus spréiche manches dafiir, die im Thema
genannte Frage tiberhaupt nicht oder anders zu stellen — diese Frage, ob
die Botschaft des Neuen Testaments Hemmnis oder Triebkraft der gesell-
schaftlichen Entwicklung sei; denn dabei denken wir ja nicht nur an die
Vergangenheit, sondern vor allem an unsere Gegenwart. Die Quellen aus
dem 1. Jahrhundert, die wir vor uns haben, die Schriften des Neuen Testa-
ments, stehen in einem kulturellen bzw. sozialen Raum, der von dem heu-
tigen auflerordentlich verschieden ist. Die Moglichkeit und gegebenenfalls
die Pflicht, gesellschaftliche Strukturen zu veridndern, ist im groflen und
ganzen erst seit der Aufkldrung mehr und mehr erkannt worden. Der
Mensch der Antike, auch der des Neuen Testaments, hatte noch nicht diese
Kraft zur Emanzipation. Er war ganz anders als unsere Zeit mit Selbst-
verstandlichkeit geneigt, die Verhaltnisse hinzunehmen, bzw. sie magisch
oder theologisch zu sublimieren. Unsere Quellen kénnen also unter diesem
Aspekt nicht das hergeben, was wir suchen — in mancher Hinsicht {ibrigens
noch weniger als die des Alten Testaments.

Trotzdem muf die Frage gestellt werden, und zwar aus zwei Grinden:
einmal, weil vieles in der Botschaft des Neuen Testaments als ,Hemmnis
der gesellschaftlichen Entwicklung“ empfunden wurde, heute noch so emp-
funden wird und faktisch auch so gewirkt hat, und zweitens, weil wir die
Frage nach der Glaubwiirdigkeit der christlichen Botschaft iiberhaupt zu
beantworten haben, die auf die Kontinuitdt mit ihren Urspringen (also
dem im Neuen Testament niedergelegten urapostolischen Zeugnis) ange-
wiesen ist.

Zum ersten: Als Beispiele fiir die Hemmnis-Wirkung der (ungeschicht-
lich oder gesetzlich aufgefaiten) neutestamentlichen Botschaft seien nur
drei Phinomene erwihnt: die Sklavenfrage, die Stellung der Frau, die
Stellung des Christen zum Staat. Nach 1 Kor 7,21 rat der Apostel Paulus
den Sklaven, die die Chance haben, freigelassen zu werden, lieber Sklaven
zu bleiben und sich ihren Stand im Dienste Christi (als ,Freigelassene
Christi“) nutzbar zu machen. Die geschichtlich bedingte Unterordnung der
Frau unter den Mann, die fiir Paulus als Angehdrigen des semitisch-jadi-
schen Kulturkreises eine Selbstverstindlichkeit war, sucht er in 1 Kor 11,
1 ff. mit theologischen Argumenten zu unterbauen, denen wir heute nur



Das Neue Testament und die gesellschaflliche Entwicklung 137

einen sehr begrenzten Wert und jedenfalls nicht die Beweiskraft, die Pau-
lus ihnen zumutet, zuerkennen kénnen. Wieviel die sogenannte Staats-
lehre von Rém 13 (,jede Gewalt ist von Gott“) zur Konservierung aller
moglichen — auf welche fragwiirdige Weise auch immer zustande gekom-
menen — Regime beigetragen hat, ist bekannt. Selbst die dem rémischen
Imperium so auflerordentlich kritisch gegentiberstehende Johannesapoka-
lypse ruft keineswegs zur Revolution auf, sondern richtet den Blick {iber
die Katastrophen der jetzigen Welt hinweg auf einen neuen Himmel und
eine neue Erde.

Sicherlich kann und mufl man schon rein historisch konstatieren, daf hier
geschichtlich Bedingtes im Lauf der Jahrhunderte absolut gesetzt worden
ist, dafl die Texte im Gegensatz zu diesem unkritischen Verfahren aus
ihrem geschichtlichen Rahmen heraus zu interpretieren sind; aber zunachst
bleibt doch der Eindruck, dafl diese Texte auferordentlich geeignet sind,
bestehende gesellschaftliche Verhiltnisse unter Berufung auf den Willen
Gottes, das Beispiel Christi und unter Vertréstung auf die fiir die nahe
Zukunft erwartete Gottesherrschaft zu zementieren.

Eine der schirfsten Versionen dieses Vorwurfs findet sich bei Joachim
Kahl, der aus einem evangelischen Theologen zum militanten Gegner des
Christentums geworden ist': ,Mit der christlichen Theologie* (bzw. in
unserem Falle: mit dem Neuen Testament) ,lifit sich bequem jeder
Schmerz, jede Entbehrung, jedes Unrecht begriinden, verherrlichen oder
verharmlosen. Der Sinn fiir Humanitit wird abgestumpft: Menschenver-
achtung als Menschenwiirde présentiert.“

Muf eine Theologie des gesellschaftlichen Engagements also am Neuen
Testament voriibergehen? Ist es vielleicht besser, diese scheinbar anti-
quierte Sicht, die so viele Fehlformen christlichen Verhaltens begiinstigt
hat, links liegenzulassen?

Anderseits darf und muf} aber auch gefragt werden, ob mit diesen Vor-
wiirfen wirklich das Neue Testament selbst getroffen wird, ob es aus sei-
ner Mitte heraus verstanden ist. Aber was ist diese Mitte? Gibt es — so muf}
zur Prazisierung des Themas weiter gefragt werden — iiberhaupt ,,die Bot-
schaft des Neuen Testaments“? Wieso kann man die theologisch so diver-
genten Konzeptionen der neutestamentlichen Schriftsteller als Einheit fas-
sen?

Ein im Jahre 1930 in der Sowjetunion entstandenes Plakat, das mir
kiirzlich zu Gesicht kam und das in seiner Tendenz dem von J. Kahl for-
mulierten Text entspricht, weist von dieser Gegenposition her ziemlich
genau auf die Antwort: Da ist auf der oberen Halfte ein russischer Bauer

1 J. Kahl, Das Elend des Christentums, Reinbek bei Hamburg 1968, 27.



Wilkhelm Thiising 138

zu sehen, der unter der Last eines groflen Kreuzes, das ihm ein Pope und
ein Kapitalist auflegen, zu Boden gedriickt wird und nicht mehr vorwirts-
kommt. Auf der unteren Hilfte ist der durch die Revolution befreite Bauer
dargestellt: vom Kreuz und vom Niedergebeugtsein keine Spur mehr, viel-
mehr steuert er souveran und selbstbewuflt seinen Traktor.

Tatsidchlich kann man auch in positiver Wiirdigung des Neuen Testa-
ments, und nicht nur in solcher polemischer Verzerrung, die Botschaft vom
Kreuz als seine Mitte bezeichnen — bzw. richtiger: das Evangelium (die
»gute Nachricht®) von dem durch Gott bestitigten Gekreuzigten und dem
Heil, das der Gekreuzigte bringt. Diese bei Paulus (aber nicht nur bei ihm)
typisch ausgeprigte Kreuzesbotschaft beherrscht das Neue Testament. Ich
muf} das thesenhaft sagen und kann nur andeuten, dafl ich diese reichlich
globale These threr Struktur nach fiir alle, auch fiir die frithen Schichten
des Neuen Testaments belegen zu kdénnen meine. So mufl jetzt gefragt
werden: Kann die neutestamentliche Botschaft trotz (oder vielleicht sogar
wegen) dieser Botschaft vom Kreuz der gesellschaftlichen Entwicklung die-
nen — bzw. sagen wir es zunichst vorsichtiger: kann sie dem Engagement
des Christen innerhalb der Gesellschaft dienen?

Es ist hier nicht der Ort, kirchengeschichtlich zu fragen, ob diese Botschaft
nicht auch in den vergangenen Jahrhunderten neben den Fehlerscheinun-
gen ihre befreienden Auswirkungen gehabt hat. Sicherlich lieRe sich hier
sehr viel Positives vorbringen — aber um den Preis, dafl das wirkliche Pro-
blem dann doch vielleicht nicht scharf genug gesehen wird. Es geht viel-
mehr darum, ob die addquat verstandene Verkiindigung des Neuen Testa-
ments auch heute ,Triebkraft* zu einer humaneren Gestaltung der Welt
sein kann.

1. Der Befund

Nachdem jetzt die Frage umrissen ist, sei der neutestamentliche Befund
gerafft an zwei Hauptkomplexen dargestellt, an der Botschaft und Wirk-
samkeit Jesu und an Paulus. Die Losung unserer Frage kann in dieser
Ubersicht noch nicht gegeben werden, obwohl sie schon hier und da durch-
scheinen wird.

1. Zuerst zu Jesus selbst:

Gehen wir einmal von der Frage aus, ob und inwieweit Jesus in der Linie
der prophetischen Kritik an den Institutionen des alttestamentlichen Israel
steht®.

2 Auch diese Kritik war stirker, als man oft meint, von den Interessen des Jahweglaubens
(und nicht eigentlich von politisch-gesellschaftlichen Interessen im heutigen Sinn) bestimmt;



Das Neue Testament und die gesellschafiliche Entwicklung 139

Die Antwort darauf fillt eigenartig ambivalent aus. Einerseits (a) fin-
den wir bei ihm eine Kritik an Reichtum, Unbarmherzigkeit, Perversion
des Gesetzes und in etwa eine Kultkritik, die durchaus auf der Linie der
alttestamentlichen Propheten liegt. Dariiber hinaus erkennen wir im Han-
deln und in der Botschaft Jesu, in seiner Uffnung fir die Ausgestofienen,
seiner Tischgemeinschaft mit den Zéllnern und Siindern ein Aufbrechen
der Strukturen des damaligen Judentums, das in der Konsequenz das
ganze System dndern mufite. Wir héren nicht nur die Forderung der Fein-
desliebe, sondern sehen auch die gelebte Mitteilung des Erbarmens Gottes;
wir erkennen nicht nur die Ankiindigung der kommenden Gottesherr-
schaft, sondern auch schon ihre anfanghafte Realisierung.

Anderseits (b) haben wir bei Jesus ein selbstverstindliches Hinnehmen
und Voraussetzen der bestehenden Zustinde zu konstatieren, ja sogar
Verzicht auf praktisch-soziales Eingreifen. Typisch dafiir ist Lk 12, 14.
Jesus antwortet dem Mann, der ihn um die Schlichtung des Erbschafts-
streites bittet, in den er mit seinem Bruder geraten ist: ,Mensch, wer hat
mich zum Richter oder Erbteiler iiber euch gesetzt?“ Diese harte rhetori-
sche Frage antwortet auf eine Bitte, die nach damaligem Empfinden be-
rechtigterweise an einen Rabbi gestellt werden konnte! Kann jemand,
der sich fiir die Verbesserung gesellschaftlicher und damit auch rechtlicher
Strukturen interessiert, dieses Feld so grundsatzlich aus seinem Aufgaben-

bereich ausschlieflen?

Die gesellschaftlichen Strukturen der damaligen Zeit werden in Jesu Spriichen und
Gleichnissen ganz selbstverstindlich vorausgesetzt, etwa in Lk 17, 7-10 die Schilderung
der despotischen Art, mit der ein Herr mit seinem Sklaven umging (im lk Text vor dem
bedentsamen Wort von den ,unniitzen Knechten®)3.

Den realistischen Blick Jesn fiir die Fragwiirdigkeit der damaligen autoritdren Struk-
turen zeigen freilich manche Stellen, z. B. Mk 10, 42 par: LThr wiflt, dafl diejenigen, die
{iber die Vélker zu regieren beanspruchen, diese bedriicken und ihre Grofien sie vergewal-
tigen“4. Und in diesem Zusammenhang wird anch der unter a) dargelegte Aspekt des
ambivalenten Sachverhalts wieder wirksam; es heifit weiter: ,Unter endh soll es nicht so
sein . . .“ — Die Kritik an faktischen gesellschaftlichen Verhiltnissen hat also nicht nur Aus-
wirkungen auf die Jiingergemeinschaft, sondern zeigt eben darin auch schon ein Wesens-
merkmal der bereits jetzt in die Welt vorstoienden Gottesherrschaft.

aber es ist doch unverkennbar, dafl das prophetische Zuriickrufen zu dem Sinn, den Israels
Institutionen nach dem Willen Jahwes hatten, faktisch oft eine Veranderung der Verhilt-
nisse, auch im politischen Raum, intendieren mufite. Vgl. z. B. unten S. 140 zu 2 Kg 9-10.

3 Als Aufruf zur Institutionalisierung solcher despotischen Beziehungen wire das Wort
freilich véllig miflverstanden; aber auf einer anderen Ebene gilt das, was in den damali-
gen Strukturen sichtbar wurde, Gott gegeniiber tatsichlich: dafl der von Jesus angerufene
Mensch sich Gott gegeniiber als Sklave weiff und den ,letzten Platz“ (vgl. Lk 14, 10) wahlt.
(Vgl. noch M. Hengel, War Jesus Revolutiondr? Stuttgart, 1970 [Die Schriftleitung]).
4 Vgl. R. Schnackenburg, Die sittliche Botschaft des Neuen Testamentes, 2. Aufl.,, Miinchen
1962, 87.



Wilhelm Thiising 140

Wozu Jesus sich wirklich gesendet weifl, darauf deutet seine bekannte
Antwort in dem Streitgesprich iber die Steuermiinze hin (Mk 12, 17):
,Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist.” Vor der
Forderung, Gott das zu geben, was thm gehért — ndmlich alles — verblafit
alles andere, verblafit das politische Problem, das fiir das judische Volk
zur Zeit Jesu vordergriindig das zentrale war. Jesus weifl sich dazu gesen-
det, die Theozentrik, die Heiligung des Namens Gottes, radikal durchzu-
setzen. Weder die direkte Theozentrik, die sich etwa im Gebet duflert,
noch die Ankiindigung der erst kommenden, von Gott selbst zu schaffen-
den Basileia 14afit sich aus seiner Botschaft ausklammern.

Nach einer Formulierung von J. A. T. Robinson, der hier u.a. auf Bonhoeffer und Tillich
zuriidkgehtS, ist Jesus ,der Mensch fiir andere®. Diese Formulierung ist ergdnzungsbedirf-
tig: Die eigenartige Ambivalenz seines Verhaltens erklart sich nur dann, wenn er zuerst
der Mensch fiir Gott ist.

Und schlieBlich ist der zweifellos bewuflite Gang in die ,Katastrophe®
das Siegel darauf, dafl Jesus sich offenbar ganz anders verhilt als einer,

der blof innerweltliche Ziele verfolgt, anders auch als einer, fiir den
,Gott“ blof eine Chiffre fiir Mitmenschlichkeit ist.

Fiir Jesu Verhalten den damaligen politischen Problemen seines Volkes gegeniiber ist
seine Stellung zn den Zeloten charakteristisch, Er weist zwar auch Zeloten nicht zuriick,
wenn sie ithm nachfolgen wollen; aber ganz offensichtlich unterstiitzt er diese Bewegung
nicht. Die christlichen Gemeinden und Gruppen zur Zeit vor dem jiidischen Krieg und
wihrend dieses Krieges haben ihn zweifellos richtig verstanden, wenn sie fiir den Frieden
und nicht fiir den Krieg ecintraten®.

Ein Handeln wie das des Propheten Elisa, der durch einen seiner Schiiler den Obersten
Jehu zum Koénig des Nordreichs salben lief und so eine Revolution gegen die herrschende
Dynastie verursachte (freilich vollig im Sinne des Jawe-Kultes”), wire bei Jesus nicht
denkbar — trotz seiner kritischen Einstellung gegen die damaligen autoritiren Strukturen
(vgl. oben S. 139) und trotz seines kritischen Wortes gegen seinen Landesherrn Herodes
Antipas Lk 13, 31-33 (,sagt diesem Fuchs. ..”). Es ist beachtenswert, daf entweder Jesus
selbst oder mindestens die Gemeinde mit dem kritischen Jesuswort iiber den Tetrarchen
ein Jesuswort verbunden hat, das auf das Leiden hinweist (vgl. V. 33: Es ist Schicksal
eines Propheten, nicht auflerhalb von Jerusalem zugrunde zu gehen).

2. Paulus

Hier stehen wir einem durchaus vergleichbaren Befund gegeniiber. Einer-
seits stellen wir ebenfalls ein Infragestellen und Uffnen der Strukturen
judischer Theologie fest ~ man denke an die paulinische Rechtfertigungs-
lehre, die mit ihrer Proklamation der Freiheit vom Gesetz die Grundlage

s Vgl. J. A. T. Robinson, Gott ist anders (Honest to God), Miinchen 1964, 77-88.

¢ Vgl. M. Hengel, Die Zeloten. Untersuchungen zur jiidischen Freiheitsbewegung in der
Zeit von Herodes I. bis 70 n. Chr., Leiden — Kéln 1961, z. B. 306 f.; P. Hoffmann, Die
Anfinge der Theologie in der Logienguelle, in: J. Schreiner — G. Dautzenberg (Hrsg.),
Gestalt und Anspruch des Neuen Testaments, Wirzburg 1969, 134-152, bes. 149-152 (Lit.),
7 Vgl. 2 Kg 9-10.



Das Neue Testament und die gesellschaftliche Entwicklung 141

der rabbinischen Konzeption aufsprengte und — weit dariiber hinaus -
mehr als eine nur partielle Befreiung des Menschen bringen mufite! Daf}
hier Liebe und Freiheit miteinander verbunden sind, zeigt etwa Gal 3, 27 {.
(. .. da ist nicht mehr Jude noch Hellene, da ist nicht mehr Sklave noch
Freier, da ist nicht mehr Mann und Frau; denn alle seid ihr einer in Chri-
stus Jesus“). Eine solche Stelle ist Ausdruck derselben ,Triebkraft®, die
schon in der Gemeinschaft Jesu mit Z6llnern und Siindern deutlich wurde®.
Auf der anderen Seite finden wir bei Paulus — unter anderem — die oben
schon erwihnten Zeugnisse eines Denkens, das aus dieser fundamentalen
Einsicht gar keine Konsequenzen zu ziehen scheint. Der Rat an die Skla-
ven, auch dann, wenn sie die Freilassung erreichen kénnen, Sklaven zu
bleiben, zeigt, dal es dem Paulus auf etwas anderes ankommt — offenbar
auf die Kreuzesnachfolge im Zusammenhang der eschatologischen Bot-
schaft.

Besonders aufschlufireich scheint mir in diesem Zusammenhang die Ein-
stellung des Apostels bei den Differenzen zwischen den ,Starken“ und
»Schwachen® in den Gemeinden von Korinth und Rom zu sein. In 1 Kor 8,
7-13 (und wohl auch in Rém 14 und 15) handelt es sich um den Gegen-
satz zwischen denen, die sich an traditionelle gesetzliche Speisevorschriften
gebunden meinten, und denen, die schon frei davon geworden waren.

Warum entscheidet sich Paulus nicht einfach dafiir, die ,Schwachen®
(zu denen er sich selbst ja in keiner Weise rechnet, vgl. 1 Kor 8,1 ff.; Rom
15,11f.) aus der Gemeinde zu eliminieren? Wire das nicht der logische
Weg zu einer Weiterentwicklung seiner Freiheitsbotschaft gewesen? Wes-
halb sagt Paulus im Blick auf die Gefahr, dem ,schwachen® Bruder An-
stof} zu geben: ,In Ewigkeit will ich kein Fleisch mehr essen® (1 Kor 8, 13)?

Die Antwort gibt er selbst: Er handelt so um einer Agape willen, der
das konkrete Heil des einzelnen Bruders Giber Prinzipienfragen geht und
in der er iiberzeugt ist, seinem Kyrios konform zu sein (vgl. R6m 15,3.7) -
also um der Gemeinschaft mit dem Gekreuzigten willen. Ist nicht vielleicht
gerade in diesem Paradox, dafl Jesus und analog Paulus sich ganz anders
verhalten, als man es tun miifite, wenn man gesellschaftspolitisch Erfolg
haben wollte, die Losung des Ritsels, das die Ambivalenz aufgibt, ent-
halten?

8 Im Vorgriff auf die in Teil II folgenden Uberlegungen sei an dieser Stelle schon
vermerkt: Die primire Intention ist beidemal — bei Jesus und bei Paulus — nicht, die
gesellschafilichen Strukturen zu verindern; die Intention ist vielmehr darauf gerichtet,
das Trennende in der Menschheit aufzubrechen, und zwar von innen heraus. Dieses ,von
innen her® ist dem Neuen Testament dermaflen wichtig, da die Konkretion der Ge-
schichte {iberlassen werden kann. Es kommt dem NT also auf etwas an, was faktisch Vor-
aussetzung gesellschaftlicher Verdnderung ist, auch wenn es im NT selbst nicht als solche
erkannt und gesehen wird.



Wilhelm Thiising 142

Zu Paulus gehort es, dafl er den Mut und die Freiheit hat, dem Kephas
ins Angesicht zu widerstehen (Gal 2,11 ff.); aber es gehort ebenfalls zu
ihm, daf} er bereit ist, auf alles mogliche an dufleren Zeichen der Freiheit
zu verzichten, um den Schwachen kein Argernis zu geben — das heifit um
der Agape in der Gemeinde willen oder, wie wir ausweitend sagen konn-
ten: um der Einheit der Kirche willen. Das eine 14}t sich vom anderen
nicht trennen.

II. Durcharbeitung bzw. Deutung des Befundes

Wir wiirden uns vielleicht wiinschen, aus der Botschaft Jesu und des Neuen
Testaments einen eindeutigeren Auftrag zur Umgestaltung sozialer Struk-
turen herauslesen zu kénnen. Darf man bei diesem scheinbar so zwiespal-
tigen Befund, wie er sich uns aufgedringt hat, wirklich davon reden, daf§
die Hemmnis-Wirkung, von der wir sprachen, nicht dem Neuen Testa-
ment selbst anzulasten ist, sondern dafl es im Gegenteil die Funktion einer
,Triebkraft“ besitzt? Ist die Ambivalenz, die wir feststellten, nicht ent-
tduschend?

Ich bin iiberzeugt, dafl sie das in keiner Weise ist, sondern dafl es ohne
sie die Hoffnung nicht geben konnte, die christlicher Glaube fiir die Welt
bedeutet. Freilich ist diese Uberzeugung nur durch ein , Vorverstindnis®
méglich: dadurch, daf man den Glauben des Neuen Testaments selbst
bejaht.

So mochte ich meine These jetzt in folgender Weise formulieren: Die
Botschaft des Neuen Testaments ist gerade durch die Ambivalenz, die im
Befund zum Ausdruck kommt, zwar nicht Programm gesellschaftlicher Ent-
widklung — das kann und will sie nicht sein —, aber einerseits Korrektiv
und andererseits, wenn sie im Glauben wirklich ergriffen wird, ,Trieb-
kraft“ des Engagements, das zu dieser Entwicklung fithrt. Sie ist keines-
wegs Hemmnis und Triebkraft in einem, sondern Triebkraft und Korrek-
tiv in einem! Dabei ist mitzudenken, daf} ein echtes Korrektiv nicht hemmt,
sondern verifiziert — und damit letztlich das ausschliefit, was der Effizienz
der ,Triebkraft“ schadet.

Zur Durcharbeitung bzw. Deutung des Befundes soll diese These jetzt
in sieben Punkten verdeutlicht und entfaltet werden.

1. Zur Zukunftserwartung des Neuen Testaments

Hier handelt es sich um einen Punkt, der noch nicht geniigend ins Blickfeld

trat, der jedoch auf keinen Fall in unseren Uberlegungen fehlen darf.
Die neutestamentliche Erwartung einer die jetzige Welt transzendie-

renden Vollendung 14ft sich nicht weginterpretieren. Sie gehort zu der



Das Neue Testament und die gesellschaftliche Entwicklung 143

,Ambivalenz* des neutestamentlichen Befundes hinzu. Kein noch so gro-
Res gesellschaftspolitisches Engagement kann die ,Gottesherrschaft®, die
Jesus meint und um die er in der zweiten Vaterunserbitte beten lehrt,
schaffen. Das kann nur Gott selbst. Wohl aber kann unser Engagement
beitragen zur Bereitung der Menschheit fiir diese Basileia Gottes.

Aber diese Bereitung ist nichts Geringes. Sie ist von ihrem Wesen her
eine so intensive Realitit, daf sie die Welt verindern muf — wenn sie nur
dem Willen Gottes entsprechend vollzogen wird, wenn die Christen sie
nicht blockieren, sondern sich der Kraft, die sie herbeifithrt (dem schop-
fungsmichtigen Geist Gottes) glaubend 6ffnen.

Das, was als ,Hemmnis“ erscheint, ist zwar zum Teil faktisch im Zuge
der sog. Naherwartung entstanden. Aber die sog. ,apokalyptischen® Aus-
sagen des Neuen Testaments sind ihrem Schwerpunkt nach theozentrische
Aussagen der Macht Gottes, die dem Menschen und der Menschheit Zu-
kunft, absolute Zukunft, eroffnet und diese Zukunft jetzt in Jesus schon
wirksam werden 1iRt. Die scheinbar die Entwicklung hemmende Zukunfts-
sicht des Neuen Testaments wird faktisch zur dynamisch vorwirtstreiben-
den Kraft, weil sie die jetzige Zeit zur Entscheidungszeit macht und Hoff-
nung erméglicht.

2. ,Verinderung unserer Welt® kann die Bereitung der Basileia Gottes
nur als die Agape, die dienende und hingebende Liebe sein, die Norm
und Kraft von der im Tode Jesu sich manifestierenden Liebe Gottes selbst®
und von der Zukunft, die diese Liebe eroffnet, empfingt und dadurch in
einer aus innerweltlichen Kriften nicht moglichen Weise radikalisiert und
intensiviert wird. Auch und gerade die eschatologische Botschaft des Neuen
Testaments lenkt (wie H. Schirmann iberzeugend nachgewiesen hat'’)
alles Interesse auf den Bruderdienst, auf Versohnung und Liebe.

3. Was jetzt zu sagen ist, muf} in einem eigenen Punkt betont werden: /n
der heutigen Situation der Menschheit 13t sich die Agape nicht ohne sozia-
les Engagement, das heifit nicht ohne den Willen zur Verdnderung inhu-
maner gesellschaftlicher Strukturen konkretisieren. Diese Erkenntnis ist
eine Konsequenz aus der Radikalitit der neutestamentlichen Agape-For-
derung.

4. Wenn das mit der gebithrenden Betonung gesagt ist, mufl jetzt aber die
eigentliche Konsequenz aus dem, wie wir fanden, ,ambivalenten“ Befund
des Neuen Testaments gezogen werden. Sie kann m. E. nur darin beste-

® Vgl. unten Nr. 4.

10 Vgl, H. Schiirmann, Eschatologie und Liebesdienst in der Verkiindigung Jesu, zuerst in:
Kaufet die Zeit aus (Fs. f. Th. Kampmann), Paderborn 1959, 89-71; mit Verdnderungen
abgedruckt in: Theol. Jahrbuch (Hrsg. A. Danhardt), Leipzig 1962, 320-340; zuletzt in:
Vom Messias zum Christus (Hrsg. K. Schubert), Wien—Freiburg-Basel 1964, 203—232.



Wilhelm Thiising 144

hen, dafl der Christ sich zu einem scheinbaren Paradox bekennt: dafl er
die Botschaft und die Wirklichkeit des Kreuzes, die ,Hemmnis® zu sein
scheint, als die letztlich bewegende Kraft anerkennt.

a) Voraussetzung dafiir ist die Einsicht in den Zusammenhang von ,Kreuz"
(bzw. Kreuzesnachfolge) und , Agape“.

Dieser Zusammenhang kann hier zwar nicht ausfiihrlich dargestellt werden; er scheint
mir aber fiir unser Thema so entscheidend zu sein, dafl wenigstens ein Hinweis nicht feh-
len darf. Vor allem ist hierzu die johanneische Botschaft zu vergleichen, die aber m. E. nur
eine abschliefende Verdeutlichung dessen darstellt, was man als — explizite oder implizite
— Botschaft des gesamten Neuen Testaments ansprechen darf. Das Liebesgebot in der
johanneischen Fassung!! stellt als Norm der Bruderliebe die Lebenshingabe Jesu hin.
Am instruktivsten ist die Version des Liebesgebotes in 1 Jo 8, 16f.: ,Daran haben wir
die Liebe erkannt, dafl er [Jesus] fiir uns das Leben hingegeben hat und auch wir ver-
pflichtet sind, fiir die Briider das Leben hinzugeben. Wer das Vermoégen der Welt besitzt
und seinen Bruder Not leiden sieht und sein Herz vor ihm verschlieRt — wie soll die Liebe
Gottes in ihm bleiben?*

Das Liebesgebot wird hier christologisch begriindet. Der erste Johannesbrief spricht
von der Liebestat Jesu, in der die Licbe Gottes — bzw. Gott selbst als Liebe (vgl. 1 Jo 4,
8.16) — manifest wird. Aber davon kann er nicht reden, ohne ihre Konsequenz fiir uns —
eben das Gebot der Liebe - aufzuzeigen, Hier in 1 Jo 3, 16 ist nicht nur wie in Jo 15,12
gesagt, daf die Bruderlicbe sich an Jesu Lebenshingabe ausrichten miisse, sondern es ist
unmittelbar gefordert, daf der Christ fiir seinen Bruder das Leben hingibt!2. ,Das Leben
hingeben® ist ein Ausdruck fir die christliche Bruderliebe schlechthin geworden. Und
keineswegs ist nur von Bereitschaft zur Lebenshingabe die Rede, sondern von dieser Hin-
gabe selbst.

Wie das gemeint ist, zeigt der Zusammenhang im unmittelbar anschlieBenden Vers
1 Jo 8,17: Wer dem notleidenden Bruder die praktische Hilfe versagt, indem er sein Herz
vor ihm verschliefit, der hat sich der Forderung versagt, sein Leben hinzugeben und damit
die ihm selbst geschenkte Liebe Gottes weiterstrémen zu lassen. Umgekehrt kénnen wir
dann sagen: ,Das Leben fiir die Briider hingeben® meint ,das Herz fiir sie 6ffnen®. Aber
was fir ein Uffnen des Herzens muf das sein!!3

Die Bruderliebe des Christen ist also »Lebenshingabe®, insofern der vollkommene Ver-
zicht Jesu auf sich selbst (vgl. Jo 5, 30) und seine Liebe zum Vater (Jo 14, 81) und zu den
Seinen (Jo 18, 1) in ihr lebt. Alles, was Jesus tat, war Ausdruck seines Gehorsams gegen
das Gebot des Vaters, sein Leben hinzugeben; und Jesus gibt seinen Jiingern als das eine
grofle Gebot gerade das Gebot der Bruderliebe, damit sie in seinen Gehorsam gegeniiber
dem Vater cingehen, Bruderliebe, wie Jesus sie will, ist ein Uffnen des Herzens, das ein
Sterben des Eigenwillens bedeutet. Sie ist nicht aus dem Eigenen des Menschen heraus
méglich, sondern setzt schon die Tatsache und die Kraft des Kreuzes voraus.

1 Jo 18,84 f.; 15,12 f.; vgl. die Worte der Fuflwaschungsperikope Jo 18, 14 f., die eine
Sachparallele bilden; 1 Jo 3, 16 f.

* Der bdufig erhobene Vorwurf, die Bruderlicbe im johanneischen Verstindnis bilde
einen (esoterischen) Gegensatz zur (fiir alle, nicht nur die Gemeindemitglieder) offenen
jesuanischen Feindesliebe, trifft m. E. nicht zu. Die Gemeinden des joh. Kreises wissen sich
zwar von der Welt gehafit, aber sie hassen die Welt nicht; die Konsequenz ihrer Auffas-
sung der Agape ist vielmehr, dafl die Menschen, die noch in der »Finsternis“ sind, zu
Briidern geliebt werden (vgl. Jo 17, 20 ).

13 Vgl. W. Thiising, Herrlickkeit und Einheit. Eine Auslegung des hohepriesterlichen
Gebetes Jesu Jo 17 (Die Welt der Bibel 14), Diisseldorf 1962, 95 f,



Das Neue Testament und die gesellschaflliche Entwicklung 145

b) Dafl die Kraft freigesetzt wird, die offen macht fiir den Mitmenschen
— diese Kraft, die Jesus in die Welt bringt und in der er das Erbarmen
Gottes verkiindet und mitteilt —, das gibt es nur dann, wenn die Botschaft
vom Kreuz und die Gemeinschaft mit dem Gekreuzigten nicht als Hemm-
nis betrachtet und eliminiert wird, sondern wenn es als die eigentliche
Dynamik, in der Offnung sich ereignet, akzeptiert wird — als Chance, das
egoistische Sichverkrampfen in der Weise, wie die Welt es letztlich
braucht, aufzubrechen zur Agape. Auch hier gilt Jo 12, 24: Fruchtbringen
gibt es nur durch das Sterben des Weizenkorns hindurch.

Auch Freiheit gibt es nur so — die Freiheit, ohne die ein heutiger Christ,
gerade ein junger Christ in der heutigen Kirche, nicht atmen kann. Daf}
Agape, Freiheit und Kreuz zusammengehoren, 1afit sich gut in 1 Kor 3,
21-23 erkennen (,... denn alles gehdrt euch, Paulus, Apollos, Kephas,
Welt, Leben und Tod, Gegenwirtiges und Zukiinftiges, alles gehdrt euch,
ihr aber gehort Christus, Christus aber gehort Gott“). Die Christen sind
souverin frei, wenn (und nur dann, wenn) sie Christus gehoren wollen,
der selbst Gott gehort — bis in seinen Todesgehorsam hinein. Das heifit:
sie sind frei, wenn sie (entsprechend dem Kontext in 1 Kor 1-3, einem der
klassischen Texte fiir die Kreuzesbotschaft des Apostels) dem Gekreuzig-
ten gehdren wollen, wenn sie bereit sind, ihm konform zu werden, und
zwar gerade in der Agape, die die Lasten des anderen tréagt (vgl. Gal 6, 2).
Und diese Kreuzesbotschaft ist nicht nur Nachricht von etwas Vergange-
nem, sondern von einer gegenwirtigen Kraft: von der Kraft des Pneumas
und damit des bei Gott lebenden Jesus selbst (vgl. 2 Kor 3, 17).
¢) Nach einem Jesuswort (Mk 9,49 {. par) sollen die Jinger ,Salz* in sich
haben — offenbar die Kraft zur Entscheidung fiir Jesus, die Entscheidung
fiir sein Kreuz ist. (Und mindestens nach Mk ist diese Mahnung mit der
zum ,Frieden® in der gegenseitigen Liebe, im gegenseitigen Dienen, ver-
bundent.) Eine verfremdende, verstirkende und dabei gute Verstehens-
hilfe scheint mir das Wort zu sein, das ich vor einigen Jahren einmal von
einem Mann horte, der lange Jahrzehnte am Neuen Testament gearbeitet
und es sehr tief erfafit hat: ,Das Neue Testament ist Dynamit — die Men-
schen in der Kirche wissen es nur nicht.*

Diese Metaphern konnen uns helfen, unsere These klarer auszusagen:
Ohne die paradoxe Spannungseinheit von Weltauftrag und Kreuz verliert
das ,Salz“ seine Kraft, das ,Dynamit” seine Sprengkrafl, verhdirtete Struk-
turen aufzubrechen. Um eine Katastrophe der Menschheit zu verhindern,
braucht es heute eine ,Mitmenschlichkeit“, die radikaler und kraftvoller

14 Der volle Wortlaut in Mk 9, 50 b heifit: ,Habt Salz in euch und schafft Frieden unter-
einander.”



Wilhelm Thiising 146

ist als ein nur vom Menschen her gedachter Humanismus; es braucht die
Feindesliebe der Bergpredigt!® ~ und die gibt es nicht ohne das Kreuz.

5. Die Agape des Neuen Testaments ist — als zwischenmenschliches Phéno-
men — im wesentlichen auf das bezogen, was die Soziologie ,Primérstruk-
turen“ nennt: Ihre Forderung richtet sich auf die verzeihende, ertragende,
schenkende, hingebende und dienende Liebe von Mensch zu Mensch, und
sie ist meiner Uberzeugung nach nicht méglich ohne die Kraft, die aus der
wpersonalen” Gemeinschafl des Christen mit Gott und Jesus komms.

Wenn das vom Neuen Testament her festgehalten wird und festgehal-
ten werden mufl, so soll hier doch auf keinen Fall einer Privatisierung des
Glaubensverstindnisses das Wort geredet werden. Aber man tiberwindet
diese Gefahr der Privatisierung nicht durch das blofle Gegenteil — durch
zu einseitige Bindung an die Gesellschaft, sondern dadurch, daf} die beiden
Komponenten (die individuelle und die soziale im Sinne der ,Sekundar-
strukturen®) in die Spannungseinheit hineinkommen (und in der Span-
nungseinheit gehalten werden), in die sie gehoren, wenn das Christliche
iberhaupt noch seine Kraft firr die Welt behalten soll.

Die Agape ist unteilbar: man kann nicht die Liebe als Umwandlung
gesellschaftlicher Strukturen gegen die Liebe als Du-Sagen zum einzelnen
mir begegnenden Menschen ausspielen — genauso wenig wie man das
Engagement des Christen ,auflerhalb der Mauern® (vgl. Hebr 13, 13), das
sicherlich entscheidend ist, gegen die innerkirchliche Agape als ,Bruder-
lichkeit der Christen nach innen®'® ausspielen kann; diese innerkirchliche
Bindung muf} es geben, und zwar lebendig geben, wenn die Agape als
Kraft des Geistes nach aufien effizient werden soll.

Und braucht man das Neue Testament nicht mit seiner Betonung der

Primirstrukturen, um die kommenden Technokraten davor zu bewahren,
daf sie am Menschen vorbeiplanen und manipulieren, aber keine Gesich-
ter mehr sehen?
6. Die Spannungseinheit von Weltauftrag und Gemeinschaft mit dem
Gekreuzigten, die sich aus der Ambivalenz des neutestamentlichen Befun-
des ergibt, zwingt m. E. zu einem Verhalten, das sich als Gratwanderung'
zwischen Abgriinden, zwischen zwei den Christen gefihrdenden Integra-
lismen, bezeichnen 1afit.

15 Vgl. Mt 5, 44-48; Lk 6, 27-36.

18 Vgl W. Thiising, Aufgabe der Kirche und Dienst in der Kirche: Bibel und Leben 10
(1969) 65-80, hier 72 f.

17 Vgl. H. Urs von Balthasar, Das Ganze im Fragment, Einsiedeln 1963, bes. S. 11. -
Wenn ich mich hier an Gedanken H. Urs von Balthasars anlehne, so mache ich mir seine
Auffassungen jedoch nicht in allern Punkten zu eigen.



Das Neue Testament und die gesellschaflliche Entwicklung 147

Denn auch das Leben Jesu ist eine solche ,Gratwanderung® gewesen.
Vielleicht kann man die — sicherlich im letzten in seinem Sohn-Sein be-
griindete — Einsamkeit Jesu auch und gerade unter diesem Aspekt sehen.
Daf er einerseits den konservativen Integralismus der Pharisder ablehnte,
sich den Mitmenschen radikal 6ffnete und doch andererseits aus dieser
Offnung nicht einen neuen Integralismus machte?®, sondern seinem Vater
zugewandt und gehorsam blieb — darin liegt die freimachende Tat seiner
Liebe beschlossen, das ist sein Weg an das Kreuz.

Wie diese norm- und kraftgebende ,Gratwanderung® Jesu sich im Le-
ben seiner Jiinger auswirkt, kann man sehr deutlich — innerhalb des Neuen
Testaments vielleicht am deutlichsten — an der Stellung des Paulus inner-
halb der kirchlichen Richtungen seiner Zeit sehen. Man erkennt heute
immer mehr, dafl Paulus einen ,Zweifrontenkampf“ gefithrt hat'®: einer-
seits gegen den ,konservativen“ judenchristlichen Nomismus, der die von
Jesus geschenkte Freiheit verleugnete, und andererseits gegen jeden ,pro-
gressistischen“ gnostisierenden Enthusiasmus, der durch sein selbstherr-
liches Freibeitsstreben (vgl. 1 Kor 4, 8) nicht nur das Argernis des Kreuzes
aufléste und den gekreuzigten und jetzt bei Gott lebenden Kyrios zu einer
blofen Chiffre fiir sein Selbstverstindnis machte, sondern damit in der
Konsequenz auch die Agape verriet. (Letztlich ist diese ,Gratwanderung®
sowohl bei Jesus wie bei Paulus der Grund fiir die scheinbar so ritselhafte
Ambivalenz, die wir feststellten!)

Es ist wohl nicht zuviel gesagt, dafl der Kirche als der Jiingergemein-
schaft Jesu gerade heute — in einer Krisensituation, die zu der der zweiten
Hilfte des 1. Jahrhunderts iiberraschende Parallelen aufweist — nichts so
sehr nottut wie diese Bereitschaft — bzw. stiarker: der Mut zur ,Gratwande-
rung®. Daf ein konservativer Integralismus, der nur itberkommene Struk-
turen zu bewahren sucht, der Kirche und der Welt nicht zu helfen vermag,
ist der jiingeren Generation heute selbstverstdndlich und wird auch der
alteren (trotz allem) zunehmend klarer. Die positive Sprengkraft, die im
Neuen Testament liegt, wird fiir die Menschheit sicher nicht nutzbar ge-
macht, wenn man das, was in der Kirche an echter Aktualisierung des An-
liegens Jesu in Bewegung gekommen ist, nur ,bremsen® will — bzw. wenn
man es nicht wagt, zu ,ziinden“ oder nur eine zu gering bemessene Dosis
ziinden will — oder wenn man das Rad gar zuriickdrehen méchte. Dazu
— nach einem ,Bremsen® einen allzu vorsichtigen Neubeginn zu versu-
chen —, ist heute wohl keine Zeit mehr; die Probleme sind zu dringend.
(Kirchengeschichtliche Analogien werden kaum entscheidend weiterhelfen,

18 Vgl. die Versuchungsgeschichte Mt 4, 1-11 par Lk 4, 1-13.
19 Vgl. E.Kisemann, Zum Thema der urdhristlichen Apokalyptik, in: Exegetische Ver-
suche und Besinnungen 11, 2 Géttingen 1965, 125 ff.



Wilhelm T hiising 148

weil die Situation heute — etwa durch die technische Revolution, durch die
Maoglichkeit der Manipulierbarkeit des Menschen, durch die Verscharfung
der Gegensitze innerhalb der Menschheit - grundlegend anders gewor-
den ist.)

Ob dann der andere Integralismus, der der rein weltimmanent gesehe-
nen Humanitit, nicht doch die Lésung bringt? Dieser ,Integralismus®
kann menschlich gut sein, kann sehr gut sein — und kann doch die Lsung
der eigentlichen Probleme verfehlen. Und er kann, wenn Christen ithm
verfallen, das Dynamit von der entgegengesetzten Seite her entschirfen
und das Salz salzlos machen.

Hier ist meiner Uberzeugung nach genauso wie angesichts der Jesus-
worte des Neuen Testaments eine Entscheidung notwendig: fur oder
gegen den quasi-mystischen Glauben, dafl die Hilfe fiur die Welt aus
rein innerweltlichen Kriften kommen konne — bzw. umgekehrt: eine Ent-
scheidung fiir oder gegen den Glauben, daf die Hilfe nur durch das Kreuz
Christi und seine Kraft kommen kann.

Ich meine, man miisse sich als Christ mit aller Entschiedenheit und In-

tensitit gegen die Meinung wehren, als ob der Weg der Agape als ,Grat-
wanderung zwischen den Integralismen® weniger effizient sei oder sein
miisse als der eine oder andere dieser Integralismen. Im Gegenteil — ich
méchte die Uberzeugung duflern, daf} alle wirkliche Wendung und Wand-
lung in der Geschichte der Kirche fiir die Welt gerade von denen gekom-
men ist, die das Risiko und die scheinbar (und vordergriindig oft wirklich)
geringeren Erfolgschancen einer solchen Gratwanderung auf sich genom-
men haben.
7. Zusammenfassend sei noch einmal zur Formulierung des Themas zu-
riickgelenkt: ,Hemmnis“ gesellschaftlichen Engagements und gesellschaft-
licher Entwicklung ist die Botschaft des Neuen Testaments nur gewesen
und kann sie nur sein, wenn sie ,gesetzlich“ miflverstanden wird (wie Pau-
lus sagen wiirde: dem ,Buchstaben® gemaf3*).

Triebkraft und dieser vorwartstreibenden Kraft dienendes Korrektiv
des Engagements in der Welt ist sie dagegen, wenn sie ,dem Pneuma ge-
mafl“, das heifit aus ihrem Ureigensten heraus verstanden wird, als Bot-
schaft von dem durch Gott bestitigten Gekreuzigten und der durch das
Kreuz entbundenen schopferischen, die Grenzen jeder Feindschaft und
Abkapselung sprengenden Kraft des Geistes Gottes und der Freiheit und
Hoffnung, die er schenkt.

20 Vgl. z. B. 2 Kor 3, 6; auch das Gegensatzpaar xové odgxa ~ xovd nvetpa Rom 8, 4 ff.
im Zusammenhang mit dem Gegensatz ,Gesetz des Geistes des Lebens® — ,Gesetz der
Sinde und des Todes“ Rém 8, 2.





