
Die Botschaft des Neuen Testaments • Hemmnis 
oder Triebkraft der gesellschaftlichen Entwicklung? 
Wilhelm Thüsing, Münster i. W. 

Vom Standpunkt des Historikers aus spräche manches dafür, die im Thema 
genannte Frage überhaupt nicht oder anders zu, stellen - diese Frage, ob 
die Botschaft des Neuen Testaments Hemmnis oder Triebkraft der gesell- 
schaftlichen Entwicklung sei; denn dabei denken wir ja nicht nur an die 
Vergangenheit, sondern vor allem an unsere Gegenwart. Die Quellen aus 
dem 1. Jahrhundert, die wir vor uns haben, die Schriften des Neuen Testa- 
ments, stehen in einem kulturellen bzw. sozialen Raum, der von dem heu- 
tigen außerordentlich verschieden ist. Die Möglichkeit und gegebenenfalls 
die Pflicht, gesellschaftliche Strukturen zu verändern, ist im großen und 
ganzen erst seit der Aufklärung mehr und mehr erkannt worden. Der 
Mensch der Antike, auch der des Neuen Testaments, hatte noch nicht diese 
Kraft zur Emanzipation. Er war ganz anders als unsere Zeit mit Selbst- 
verständlichkeit geneigt, die Verhältnisse hinzunehmen, bzw. sie magisch 
oder theologisch zu sublimieren. Unsere Quellen können also unter diesem 
Aspekt nicht das hergeben, was wir suchen - in mancher Hinsicht übrigens 
noch weniger als die des Alten Testaments. 

Trotzdem muß die Frage gestellt werden, und zwar aus zwei Gründen: 
einmal, weil vieles in der Botschaft des Neuen Testaments als •Hemmnis 
der gesellschaftlichen Entwicklung" empfunden wurde, heute noch so emp- 
funden wird und faktisch auch so gewirkt hat, und zweitens, weil wir die 
Frage nach der Glaubwürdigkeit der christlichen Botschaft überhaupt zu 
beantworten haben, die auf die Kontinuität mit ihren Ursprüngen (also 
dem im Neuen Testament niedergelegten urapostolischen Zeugnis) ange- 
wiesen ist. 

Zum ersten: Als Beispiele für die Hemmnis-Wirkung der (ungeschicht- 
lich oder gesetzlich aufgefaßten) neutestamentlichen Botschaft seien nur 
drei Phänomene erwähnt: die Sklavenfrage, die Stellung der Frau, die 
Stellung des Christen zum Staat. Nach 1 Kor 7,21 rät der Apostel Paulus 
den Sklaven, die die Chance haben, freigelassen zu werden, lieber Sklaven 
zu bleiben und sich ihren Stand im Dienste Christi (als •Freigelassene 
Christi") nutzbar zu machen. Die geschichtlich bedingte Unterordnung der 
Frau unter den Mann, die für Paulus als Angehörigen des semitisch-jüdi- 
schen Kulturkreises eine Selbstverständlichkeit war, sucht er in 1 Kor 11, 
1 ff. mit theologischen Argumenten zu unterbauen, denen wir heute nur 



Das Neue Testament und die gesellschaftliche Entwicklung 137 

einen sehr begrenzten Wert und jedenfalls nicht die Beweiskraft, die Pau- 
lus ihnen zumutet, zuerkennen können. Wieviel die sogenannte Staats- 
lehre von Rom 13 (•jede Gewalt ist von Gott") zur Konservierung aller 
möglichen - auf welche fragwürdige Weise auch immer zustande gekom- 
menen - Regime beigetragen hat, ist bekannt. Selbst die dem römischen 
Imperium so außerordentlich kritisch gegenüberstehende Johannesapoka- 
lypse ruft keineswegs zur Revolution auf, sondern richtet den Blick über 
die Katastrophen der jetzigen Welt hinweg auf einen neuen Himmel und 
eine neue Erde. 

Sicherlich kann und muß man schon rein historisch konstatieren, daß hier 
geschichtlich Bedingtes im Lauf der Jahrhunderte absolut gesetzt worden 
ist, daß die Texte im Gegensatz zu diesem unkritischen Verfahren aus 
ihrem geschichtlichen Rahmen heraus zu interpretieren sind; aber zunächst 
bleibt doch der Eindruck, daß diese Texte außerordentlich geeignet sind, 
bestehende gesellschaftliche Verhältnisse unter Berufung auf den Willen 
Gottes, das Beispiel Christi und unter Vertröstung auf die für die nahe 
Zukunft erwartete Gottesherrschaft zu zementieren. 

Eine der schärfsten Versionen dieses Vorwurfs findet sich bei Joachim 
Kahl, der aus einem evangelischen Theologen zum militanten Gegner des 
Christentums geworden ist1: •Mit der christlichen Theologie" (bzw. in 
unserem Falle: mit dem Neuen Testament) •läßt sich bequem jeder 
Schmerz, jede Entbehrung, jedes Unrecht begründen, verherrlichen oder 
verharmlosen. Der Sinn für Humanität wird abgestumpft: Menschenver- 
achtung als Menschenwürde präsentiert." 

Muß eine Theologie des gesellschaftlichen Engagements also am Neuen 
Testament vorübergehen? Ist es vielleicht besser, diese scheinbar anti- 
quierte Sicht, die so viele Fehlformen christlichen Verhaltens begünstigt 
hat, links liegenzulassen? 

Anderseits darf und muß aber auch gefragt werden, ob mit diesen Vor- 
würfen wirklich das Neue Testament selbst getroffen wird, ob es aus sei- 
ner Mitte heraus verstanden ist. Aber was ist diese Mitte? Gibt es - so muß 
zur Präzisierung des Themas weiter gefragt werden - überhaupt •die Bot- 
schaft des Neuen Testaments"? Wieso kann man die theologisch so diver- 
genten Konzeptionen der neutestamentlichen Schriftsteller als Einheit fas- 
sen? 

Ein im Jahre 1930 in der Sowjetunion entstandenes Plakat, das mir 
kürzlich zu Gesicht kam und das in seiner Tendenz dem von J. Kahl for- 
mulierten Text entspricht, weist von dieser Gegenposition her ziemlich 
genau auf die Antwort: Da ist auf der oberen Hälfte ein russischer Bauer 

J. Kahl, Das Elend des Christentums, Reinbek bei Hamburg 1968, 27. 



Wilhelm Thüsing 138 

zu sehen, der unter der Last eines großen Kreuzes, das ihm ein Pope und 
ein Kapitalist auflegen, zu Boden gedrückt wird und nicht mehr vorwärts- 
kommt. Auf der unteren Hälfte ist der durch die Revolution befreite Bauer 
dargestellt: vom Kreuz und vom Niedergebeugtsein keine Spur mehr, viel- 
mehr steuert er souverän und selbstbewußt seinen Traktor. 

Tatsächlich kann man auch in positiver Würdigung des Neuen Testa- 
ments, und nicht nur in solcher polemischer Verzerrung, die Botschaft vom 
Kreuz als seine Mitte bezeichnen - bzw. richtiger: das Evangelium (die 
•gute Nachricht") von dem durch Gott bestätigten Gekreuzigten und dem 
Heil, das der Gekreuzigte bringt. Diese bei Paulus (aber nicht nur bei ihm) 
typisch ausgeprägte Kreuzesbotschaft beherrscht das Neue Testament. Ich 
muß das thesenhaft sagen und kann nur andeuten, daß ich diese reichlich 
globale These ihrer Struktur nach für alle, auch für die frühen Schichten 
des Neuen Testaments belegen zu können meine. So muß jetzt gefragt 
werden: Kann die neutestamentliche Botschaft trotz (oder vielleicht sogar 
wegen) dieser Botschaft vom Kreuz der gesellschaftlichen Entwicklung die- 
nen - bzw. sagen wir es zunächst vorsichtiger: kann sie dem Engagement 
des Christen innerhalb der Gesellschaft dienen? 

Es ist hier nicht der Ort, kirchengeschichtlich zu fragen, ob diese Botschaft 
nicht auch in den vergangenen Jahrhunderten neben den Fehlerscheinun- 
gen ihre befreienden Auswirkungen gehabt hat. Sicherlich ließe sich hier 
sehr viel Positives vorbringen - aber um den Preis, daß das wirkliche Pro- 
blem dann doch vielleicht nicht scharf genug gesehen wird. Es geht viel- 
mehr darum, ob die adäquat verstandene Verkündigung des Neuen Testa- 
ments auch heute •Triebkraft" zu einer humaneren Gestaltung der Welt 
sein kann. 

I. Der Befund 

Nachdem jetzt die Frage umrissen ist, sei der neutestamentliche Befund 
gerafft an zwei Hauptkomplexen dargestellt, an der Botschaft und Wirk- 
samkeit Jesu und an Paulus. Die Lösung unserer Frage kann in dieser 
Übersicht noch nicht gegeben werden, obwohl sie schon hier und da durch- 
scheinen wird. 

1. Zuerst zu Jesus selbst: 

Gehen wir einmal von der Frage aus, ob und inwieweit Jesus in der Linie 
der prophetischen Kritik an den Institutionen des alttestamentlichen Israel 
steht2. 

2 Auch diese Kritik war stärker, als man oft meint, von den Interessen des Jahweglaubens 
(und nicht eigentlich von politisch-gesellschaftlichen Interessen im heutigen Sinn) bestimmt; 



Das Neue Testament und die gesellschaftliche Entwicklung 139 

Die Antwort darauf fällt eigenartig ambivalent aus. Einerseits (a) fin- 
den wir bei ihm eine Kritik an Reichtum, Unbarmherzigkeit, Perversion 
des Gesetzes und in etwa eine Kultkritik, die durchaus auf der Linie der 
alttestamentlichen Propheten liegt. Darüber hinaus erkennen wir im Han- 
deln und in der Botschaft Jesu, in seiner Öffnung für die Ausgestoßenen, 
seiner Tischgemeinschaft mit den Zöllnern und Sündern ein Aufbrechen 
der Strukturen des damaligen Judentums, das in der Konsequenz das 
ganze System ändern mußte. Wir hören nicht nur die Forderung der Fein- 
desliebe, sondern sehen auch die gelebte Mitteilung des Erbarmens Gottes; 
wir erkennen nicht nur die Ankündigung der kommenden Gottesherr- 
schaft, sondern auch schon ihre anfanghafte Realisierung. 

Anderseits (b) haben wir bei Jesus ein selbstverständliches Hinnehmen 
und Voraussetzen der bestehenden Zustände zu konstatieren, ja sogar 
Verzicht auf praktisch-soziales Eingreifen. Typisch dafür ist Lk 12,14. 
Jesus antwortet dem Mann, der ihn um die Schlichtung des Erbschafts- 
streites bittet, in den er mit seinem Bruder geraten ist: •Mensch, wer hat 
mich zum Richter oder Erbteiler über euch gesetzt?" Diese harte rhetori- 
sche Frage antwortet auf eine Bitte, die nach damaligem Empfinden be- 
rechtigterweise an einen Rabbi gestellt werden konnte! Kann jemand, 
der sich für die Verbesserung gesellschaftlicher und damit auch rechtlicher 
Strukturen interessiert, dieses Feld so grundsätzlich aus seinem Aufgaben- 
bereich ausschließen? 

Die gesellschaftlichen Strukturen der damaligen Zeit werden in Jesu Sprüchen und 
Gleichnissen ganz selbstverständlich vorausgesetzt, etwa in Lk 17, 7-10 die Schilderung 
der despotischen Art, mit der ein Herr mit seinem Sklaven umging (im lk Text vor dem 
bedeutsamen Wort von den •unnützen Knechten")3. 

Den realistischen Blick Jesu für die Fragwürdigkeit der damaligen autoritären Struk- 
turen zeigen freilich manche Stellen, z.B. Mk 10, 42 par: •Ihr wißt, daß diejenigen, die 
über die Völker zu regieren beanspruchen, diese bedrücken und ihre Großen sie vergewal- 
tigen"4. Und in diesem Zusammenhang wird auch der unter a) dargelegte Aspekt des 
ambivalenten Sachverhalts wieder wirksam; es heißt weiter: •Unter euch soll es nicht so 
sein ..." - Die Kritik an faktischen gesellschaftlichen Verhältnissen hat also nicht nur Aus- 
wirkungen auf die Jüngergemeinschaft, sondern zeigt eben darin auch schon ein Wesens- 
merkmal der bereits jetzt in die Welt vorstoßenden Gottesherrschaft. 

aber es ist doch unverkennbar, daß das prophetische Zurückrufen zu dem Sinn, den Israels 
Institutionen nach dem Willen Jahwes hatten, faktisch oft eine Veränderung der Verhält- 
nisse, auch im politischen Raum, intendieren mußte. Vgl. z. B. unten S. 140 zu 2 Kg 9-10. 
3 Als Aufruf zur Institutionalisierung solcher despotischen Beziehungen wäre das Wort 
freilich völlig mißverstanden; aber auf einer anderen Ebene gilt das, was in den damali- 
gen Strukturen sichtbar wurde, Gott gegenüber tatsächlich: daß der von Jesus angerufene 
Mensch sich Gott gegenüber als Sklave weiß und den •letzten Platz" (vgl. Lk 14,10) wählt. 
(Vgl. noch M. Hengel, War Jesus Revolutionär? Stuttgart, 1970  [Die Schriftleitung]). 
4 Vgl. R. Schnackenburg, Die sittliche Botschaft des Neuen Testamentes, 2. Aufl., München 
1962, 87. 



Wilhelm Thüsing 140 

Wozu Jesus sich wirklich gesendet weiß, darauf deutet seine bekannte 
Antwort in dem Streitgespräch über die Steuermünze hin (Mk 12,17): 
•Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist." Vor der 
Forderung, Gott das zu geben, was ihm gehört - nämlich alles - verblaßt 
alles andere, verblaßt das politische Problem, das für das jüdische Volk 
zur Zeit Jesu vordergründig das zentrale war. Jesus weiß sich dazu gesen- 
det, die Theozentrik, die Heiligung des Namens Gottes, radikal durchzu- 
setzen. Weder die direkte Theozentrik, die sich etwa im Gebet äußert, 
noch die Ankündigung der erst kommenden, von Gott selbst zu schaffen- 
den Basileia läßt sich aus seiner Botschaft ausklammern. 

Nach einer Formulierung von J. A. T. Robinson, der hier u. a. auf Bonhoeffer und Tillich 
zurückgeht5, ist Jesus •der Mensch für andere". Diese Formulierung ist ergänzungsbedürf- 
tig: Die eigenartige Ambivalenz seines Verhaltens erklärt sich nur dann, wenn er zuerst 
der Mensch für Gott ist. 

Und schließlich ist der zweifellos bewußte Gang in die •Katastrophe" 
das Siegel darauf, daß Jesus sich offenbar ganz anders verhält als einer, 
der bloß innerweltliche Ziele verfolgt, anders auch als einer, für den 
•Gott" bloß eine Chiffre für Mitmenschlichkeit ist. 

Für Jesu Verhalten den damaligen politischen Problemen seines Volkes gegenüber ist 
seine Stellung zu den Zeloten charakteristisch. Er weist zwar auch Zeloten nicht zurück, 
wenn sie ihm nachfolgen wollen; aber ganz offensichtlich unterstützt er diese Bewegung 
nicht. Die christlichen Gemeinden und Gruppen zur Zeit vor dem jüdischen Krieg und 
während dieses Krieges haben ihn zweifellos richtig verstanden, wenn sie für den Frieden 
und nicht für den Krieg eintraten*. 

Ein Handeln wie das des Propheten Elisa, der durch einen seiner Schüler den Obersten 
Jehu zum König des Nordreichs salben ließ und so eine Revolution gegen die herrschende 
Dynastie verursachte (freilich völlig im Sinne des Jawe-Kultes7), wäre bei Jesus nicht 
denkbar - trotz seiner kritischen Einstellung gegen die damaligen autoritären Strukturen 
(vgl. oben S. 139) und trotz seines kritischen Wortes gegen seinen Landesherrn Herodes 
Antipas Lk 13,31-33 (•sagt diesem Fuchs ..."). Es ist beachtenswert, daß entweder Jesus 
selbst oder mindestens die Gemeinde mit dem kritischen Jesuswort über den Tetrarchen 
ein Jesuswort verbunden hat, das auf das Leiden hinweist (vgl. V. 33: Es ist Schicksal 
eines Propheten, nicht außerhalb von Jerusalem zugrunde zu gehen). 

2. Paulus 

Hier stehen wir einem durchaus vergleichbaren Befund gegenüber. Einer- 
seits stellen wir ebenfalls ein Infragestellen und öffnen der Strukturen 
jüdischer Theologie fest - man denke an die paulinische Rechtfertigungs- 
lehre, die mit ihrer Proklamation der Freiheit vom Gesetz die Grundlage 

5 Vgl. J. A. T. Robinson, Gott ist anders (Honest to God), München 1964, 77-88. 
8 Vgl. M. Hengel, Die Zeloten. Untersuchungen zur jüdischen Freiheitsbewegung in der 
Zeit von Herodes I. bis 70 n. Chr., Leiden - Köln 1961, z. B. 306 f.; P. Hoffmann, Die 
Anfänge der Theologie in der Logienquelle, in: J. Schreiner - G. Dautzenberg (Hrsg.), 
Gestalt und Anspruch des Neuen Testaments, Würzburg 1969, 134-152, bes. 149-152 (Lit). 
* Vgl. 2 Kg 9-10. 



Das Neue Testament und die gesellschaftliche Entwicklung 141 

der rabbinischen Konzeption aufsprengte und - weit darüber hinaus - 
mehr als eine nur partielle Befreiung des Menschen bringen mußte! Daß 
hier Liebe und Freiheit miteinander verbunden sind, zeigt etwa Gal 3,27 f. 
(•... da ist nicht mehr Jude noch Hellene, da ist nicht mehr Sklave noch 
Freier, da ist nicht mehr Mann und Frau; denn alle seid ihr einer in Chri- 
stus Jesus"). Eine solche Stelle ist Ausdruck derselben •Triebkraft'', die 
schon in der Gemeinschaft Jesu mit Zöllnern und Sündern deutlich wurde8. 
Auf der anderen Seite finden wir bei Paulus - unter anderem - die oben 
schon erwähnten Zeugnisse eines Denkens, das aus dieser fundamentalen 
Einsicht gar keine Konsequenzen zu ziehen scheint. Der Rat an die Skla- 
ven, auch dann, wenn sie die Freilassung erreichen können, Sklaven zu 
bleiben, zeigt, daß es dem Paulus auf etwas anderes ankommt - offenbar 
auf die Kreuzesnachfolge im Zusammenhang der eschatologischen Bot- 
schaft. 

Besonders aufschlußreich scheint mir in diesem Zusammenhang die Ein- 
stellung des Apostels bei den Differenzen zwischen den •Starken" und 
•Schwachen'' in den Gemeinden von Korinth und Rom zu sein. In 1 Kor 8, 
7-13 (und wohl auch in Rom 14 und 15) handelt es sich um den Gegen- 
satz zwischen denen, die sich an traditionelle gesetzliche Speisevorschriften 
gebunden meinten, und denen, die schon frei davon geworden waren. 

Warum entscheidet sich Paulus nicht einfach dafür, die •Schwachen" 
(zu denen er sich selbst ja in keiner Weise rechnet, vgl. 1 Kor 8,1 ff.; Rom 
15,1 ff.) aus der Gemeinde zu eliminieren? Wäre das nicht der logische 
Weg zu einer Weiterentwicklung seiner Freiheitsbotschaft gewesen? Wes- 
halb sagt Paulus im Blick auf die Gefahr, dem •schwachen" Bruder An- 
stoß zu geben: •In Ewigkeit will ich kein Fleisch mehr essen" (1 Kor 8,13)? 

Die Antwort gibt er selbst: Er handelt so um einer Agape willen, der 
das konkrete Heil des einzelnen Bruders über Prinzipienfragen geht und 
in der er überzeugt ist, seinem Kyrios konform zu sein (vgl. Rom 15,3. 7) - 
also um der Gemeinschaft mit dem Gekreuzigten willen. Ist nicht vielleicht 
gerade in diesem Paradox, daß Jesus und analog Paulus sich ganz anders 
verhalten, als man es tun müßte, wenn man gesellschaftspolitisch Erfolg 
haben wollte, die Lösung des Rätsels, das die Ambivalenz aufgibt, ent- 
halten? 

8 Im Vorgriff auf die in Teil II folgenden Überlegungen sei an dieser Stelle schon 
vermerkt: Die primäre Intention ist beidemal - bei Jesus und bei Paulus - nicht, die 
gesellschaftlichen Strukturen zu verändern; die Intention ist vielmehr darauf gerichtet, 
das Trennende in der Menschheit aufzubrechen, und zwar von innen heraus. Dieses •von 
innen her" ist dem Neuen Testament dermaßen wichtig, daß die Konkretion der Ge- 
schichte überlassen werden kann. Es kommt dem NT also auf etwas an, was faktisch Vor- 
aussetzung gesellschaftlicher Veränderung ist, auch wenn es im NT selbst nicht als solche 
erkannt und gesehen wird. 



Wilhelm Thüsing 142 

Zu Paulus gehört es, daß er den Mut und die Freiheit hat, dem Kephas 
ins Angesicht zu widerstehen (Gal 2,11 ff.); aber es gehört ebenfalls zu 
ihm, daß er bereit ist, auf alles mögliche an äußeren Zeichen der Freiheit 
zu verzichten, um den Schwachen kein Ärgernis zu geben - das heißt um 
der Agape in der Gemeinde willen oder, wie wir ausweitend sagen könn- 
ten: um der Einheit der Kirche willen. Das eine läßt sich vom anderen 
nicht trennen. 

II. Durcharbeitung bzw. Deutung des Befundes 

Wir würden uns vielleicht wünschen, aus der Botschaft Jesu und des Neuen 
Testaments einen eindeutigeren Auftrag zur Umgestaltung sozialer Struk- 
turen herauslesen zu können. Darf man bei diesem scheinbar so zwiespäl- 
tigen Befund, wie er sich uns aufgedrängt hat, wirklich davon reden, daß 
die Hemmnis-Wirkung, von der wir sprachen, nicht dem Neuen Testa- 
ment selbst anzulasten ist, sondern daß es im Gegenteil die Funktion einer 
•Triebkraft" besitzt? Ist die Ambivalenz, die wir feststellten, nicht ent- 
täuschend? 

Ich bin überzeugt, daß sie das in keiner Weise ist, sondern daß es ohne 
sie die Hoffnung nicht geben könnte, die christlicher Glaube für die Welt 
bedeutet. Freilich ist diese Überzeugung nur durch ein •Vorverständnis" 
möglich: dadurch, daß man den Glauben des Neuen Testaments selbst 
bejaht. 

So möchte ich meine These jetzt in folgender Weise formulieren: Die 
Botschaft des Neuen Testaments ist gerade durch die Ambivalenz, die im 
Befund zum Ausdruck kommt, zwar nicht Programm gesellschaftlicher Ent- 
wicklung - das kann und will sie nicht sein -, aber einerseits Korrektiv 
und andererseits, wenn sie im Glauben wirklich ergriffen wird, •Trieb- 
kraft" des Engagements, das zu dieser Entwicklung führt. Sie ist keines- 
wegs Hemmnis und Triebkraft in einem, sondern Triebkraft und Korrek- 
tiv in einem! Dabei ist mitzudenken, daß ein echtes Korrektiv nicht hemmt, 
sondern verifiziert - und damit letztlich das ausschließt, was der Effizienz 
der •Triebkraft" schadet. 

Zur Durcharbeitung bzw. Deutung des Befundes soll diese These jetzt 
in sieben Punkten verdeutlicht und entfaltet werden. 

1. Zur Zukunftserwartung des Neuen Testaments 

Hier handelt es sich um einen Punkt, der noch nicht genügend ins Blickfeld 
trat, der jedoch auf keinen Fall in unseren Überlegungen fehlen darf. 

Die neutestamentliche Erwartung einer die jetzige Welt transzendie- 
renden Vollendung läßt sich nicht weginterpretieren. Sie gehört zu der 



Das Neue Testament und die gesellschaftliche Entwicklung 143 

•Ambivalenz" des neutestamentlichen Befundes hinzu. Kein noch so gro- 
ßes gesellschaftspolitisches Engagement kann die •Gottesherrschaft", die 
Jesus meint und um die er in der zweiten Vaterunserbitte beten lehrt, 
schaffen. Das kann nur Gott selbst. Wohl aber kann unser Engagement 
beitragen zur Bereitung der Menschheit für diese Basileia Gottes. 

Aber diese Bereitung ist nichts Geringes. Sie ist von ihrem Wesen her 
eine so intensive Realität, daß sie die Welt verändern muß - wenn sie nur 
dem Willen Gottes entsprechend vollzogen wird, wenn die Christen sie 
nicht blockieren, sondern sich der Kraft, die sie herbeiführt (dem schöp- 
fungsmächtigen Geist Gottes) glaubend öffnen. 

Das, was als •Hemmnis" erscheint, ist zwar zum Teil faktisch im Zuge 
der sog. Naherwartung entstanden. Aber die sog. •apokalyptischen" Aus- 
sagen des Neuen Testaments sind ihrem Schwerpunkt nach theozentrische 
Aussagen der Macht Gottes, die dem Menschen und der Menschheit Zu- 
kunft, absolute Zukunft, eröffnet und diese Zukunft jetzt in Jesus schon 
wirksam werden läßt. Die scheinbar die Entwicklung hemmende Zukunfts- 
sicht des Neuen Testaments wird faktisch zur dynamisch vorwärtstreiben- 
den Kraft, weil sie die jetzige Zeit zur Entscheidungszeit macht und Hoff- 

nung ermöglicht. 
2. •Veränderung unserer Welt" kann die Bereitung der Basileia Gottes 
nur als die Agape, die dienende und hingebende Liebe sein, die Norm 
und Kraft von der im Tode Jesu sich manifestierenden Liebe Gottes selbst9 

und von der Zukunft, die diese Liebe eröffnet, empfängt und dadurch in 
einer aus innerweltlichen Kräften nicht möglichen Weise radikalisiert und 
intensiviert wird. Auch und gerade die eschatologische Botschaft des Neuen 
Testaments lenkt (wie H. Schürmann überzeugend nachgewiesen hat10) 
alles Interesse auf den Bruderdienst, auf Versöhnung und Liebe. 
3. Was jetzt zu sagen ist, muß in einem eigenen Punkt betont werden: In 
der heutigen Situation der Menschheit läßt sich die Agape nicht ohne sozia- 
les Engagement, das heißt nicht ohne den Willen zur Veränderung inhu- 
maner gesellschaftlicher Strukturen konkretisieren. Diese Erkenntnis ist 
eine Konsequenz aus der Radikalität der neutestamentlichen Agape-For- 

derung. 
4. Wenn das mit der gebührenden Betonung gesagt ist, muß jetzt aber die 
eigentliche Konsequenz aus dem, wie wir fanden, •ambivalenten" Befund 
des Neuen Testaments gezogen werden. Sie kann m. E. nur darin beite- 

9 Vgl. unten Nr. 4. 
10 Vgl. H. Schürmann, Esdiatologie und Liebesdienst in der Verkündigung Jesu, zuerst in: 
Kaufet die Zeit aus (Fs. f. Th. Kampmann), Paderborn 1959, 39-71; mit Veränderungen 
abgedruckt in: Theol. Jahrbudi (Hrsg. A. Dänhardt), Leipzig 1962, 320-340; zuletzt in: 
Vom Messias zum Christus (Hrsg. K. Schubert), Wien-Freiburg-Basel 1964, 203-232. 



Wilhelm Thiising 144 

hen, daß der Christ sich, zu einem scheinbaren Paradox bekennt: daß er 
die Botschaft und die Wirklichkeit des Kreuzes, die •Hemmnis" zu sein 
scheint, als die letztlich bewegende Kraft anerkennt. 

a) Voraussetzung dafür ist die Einsicht in den Zusammenhang von •Kreuz" 
(bzw. Kreuzesnachfolge) und •Agape". 

Dieser Zusammenhang kann hier zwar nicht ausführlich dargestellt werden; er scheint 
mir aber für unser Thema so entscheidend zu sein, daß wenigstens ein Hinweis nicht feh- 
len darf. Vor allem ist hierzu die johanneische Botschaft zu vergleichen, die aber m. E. nur 
eine abschließende Verdeutlichung dessen darstellt, was man als - explizite oder implizite 
- Botschaft des gesamten Neuen Testaments ansprechen darf. Das Liebesgebot in der 
johanneischen Fassung" stellt als Norm der Bruderliebe die Lebenshingabe Jesu hin. 
Am instruktivsten ist die Version des Liebesgebotes in 1 Jo 3, 16 f.: •Daran haben wir 
die Liebe erkannt, daß er [Jesus] für uns das Leben hingegeben hat und auch wir ver- 
pflichtet sind, für die Brüder das Leben hinzugeben. Wer das Vermögen der Welt besitzt 
und seinen Bruder Not leiden sieht und sein Herz vor ihm verschließt - wie soll die Liebe 
Gottes in ihm bleiben?" 

Das Liebesgebot wird hier christologisch begründet. Der erste Johannesbrief spricht 
von der Liebestat Jesu, in der die Liebe Gottes - bzw. Gott selbst als Liebe (vgl. 1 Jo 4, 
8.16) - manifest wird. Aber davon kann er nicht reden, ohne ihre Konsequenz für uns -' 
eben das Gebot der Liebe - aufzuzeigen. Hier in 1 Jo 3, 16 ist nicht nur wie in Jo 15,12 
gesagt, daß die Bruderliebe sich an Jesu Lebenshingabe ausrichten müsse, sondern es ist 
unmittelbar gefordert, daß der Christ für seinen Bruder das Leben hingibt12. •Das Leben 
hingeben" ist ein Ausdruck für die christliche Bruderliebe schlechthin geworden. Und 
keineswegs ist nur von Bereitschaft zur Lebenshingabe die Rede, sondern von dieser Hin- 
gabe selbst. 

Wie das gemeint ist, zeigt der Zusammenhang im unmittelbar anschließenden Vers 
1 Jo 3, 17: Wer dem notleidenden Bruder die praktische Hilfe versagt, indem er sein Herz 
vor ihm verschließt, der hat sich der Forderung versagt, sein Leben hinzugeben und damit 
die ihm selbst geschenkte Liebe Gottes weiterströmen zu lassen. Umgekehrt können wir 
dann sagen: •Das Leben für die Brüder hingeben" meint •das Herz für sie öffnen". Aber 
was für ein öffnen des Herzens muß das sein!18 

Die Bruderliebe des Christen ist also •Lebenshingabe", insofern der vollkommene Ver- 
zicht Jesu auf sich selbst (vgl. Jo 5, 30) und seine Liebe zum Vater (Jo 14, 31) und zu den 
Seinen (Jo 13, 1) in ihr lebt. Alles, was Jesus tat, war Ausdruck seines Gehorsams gegen 
das Gebot des Vaters, sein Leben hinzugeben; und Jesus gibt seinen Jüngern als das eine 
große Gebot gerade das Gebot der Bruderliebe, damit sie in seinen Gehorsam gegenüber 
dem Vater eingehen. Bruderliebe, wie Jesus sie will, ist ein öffnen des Herzens, das ein 
Sterben des Eigenwillens bedeutet. Sie ist nicht aus dem Eigenen des Menschen heraus 
möglich, sondern setzt schon die Tatsache und die Kraft des Kreuzes voraus. 

11 Jo 13, 34 f.; 15,12 f.; vgl. die Worte der Fußwaschungsperikope Jo 13,14 f., die eine 
Sachparallele bilden; 1 Jo 3, 16 f. 
12 Der häufig erhobene Vorwurf, die Bruderliebe im johanneischen Verständnis bilde 
einen (esoterischen) Gegensatz zur (für alle, nicht nur die Gemeindemitglieder) offenen 
jesuanischen Feindesliebe, trifft m. E. nicht zu. Die Gemeinden des joh. Kreises wissen sich 
zwar von der Welt gehaßt, aber sie hassen die Welt nicht; die Konsequenz ihrer Auffas- 
sung der Agape ist vielmehr, daß die Menschen, die noch in der •Finsternis" sind, zu 
Brüdern geliebt werden (vgl. Jo 17, 20 ff). 
18 Vgl. W. Thüsing, Herrlichkeit und Einheit. Eine Auslegung des hohepriesterlichen 
Gebetes Jesu Jo 17 (Die Welt der Bibel 14), Düsseldorf 1962,95 f. 



Das Neue Testament und die gesellschaflliche Entwicklung 145 

b) Daß die Kraft freigesetzt wird, die offen macht für den Mitmenschen 
- diese Kraft, die Jesus in die Welt bringt und in der er das Erbarmen 
Gottes verkündet und mitteilt -, das gibt es nur dann, wenn die Botschaft 
vom Kreuz und die Gemeinschaft mit dem Gekreuzigten nicht als Hemm- 
nis betrachtet und eliminiert wird, sondern wenn es als die eigentliche 
Dynamik, in der Öffnung sich ereignet, akzeptiert wird - als Chance, das 
egoistische Sichverkrampfen in der Weise, wie die Welt es letztlich 
braucht, aufzubrechen zur Agape. Auch hier gilt Jo 12, 24: Fruchtbringen 
gibt es nur durch das Sterben des Weizenkorns hindurch. 

Auch Freiheit gibt es nur so - die Freiheit, ohne die ein heutiger Christ, 
gerade ein junger Christ in der heutigen Kirche, nicht atmen kann. Daß 
Agape, Freiheit und Kreuz zusammengehören, läßt sich gut in 1 Kor 3, 
21-23 erkennen (•... denn alles gehört euch, Paulus, Apollos, Kephas, 
Welt, Leben und Tod, Gegenwärtiges und Zukünftiges, alles gehört euch, 
ihr aber gehört Christus, Christus aber gehört Gott"). Die Christen sind 
souverän frei, wenn (und nur dann, wenn) sie Christus gehören wollen, 
der selbst Gott gehört - bis in seinen Todesgehorsam hinein. Das heißt: 
sie sind frei, wenn sie (entsprechend dem Kontext in 1 Kor 1-3, einem der 
klassischen Texte für die Kreuzesbotschaft des Apostels) dem Gekreuzig- 
ten gehören wollen, wenn sie bereit sind, ihm konform zu werden, und 
zwar gerade in der Agape, die die Lasten des anderen trägt (vgl. Gal 6,2). 
Und diese Kreuzesbotschaft ist nicht nur Nachricht von etwas Vergange- 
nem, sondern von einer gegenwärtigen Kraft: von der Kraft des Pneumas 
und damit des bei Gott lebenden Jesus selbst (vgl. 2 Kor 3,17). 
c) Nach einem Jesuswort (Mk 9,49 f. par) sollen die Jünger •Salz" in sich 
haben - offenbar die Kraft zur Entscheidung für Jesus, die Entscheidung 
für sein Kreuz ist. (Und mindestens nach Mk ist diese Mahnung mit der 
zum • Frieden" in der gegenseitigen Liebe, im gegenseitigen Dienen, ver- 
bunden14.) Eine verfremdende, verstärkende und dabei gute Verstehens- 
hilfe scheint mir das Wort zu sein, das ich vor einigen Jahren einmal von 
einem Mann hörte, der lange Jahrzehnte am Neuen Testament gearbeitet 
und es sehr tief erfaßt hat: •Das Neue Testament ist Dynamit - die Men- 
schen in der Kirche wissen es nur nicht." 

Diese Metaphern können uns helfen, unsere These klarer auszusagen: 
Ohne die paradoxe Spannungseinheit von Weltauftrag und Kreuz verliert 
das •Salz" seine Kraft, das •Dynamit" seine Sprengkraft, verhärtete Struk- 
turen aufzubrechen. Um eine Katastrophe der Menschheit zu verhindern, 
braucht es heute eine •Mitmenschlichkeit", die radikaler und kraftvoller 

14 Der volle Wortlaut in Mk 9, 50 b heißt: •Habt Salz in euch und schafft Frieden unter- 
einander." 



Wilhelm Thüsing 146 

ist als ein nur vom Menschen her gedachter Humanismus; es braucht die 
Feindesliebe der Bergpredigt15 - und die gibt es nicht ohne das Kreuz. 

5. Die Agape des Neuen Testaments ist - als zwischenmenschliches Phäno- 
men - im wesentlichen auf das bezogen, was die Soziologie •Primärstruk- 
turen" nennt: Ihre Forderung richtet sich auf die verzeihende, ertragende, 
schenkende, hingebende und dienende Liebe von Mensch zu Mensch, und 
sie ist meiner Überzeugung nach nicht möglich ohne die Kraft, die aus der 
•personalen" Gemeinschaft, des Christen mit Gott und Jesus kommt. 

Wenn das vom Neuen Testament her festgehalten wird und festgehal- 
ten werden muß, so soll hier doch auf keinen Fall einer Privatisierung des 
Glaubensverständnisses das Wort geredet werden. Aber man überwindet 
diese Gefahr der Privatisierung nicht durch das bloße Gegenteil - durch 
zu einseitige Bindung an die Gesellschaft, sondern dadurch, daß die beiden 
Komponenten (die individuelle und die soziale im Sinne der •Sekundär- 
strukturen") in die Spannungseinheit hineinkommen (und in der Span- 
nungseinheit gehalten werden), in die sie gehören, wenn das Christliche 
überhaupt noch seine Kraft für die Welt behalten soll. 

Die Agape ist unteilbar: man kann nicht die Liebe als Umwandlung 
gesellschaftlicher Strukturen gegen die Liebe als Du-Sagen zum einzelnen 
mir begegnenden Menschen ausspielen - genauso wenig wie man das 
Engagement des Christen •außerhalb der Mauern" (vgl. Hebr 13,13), das 
sicherlich entscheidend ist, gegen die innerkirchliche Agape als •Brüder- 
lichkeit der Christen nach innen"16 ausspielen kann; diese innerkirchliche 
Bindung muß es geben, und zwar lebendig geben, wenn die Agape als 
Kraft des Geistes nach außen effizient werden soll. 

Und braucht man das Neue Testament nicht mit seiner Betonung der 
Primärstrukturen, um die kommenden Technokraten davor zu bewahren, 
daß sie am Menschen vorbeiplanen und manipulieren, aber keine Gesich- 
ter mehr sehen? 

6. Die Spannungseinheit von Weltauftrag und Gemeinschaft mit dem 
Gekreuzigten, die sich aus der Ambivalenz des neutestamentlichen Befun- 
des ergibt, zwingt m. E. zu einem Verhalten, das sich als Gratwanderung1'' 
zwischen Abgründen, zwischen zwei den Christen gefährdenden Integra- 
lismen, bezeichnen läßt. 

is Vgl. Mt 5, 44-48; Lk 6, 27-36. 
16 Vgl. W. Thüsing, Aufgabe der Kirche und Dienst in der Kirche: Bibel und Leben 10 
(1969) 65-80, hier 72 f. 
17 Vgl. H. Urs von Balthasar, Das Ganze im Fragment, Einsiedeln 1963, bes. S. 11. - 
Wenn ich mich hier an Gedanken H. Urs von Balthasars anlehne, so mache ich mir seine 
Auffassungen jedoch nicht in allen Punkten zu eigen. 



Das Neue Testament und die gesellschaßliche Entwicklung 147 

Denn auch das Leben Jesu ist eine solche •Gratwanderung" gewesen. 
Vielleicht kann man die - sicherlich im letzten in seinem Sohn-Sein be- 
gründete - Einsamkeit Jesu auch und gerade unter diesem Aspekt sehen. 
Daß er einerseits den konservativen Integralismus der Pharisäer ablehnte, 
sich den Mitmenschen radikal öffnete und doch andererseits aus dieser 
Öffnung nicht einen neuen Integralismus machte18, sondern seinem Vater 
zugewandt und gehorsam blieb - darin liegt die freimachende Tat seiner 
Liebe beschlossen, das ist sein Weg an das Kreuz. 

Wie diese norm- und kraftgebende •Gratwanderung" Jesu sich im Le- 
ben seiner Jünger auswirkt, kann man sehr deutlich - innerhalb des Neuen 
Testaments vielleicht am deutlichsten - an der Stellung des Paulus inner- 
halb der kirchlichen Richtungen seiner Zeit sehen. Man erkennt heute 
immer mehr, daß Paulus einen •Zweifrontenkampf" geführt hat19: einer- 
seits gegen den •konservativen" judenchristlichen Nomismus, der die von 
Jesus geschenkte Freiheit verleugnete, und andererseits gegen jeden •pro- 
gressistischen" gnostisierenden Enthusiasmus, der durch sein selbstherr- 
liches Freiheitsstreben (vgl. 1 Kor 4, 8) nicht nur das Ärgernis des Kreuzes 
auflöste und den gekreuzigten und jetzt bei Gott lebenden Kyrios zu einer 
bloßen Chiffre für sein Selbstverständnis machte, sondern damit in der 
Konsequenz auch die Agape verriet. (Letztlich ist diese •Gratwanderung" 
sowohl bei Jesus wie bei Paulus der Grund für die scheinbar so rätselhafte 
Ambivalenz, die wir feststellten!) 

Es ist wohl nicht zuviel gesagt, daß der Kirche als der Jüngergemein- 
schaft Jesu gerade heute - in einer Krisensituation, die zu der der zweiten 
Hälfte des 1. Jahrhunderts überraschende Parallelen aufweist - nichts so 
sehr nottut wie diese Bereitschaft - bzw. stärker: der Mut zur •Gratwande- 
rung". Daß ein konservativer Integralismus, der nur überkommene Struk- 
turen zu bewahren sucht, der Kirche und der Welt nicht zu helfen vermag, 
ist der jüngeren Generation heute selbstverständlich und wird auch der 
älteren (trotz allem) zunehmend klarer. Die positive Sprengkraft, die im 
Neuen Testament liegt, wird für die Menschheit sicher nicht nutzbar ge- 
macht, wenn man das, was in der Kirche an echter Aktualisierung des An- 
liegens Jesu in Bewegung gekommen ist, nur •bremsen" will - bzw. wenn 
man es nicht wagt, zu •zünden" oder nur eine zu gering bemessene Dosis 
zünden will - oder wenn man das Rad gar zurückdrehen möchte. Dazu 
- nach einem •Bremsen" einen allzu vorsichtigen Neubeginn zu versu- 
chen -, ist heute wohl keine Zeit mehr; die Probleme sind zu drängend. 
(Kirchengeschichtliche Analogien werden kaum entscheidend weiterhelfen, 

18 Vgl. die Versuchungsgeschichte Mt 4,1-11 par Lk 4,1-13. 
18 Vgl. E. Käsemann, Zum Thema der urchristlidien Apokalyptik, in: Exegetische Ver- 
suche und Besinnungen II,2 Göttingen 1965,125 ff. 



Wilhelm Thüsing 148 

weil die Situation heute - etwa durch die technische Revolution, durch die 
Möglichkeit der Manipulierbarkeit des Menschen, durch die Verschärfung 
der Gegensätze innerhalb der Menschheit - grundlegend anders gewor- 
den ist.) 

Ob dann der andere Integralismus, der der rein weltimmanent gesehe- 
nen Humanität, nicht doch die Lösung bringt? Dieser •Integralismus'' 
kann menschlich gut sein, kann sehr gut sein - und kann doch die Lösung 
der eigentlichen Probleme verfehlen. Und er kann, wenn Christen ihm 
verfallen, das Dynamit von der entgegengesetzten Seite her entschärfen 
und das Salz salzlos machen. 

Hier ist meiner Überzeugung nach genauso wie angesichts der Jesus- 
worte des Neuen Testaments eine Entscheidung notwendig: für oder 
gegen den quasi-mystischen Glauben, daß die Hilfe für die Welt aus 
rein innerweltlichen Kräften kommen könne - bzw. umgekehrt: eine Ent- 
scheidung für oder gegen den Glauben, daß die Hilfe nur durch das Kreuz 
Christi und seine Kraft kommen kann. 

Ich meine, man müsse sich als Christ mit aller Entschiedenheit und In- 
tensität gegen die Meinung wehren, als ob der Weg der Agape als •Grat- 
wanderung zwischen den Integralismen" weniger effizient sei oder sein 
müsse als der eine oder andere dieser Integralismen. Im Gegenteil - ich 
möchte die Überzeugung äußern, daß alle wirkliche Wendung und Wand- 
lung in der Geschichte der Kirche für die Welt gerade von denen gekom- 
men ist, die das Risiko und die scheinbar (und vordergründig oft wirklich) 
geringeren Erfolgschancen einer solchen Gratwanderung auf sich genom- 
men haben. 
7. Zusammenfassend sei noch einmal zur Formulierung des Themas zu- 
rückgelenkt: •Hemmnis" gesellschaftlichen Engagements und gesellschaft- 
licher Entwicklung ist die Botschaft des Neuen Testaments nur gewesen 
und kann sie nur sein, wenn sie •gesetzlich" mißverstanden wird (wie Pau- 
lus sagen würde: dem •Buchstaben" gemäß20). 

Triebkraft und dieser vorwärtstreibenden Kraft dienendes Korrektiv 
des Engagements in der Welt ist sie dagegen, wenn sie •dem Pneuma ge- 
mäß", das heißt aus ihrem Ureigensten heraus verstanden wird, als Bot- 
schaft von dem durch Gott bestätigten Gekreuzigten und der durch das 
Kreuz entbundenen schöpferischen, die Grenzen jeder Feindschaft und 
Abkapselung sprengenden Kraft des Geistes Gottes und der Freiheit und 
Hoffnung, die er schenkt. 

20 Vgl. z. B. 2 Kor 3, 6; auch das Gegensatzpaar xata cäoxa - xatd nvEujia Rom 8, 4 ff. 
im Zusammenhang mit dem Gegensatz •Gesetz des Geistes des Lebens" - •Gesetz der 
Sünde und des Todes" Rom 8,2. 




