IMSPIEGELDER ZEIT

Religiositit in RuBland

»Ein Liter Wodka, einhundert Kilometer, ein Tag und 24 Stunden — all das ist
hier wie ein Nichts® — so lautet sinngemif ein sibirisches Sprichwort, um die
Weite und Vielfalt dieses Landes auszudriicken, das bisher — mit Ausnahme der
Strafgefangenen — Auslindern und Touristen verschlossen blieb. Aber auch das
europdische Ruflland teilt weithin das Los einer terra incognita, trotz Tausender
wohlgelenkter Feriengiste, vor allem, was Nachrichten iiber seine religiose Situa-
tion angeht. Eindriicke einer Reise nach Leningrad und Moskau liefern also be-
stenfalls ein Mosaiksteinchen, das aber mangels ausreichender Information! doch
seinen Wert haben mag.

Reisende staunen immer wieder éiber die trotz mehr als 50jdhriger Unterdriik-
kung vollen Kirchen. Gerade dieses Phdnomen bedarf jedoch einer niheren Er-
klirung. Zunachst gibt es nur noch sehr wenige fiir den Kult geéffnete Gottes-
hiuser (,arbeitende Kirchen® — wie man russisch sagt): in Leningrad etwa 15
orthodoxe Kirchen fiir eine Bevélkerung von vier Millionen, in Moskau 45 bis 50
fiir siecben Millionen Einwohner? — keine einzige in den neuen Stadtvierteln (da-
neben jeweils eine katholische und protestantische [baptistische] Kirche sowie eine
Synagoge und eine Moschee). Die Mehrzahl der Kirchen fafit nicht mehr als 200
bis 800 Gliubige und hat an Sonn- und Feiertagen nur einen Gottesdienst: die
Besucherzahl iiberschreitet also nicht einige Tausende (unter 1%/). Und welcher
Art sind die Besucher? Zum grofiten Teil Frauen im Rentenalter, Angehérige der
in der Kirche aufgebahrten Toten der verflossenen Woche, Bettler, einige jiingere
Leute beiderlei Geschlechts, die jedoch teilweise auf Grund ihres Aussehens und
Verhaltens als Sonderlinge gelten miissen. Vom vermeintlichen Zustrom der jun-
gen Generation der Intellektuellen ist kaum etwas zu spiiren, selbst in den Kir-
chen mit lebendig gestalteter Liturgie, wie in den beiden Seminaren in Lenin-
grad und Zagorsk (bei Moskau). Einige Hochfeste, besonders Ostern, bilden eine
gewisse Ausnahme: man erlebt nicht nur verstirkten Kirchenbesuch, sondern auch
ein Wiederaufleben alter Brauche (z. B. die Bereitung der herkémmlichen Oster-
speisen). Fiir die iibrige Zeit des Jahres aber bewahrt der durchschnittliche Russe

! Die umfassendste Zusammenstellung alles bekannten Materials findet man bei W. Ko-
larz, Religion in der Sowjetunion, Freiburg 1963, sowie N. Struve, Die Christen in der
UdSSR, Mainz 1965.

2 In Sibirien, einst dem bedeutendsten Missionsfeld der russischen Kirche, ist die Situation
noch weit schlechter: Novosibirsk (eine Million Einwohner) besitzt nur eine Kirche, Irkutsk
(400 000) zwei, Bratsk (150 000-200 000) keine einzige. Die kiinstlerisch wertvollen Kathe-
dralen sind zum gréfiten Teil nach der Restaurierung in Museen verwandelt worden, so
alle Kirchen des Moskauer Kreml wie auch das Héblenkloster in Kiev.



Im Spiegel der Zeit 150

die offizielle atheistische Fassade, die ihm das Leben in der angepafiten Gesell-
schaft erleichtert, und die nur gelegentlich durch sehr seltene besondere Anre-
gungen von auflen oder provozierende Begegnungen mit Auslindern einen gut
kaschierten Untergrund der Suche und des Hoffens durchschimmern 1afit. Die im
19. Jahrhundert von einem Teil der Slavophilie inbriinstig vertretene Idee einer
naturgegebenen Religiositit und einer daraus resultierenden Sendung des russi-
schen Volkes fiir die Welt wird dagegen heute von der Mehrheit der erniichterten
Intelligenz abgelehnt. Immerhin sprach mich in einer ehemals beriihmten Kloster-
kirche ein ,Strannik“s an, ein Mann von etwa 35 Jahren, der sich zugleich als
Schriftsteller ausgab und nach Méglichkeiten suchte, scine Manuskripte im Aus-
land drucken zu lassen.

Der Traditionalismus und die politischen Bindungen der offiziellen Kirche, das
heiflt der Hierarchen, vermindern jedoch fiir den Grofiteil der Intellektuellen die
Anziehungskraft der Kirche; man sucht zwar hier und da den Glauben, aber
auflerhalb: im Okkultismus, Gnostizismus, oder in einem Gemisch orientalischer
Religionen ohne konfessionelle Bindung. Drittrangige westeuropiische Autoren,
wie z. B. der franzisische Astrologe und Okkultist Henri Guénon, werden so zn
angebeteten ,Lehrern der Weisheit“, einer Weisheit, die sich total von der
»feindlichen und dem Untergang geweihten® Umwelt abschliefit, ankniipfend
an eine alte russische eschatologische Tradition. Leider ist heute an keiner der
russischen Universititen eine solide philosophische Ausbildung zu bekommen, die
es diesen jungen Akademikern erméglichen wiirde, das Gespinst ihrer selbstge-
bastelten, aber doch schr briichigen Welt zu durchstoflen. Jedenfalls kann man
dieser Gettogruppe — trotz ihrer beachtlichen Bildung — kaum eine echte Chance
geben (Einfluf auf die Uffentlichkeit ist ihnen ohnehin nicht erstrebenswert und
zudem unmoglich) gegeniiber der augenblicklich vielleicht interessantesten Min-
derheit, der sich um den Ex-General Grigorenko scharenden Opposition za den
Schriftstellerprozessen der jiingeren Vergangenheits.

Neben den ,vollen Kirchen® liefern in letzter Zeit auch anscheinend spektaku-
lére kumenische Kontakte einige Schlagzeilen. Gespriche zwischen (deutschen)
protestantischen Theologen und ihren orthodoxen Kollegen sind zwar seltener ge-
worden®; dafiir gab es aber offizielle Tagungen von Vertretern der orthodoxen
und katholischen Kirche in Rufiland; zwei russische Theologen studieren zur Zeitin
Rom, und im vergangenen Herbst besuchten die Rektoren der Gregoriana und des

3 = religidser Pilger, der auf der Suche nach Vertiefung seines Glaubens die Kirchen und
Kldster seines Landes durchwandert,

* Man sprach in den letzten Jabren viel von den im geheimen maschinenschriftlich ver-
breiteten Schriften des ,Samizdat® (= Selbstverlag). Unter diesem Titel werden aller-
dings auch viele wertlose Manuskripte weitergereicht (z. B. Pornographie), die auch bei
uns keinen Verleger finden wiirden. Beachtenswert ist dagegen ein von Sinjawski unter
dem Pseudonym Abrahm Tertz veréffentlichtes Buch ,Unerwariete Gedanken® (russ.
Titel: Misli v prjasloch; Kubon und Sagner, Miinchen).

5 Vgl. eine 60seitige Dokumentation in ,ESPRIT*, 1969, Heft 11 (November).

¢ Vgl. die vom Kirchlichen Auflenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland heraus-
gegebenen Studienhefte 1-5, Witten 1949-1967.



Im Spiegel der Zeit 151

Russikums auf Einladung des Metropoliten Nikodim verschiedene religiése Zen-
tren. — Solche Begegnungen bleiben aber immer auf einen sehr kleinen Teilneh-
merkreis beschrankt; die Mehrzahl der russischen Priester, Seminaristen und
erst recht die Gliubigen wissen und erfahren davon nichts. Wenn darum solche
Kontakte auch erst- und einmalig in der Geschichte® sind, so leisten sie doch
nicht das, was als Ziel aller kumenischen Bemiihungen nicht aus dem Auge ver-
loren werden darf: Das Zusammenkommen der Kirchen auf allen ihren Ebenen
und an allen Orten ihres Wirkens, das heift also nicht nur in Rom und Moskau.
Dieser Mangel ist freilich nicht einer Seite allein zuzuschreiben; Zentralismus ist
fiir jede Institution die bequemste Lésung. Es miifite zudem mehr bedacht wer-
den, daft Kontakte mit politisch gebundenen, (im wortlichen Sinn) un-miindigen
Kirchenfiihrern die interkonfessionellen Beziehungen eventuell sogar verschlech-
tern und das Ansehen des Christentums in Rufiland vermindern konnten. Die
groBziigige russische Gastfreundschaft ist zwar fiir den einzelnen westlichen Besu-
cher beeindruckend; sie kann jedoch leicht den Blick tritben fiir die immer noch
andauernde administrative Unterdriickung der Kirche. In diesem Zusammenhang
ist auch zu erwihnen, daf eine Gruppe von orthodoxen Priestern dabei ist, eine
innere Opposition gegen die unselige Verflechtung von Staat und Kirche aufzu-
bauen. Freilich lihmt der Schrecken und die Bedrohung, die von der ,Leben-
digen Kirche* in der Zeit zwischen den beiden Weltkriegen ausgingen, — neben
der mangelnden religiosen Bildung der verbliebenen Gliubigen — alle Reform-
bemiihungen.

Fiir die Katholiken des lateinischen Ritus — die fiinf Millionen Unierten sind ja
weiterhin unterdriickt, bzw. der orthodoxen Kirche offiziell einverleibt — und die
Protestanten ist die Situation dhnlich, nur dafB sie als kleine Minderheiten nicht
so direkt im Schufifeld stehen. Man feiert in Leningrad und Moskau den Got-
tesdienst in polnischer Sprache; denn die Mehrzahl der Glaubigen sind Polen oder
Litaver, und ein russischer Gottesdienst wiirde zudem als ,religiose Propa-
ganda”“ angesehen. Die Kirchenbesucher sind meist Pensionire; zu Weihnachten
sah man jedoch auch eine groflere Anzahl jiingere Leute, zum Teil wohl Tou-
risten. Liturgische Reformen sind noch unbekannt, und es fehlen alle Unterla-
gen; zwischen den Messen singen die Frauen ein Marienoffizium. Ohne Kontakte
nach auflen, auf den Kult beschrinkt, ohne religiose Unterweisung, sollen die
Glaubigen an ihrem eigenen Traditionalismus langsam absterben.

Bisher haben wir eher von Kirchlichkeit als von Religiositit gesprochen: beide
Phinomene laufen bekanntlich nicht immer parallel. Was 1aft sich Gber die kirch-
lich nicht (mehr) gebundenen Schichten sagen, das heifit iiber die grofle Mehrheit
des russischen Volkes? Wie im Westen, lassen sich in den sehr schnell wachsenden
neuen Vierteln am Rand der Millionenstddte die ersten Anzeichen einer ver-
gleichsweise bescheidenen Wohlstandsgesellschaft feststellen: nach Jahren oder
Jahrzehnten des Wartens hat man endlich eine eigene Wohnung, klein, von mit-
telmafiger Qualitdt, aber ausbaufihig. Mehr Mode in den Straflen, wachsender
Autoverkehr, aber immer noch lange Schlangen vor und in den Geschiften — und
Desinteresse an der Parteidoktrin. Wenn der kirchliche EinfluB stagniert, so sicher
ebenso der parteiamtliche: der offizielle Marxismus-Leninismus bleibt die Ant-



Im Spiegel der Zeit 152

wort auf die nach dem Skonomischen Aufbau individueller gewordenen Fragen
schuldig. Es fallt auch auf, daf die staatlichen Touristenfihrer kaum noch Wert
darauf legen, ihren Gésten die Museen fiir Atheismus zu zeigen (so z. B. die
ehemalige Kathedrale Unserer Lieben Frau von Kazan in Leningrad), was frither
zum obligatorischen Programm gehérte. Ist also keinerlei Religiositit iibrigge-
blieben? Das wire sicher vorschnell und falsch geurteilt; es kommt freilich darauf
an, was man unter Religiositdt versteht. La%f man eine metaphysisch - wenn auch
unklar — verwurzelte Humanitit und Nachstenliebe, oft vermischt mit mancherlei
heidnischem und magischem Brauchtum, als solche gelten, dann gibt es — noch —
sehr viel Religiositit. Als Wortfihrer dieser Geisteshaltung mag hier der in der
Sowjetunion gedchtete Schriftsteller Solschenizyn stehen. Am Schluf seiner Erzih-
lung ,Der Hof der Matrjona“ fafit er sein Ideal in der Gestalt der alten Biuerin
zusammen: ,Von ihrem Mann nicht verstanden und verlassen, begrub sie ihre
sechs Kinder, nicht aber ihr freundliches Wesen. Ihren Schwestern und Schwige-
rinnen fremd, lacherlich dumm, arbeitete sie fir andere ohne Lohn. Sie sammelte
keine Giiter fiir ihren Tod. Eine schmutzig-weile Ziege, eine krummbeinige
Katze, Zimmerlinden . .. Wir alle lebten neben ihr her, verstanden nicht, daf} sie
eben jener Gerechte war, ohne den, wie das Sprichwort sagt, ein Dorf nicht be-
steht. Auch keine Stadt. Auch nicht unser ganzes Land“7.

Neben dem genannten Kreis fortschrittlich-humanistischer Intelligenz um
Grigorenko (z. Zt. in psychiatrischer Klinik zwangsarrestiert), die der Partei nicht
wenig zu schaffen macht, gibt es eine andere, mehr in der Stille wirkende Gruppe
selbstindig denkender Leute und religidser Sucher unter den Kunstwissenschaft-
lern (nicht selten findet man bei ihnen eine private Sammlung von Ikonen), den
Restauratoren mittelalterlicher Tkonen, ihren wissenschaftlichen Mitarbeitern in
den grofien Bibliotheken, ja selbst unter den Filmregisseuren. Ein glinzendes Bei-
spiel dafiir ist der russische Film ,Andrej Rublev®, der nach vielem Hin und Her
weder fiir das Festival in Cannes freigegeben noch auch in Ruffland gezeigt wer-
den durfte. Immerhin lie sich das in Paris gastierende Ensemble des Moskauer
Bolschaitheaters die Gelegenheit nicht entgehen, sich den ungekiirzten Film in der
franzosischen Version anzusehen. Er schildert das Leben des grofien russischen
Ikonenmalers, iiber den objektiv sehr wenig bekannt ist, als das eines der frithen
russischen Humanisten, der durch die Bedringnisse seiner Zeit den Glauben an
die Menschheit nicht verlor, ohne dabei die religiése Komponente seines Schaf-
fens zu umgehen. In jedem Fall ein sehenswertes Kunstwerk, das Zeugnis ablegt
vom religiosen Suchen seiner Autoren. Es darf aber als sicher gelten, daf es sich
auch bei diesem Kreis um eine zahlenmifig kleine Gruppe handelt: der russischen
Intelligenz fehlt neben der Freiheit im Innern der internationale Kontakt, die
zuverldssige Information und die Méglichkeit einer unabhingigen Ausbildung -
und dies nicht erst seit der Oktoberrevolution. So sind die Schatten immer noch
starker als das aufbrechende Licht. Gerhard Podskalsky S]

7 E. Huber, Haben Sie Solschenizyn gelesen?, in: Stimmen der Zeit 95 (1970), 64.





