
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Religiosität in Rußland 

•Ein Liter Wodka, einhundert Kilometer, ein Tag und 24 Stunden - all das ist 
hier wie ein Nichts" - so lautet sinngemäß ein sibirisches Sprichwort, um die 
Weite und Vielfalt dieses Landes auszudrücken, das bisher - mit Ausnahme der 
Strafgefangenen - Ausländern und Touristen verschlossen blieb. Aber auch das 
europäische Rußland teilt weithin das Los einer terra incognita, trotz Tausender 
wohlgelenkter Feriengäste, vor allem, was Nachrichten über seine religiöse Situa- 
tion angeht. Eindrücke einer Reise nach Leningrad und Moskau liefern also be- 
stenfalls ein Mosaiksteinchen, das aber mangels ausreichender Information1 doch 
seinen Wert haben mag. 

Reisende staunen immer wieder über die trotz mehr als 50jähriger Unterdrük- 
kung vollen Kirchen. Gerade dieses Phänomen bedarf jedoch einer näheren Er- 
klärung. Zunächst gibt es nur noch sehr wenige für den Kult geöffnete Gottes- 
häuser (•arbeitende Kirchen" - wie man russisch sagt): in Leningrad etwa 15 
orthodoxe Kirchen für eine Bevölkerung von vier Millionen, in Moskau 45 bis 50 
für sieben Millionen Einwohner2 - keine einzige in den neuen Stadtvierteln (da- 
neben jeweils eine katholische und protestantische [baptistische] Kirche sowie eine 
Synagoge und eine Moschee). Die Mehrzahl der Kirchen faßt nicht mehr als 200 
bis 300 Gläubige und hat an Sonn- und Feiertagen nur einen Gottesdienst: die 
Besucherzahl überschreitet also nicht einige Tausende (unter 1%). Und welcher 
Art sind die Besucher? Zum größten Teil Frauen im Rentenalter, Angehörige der 
in der Kirche aufgebahrten Toten der verflossenen Woche, Bettler, einige jüngere 
Leute beiderlei Geschlechts, die jedoch teilweise auf Grund ihres Aussehens und 
Verhaltens als Sonderlinge gelten müssen. Vom vermeintlichen Zustrom der jun- 
gen Generation der Intellektuellen ist kaum etwas zu spüren, selbst in den Kir- 
chen mit lebendig gestalteter Liturgie, wie in den beiden Seminaren in Lenin- 
grad und Zagorsk (bei Moskau). Einige Hochfeste, besonders Ostern, bilden eine 
gewisse Ausnahme: man erlebt nicht nur verstärkten Kirchenbesuch, sondern auch 
ein Wiederaufleben alter Bräuche (z. B. die Bereitung der herkömmlichen Oster- 
speisen). Für die übrige Zeit des Jahres aber bewahrt der durchschnittliche Russe 

1 Die umfassendste Zusammenstellung alles bekannten Materials findet man bei W. Ko- 
larz, Religion in der Sowjetunion, Freiburg 1963, sowie N. Struve, Die Christen in der 
UdSSR, Mainz 1965. 
1 In Sibirien, einst dem bedeutendsten Missionsfeld der russischen Kirche, ist die Situation 
noch weit schlechter: Novosibirsk (eine Million Einwohner) besitzt nur eine Kirche, Irkutsk 
(400 000) zwei, Bratsk (150 000-200 000) keine einzige. Die künstlerisch wertvollen Kathe- 
dralen sind zum größten Teil nach der Restaurierung in Museen verwandelt worden, so 
alle Kirchen des Moskauer Kreml wie auch das Höhlenkloster in Kiev. 



Im Spiegel der Zeit 150 

die offizielle atheistische Fassade, die ihm das Leben in der angepaßten Gesell- 
schaft erleichtert, und die nur gelegentlich durch sehr seltene besondere Anre- 
gungen von außen oder provozierende Begegnungen mit Ausländern einen gut 
kaschierten Untergrund der Suche und des Hoffens durchschimmern läßt. Die im 
19. Jahrhundert von einem Teil der Slavophilie inbrünstig vertretene Idee einer 
naturgegebenen Religiosität und einer daraus resultierenden Sendung des russi- 
schen Volkes für die Welt wird dagegen heute von der Mehrheit der ernüchterten 
Intelligenz abgelehnt. Immerhin sprach mich in einer ehemals berühmten Kloster- 
kirche ein •Strannik"3 an, ein Mann von etwa 35 Jahren, der sich zugleich als 
Schriftsteller ausgab und nach Möglichkeiten suchte, seine Manuskripte im Aus- 
land drucken zu lassen.4 

Der Traditionalismus und die politischen Bindungen der offiziellen Kirche, das 
heißt der Hierarchen, vermindern jedoch für den Großteil der Intellektuellen die 
Anziehungskraft der Kirche; man sucht zwar hier und da den Glauben, aber 
außerhalb: im Okkultismus, Gnostizismus, oder in einem Gemisch orientalischer 
Religionen ohne konfessionelle Bindung. Drittrangige westeuropäische Autoren, 
wie z. B. der französische Astrologe und Okkultist Henri Guenon, werden so zu 
angebeteten •Lehrern der Weisheit", einer Weisheit, die sich total von der 
•feindlichen und dem Untergang geweihten" Umwelt abschließt, anknüpfend 
an eine alte russische eschatologische Tradition. Leider ist heute an keiner der 
russischen Universitäten eine solide philosophische Ausbildung zu bekommen, die 
es diesen jungen Akademikern ermöglichen würde, das Gespinst ihrer selbstge- 
bastelten, aber doch sehr brüchigen Welt zu durchstoßen. Jedenfalls kann man 
dieser Gettogruppe - trotz ihrer beachtlichen Bildung - kaum eine echte Chance 
geben (Einfluß auf die Öffentlichkeit ist ihnen ohnehin nicht erstrebenswert und 
zudem unmöglich) gegenüber der augenblicklich vielleicht interessantesten Min- 
derheit, der sich um den Ex-General Grigorenko scharenden Opposition zu den 
Schriftstellerprozessen der jüngeren Vergangenheit5. 

Neben den •vollen Kirchen" liefern in letzter Zeit auch anscheinend spektaku- 
läre ökumenische Kontakte einige Schlagzeilen. Gespräche zwischen (deutschen) 
protestantischen Theologen und ihren orthodoxen Kollegen sind zwar seltener ge- 
worden6; dafür gab es aber offizielle Tagungen von Vertretern der orthodoxen 
und katholischen Kirche in Rußland; zwei russische Theologen studieren zur Zeit in 
Rom, und im vergangenen Herbst besuchten die Rektoren der Gregoriana und des 

3 = religiöser Pilger, der auf der Suche nach Vertiefung seines Glaubens die Kirchen und 
Klöster seines Landes durchwandert. 
4 Man sprach in den letzten Jahren viel von den im geheimen maschinenschriftlich ver- 
breiteten Schriften des •Samizdat" ( = Selbstverlag). Unter diesem Titel werden aller- 
dings auch viele wertlose Manuskripte weitergereicht (z. B. Pornographie), die auch bei 
uns keinen Verleger finden würden. Beachtenswert ist dagegen ein von Sinjawski unter 
dem Pseudonym Abrahm Tertz veröffentlichtes Buch •Unerwartete Gedanken" (russ. 
Titel: Misli v prjasloch; Kubon und Sagner, München). 
5 Vgl. eine 60seitige Dokumentation in •ESPRIT", 1969, Heft 11 (November). 
6 Vgl. die vom Kirchlichen Außenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland heraus- 
gegebenen Studienhefte 1-5, Witten 1949-1967. 



Im Spiegel der Zeit ^J 

Russikums auf Einladung des Metropoliten Nikodim verschiedene religiöse Zen- 
tren. - Solche Begegnungen bleiben aber immer auf einen sehr kleinen Teilneh- 
merkreis beschränkt; die Mehrzahl der russischen Priester, Seminaristen und 
erst recht die Gläubigen wissen und erfahren davon nichts. Wenn darum solche 
Kontakte auch •erst- und einmalig in der Geschichte" sind, so leisten sie doch 
nicht das, was als Ziel aller ökumenischen Bemühungen nicht aus dem Auge ver- 
loren werden darf: Das Zusammenkommen der Kirchen auf allen ihren Ebenen 
und an allen Orten ihres Wirkens, das heißt also nicht nur in Rom und Moskau. 
Dieser Mangel ist freilich nicht einer Seite allein zuzuschreiben; Zentralismus ist 
für jede Institution die bequemste Lösung. Es müßte zudem mehr bedacht wer- 
den, daß Kontakte mit politisch gebundenen, (im wörtlichen Sinn) un-mündigen 
Kirchenführern die interkonfessionellen Beziehungen eventuell sogar verschlech- 
tern und das Ansehen des Christentums in Rußland vermindern könnten. Die 
großzügige russische Gastfreundschaft ist zwar für den einzelnen westlichen Besu- 
cher beeindruckend; sie kann jedoch leicht den Blick trüben für die immer noch 
andauernde administrative Unterdrückung der Kirche. In diesem Zusammenhang 
ist auch zu erwähnen, daß eine Gruppe von orthodoxen Priestern dabei ist, eine 
innere Opposition gegen die unselige Verflechtung von Staat und Kirche aufzu- 
bauen. Freilich lähmt der Schrecken und die Bedrohung, die von der •Leben- 
digen Kirche" in der Zeit zwischen den beiden Weltkriegen ausgingen, - neben 
der mangelnden religiösen Bildung der verbliebenen Gläubigen - alle Reform- 
bemühungen. 

Für die Katholiken des lateinischen Ritus - die fünf Millionen Unierten sind ja 
weiterhin unterdrückt, bzw. der orthodoxen Kirche offiziell einverleibt - und die 
Protestanten ist die Situation ähnlich, nur daß sie als kleine Minderheiten nicht 
so direkt im Schußfeld stehen. Man feiert in Leningrad und Moskau den Got- 
tesdienst in polnischer Sprache; denn die Mehrzahl der Gläubigen sind Polen oder 
Litauer, und ein russischer Gottesdienst würde zudem als •religiöse Propa- 
ganda" angesehen. Die Kirchenbesucher sind meist Pensionäre; zu Weihnachten 
sah man jedoch auch eine größere Anzahl jüngere Leute, zum Teil wohl Tou- 
risten. Liturgische Reformen sind noch unbekannt, und es fehlen alle Unterla- 
gen; zwischen den Messen singen die Frauen ein Marienoffizium. Ohne Kontakte 
nach außen, auf den Kult beschränkt, ohne religiöse Unterweisung, sollen die 
Gläubigen an ihrem eigenen Traditionalismus langsam absterben. 

Bisher haben wir eher von Kirchlichkeit als von Religiosität gesprochen: beide 
Phänomene laufen bekanntlich nicht immer parallel. Was läßt sich über die kirch- 
lich nicht (mehr) gebundenen Schichten sagen, das heißt über die große Mehrheit 
des russischen Volkes? Wie im Westen, lassen sich in den sehr schnell wachsenden 
neuen Vierteln am Rand der Millionenstädte die ersten Anzeichen einer ver- 
gleichsweise bescheidenen Wohlstandsgesellschaft feststellen: nach Jahren oder 
Jahrzehnten des Wartens hat man endlich eine eigene Wohnung, klein, von mit- 
telmäßiger Qualität, aber ausbaufähig. Mehr Mode in den Straßen, wachsender 
Autoverkehr, aber immer noch lange Schlangen vor und in den Geschäften - und 
Desinteresse an der Parteidoktrin. Wenn der kirchliche Einfluß stagniert, so sicher 
ebenso der parteiamtliche: der offizielle Marxismus-Leninismus bleibt die Ant- 



Im Spiegel der Zeit 152 

wort auf die nach dem ökonomischen Aufbau individueller gewordenen Fragen 
schuldig. Es fällt auch auf, daß die staatlichen Touristenführer kaum noch Wert 
darauf legen, ihren Gästen die Museen für Atheismus zu zeigen (so z. B. die 
ehemalige Kathedrale Unserer Lieben Frau von Kazan in Leningrad), was früher 
zum obligatorischen Programm gehörte. Ist also keinerlei Religiosität übrigge- 
blieben? Das wäre sicher vorschnell und falsch geurteilt; es kommt freilich darauf 
an, was man unter Religiosität versteht. Läßt man eine metaphysisch - wenn auch 
unklar - verwurzelte Humanität und Nächstenliebe, oft vermischt mit mancherlei 
heidnischem und magischem Brauchtum, als solche gelten, dann gibt es - noch - 
sehr viel Religiosität. Als Wortführer dieser Geisteshaltung mag hier der in der 
Sowjetunion geächtete Schriftsteller Solschenizyn stehen. Am Schluß seiner Erzäh- 
lung •Der Hof der Matrjona" faßt er sein Ideal in der Gestalt der alten Bäuerin 
zusammen: •Von ihrem Mann nicht verstanden und verlassen, begrub sie ihre 
sechs Kinder, nicht aber ihr freundliches Wesen. Ihren Schwestern und Schwäge- 
rinnen fremd, lächerlich dumm, arbeitete sie für andere ohne Lohn. Sie sammelte 
keine Güter für ihren Tod. Eine schmutzig-weiße Ziege, eine krummbeinige 
Katze, Zimmerlinden ... Wir alle lebten neben ihr her, verstanden nicht, daß sie 
eben jener Gerechte war, ohne den, wie das Sprichwort sagt, ein Dorf nicht be- 
steht. Auch keine Stadt. Auch nicht unser ganzes Land"7. 

Neben dem genannten Kreis fortschrittlich-humanistischer Intelligenz um 
Grigorenko (z. Zt. in psychiatrischer Klinik zwangsarrestiert), die der Partei nicht 
wenig zu schaffen macht, gibt es eine andere, mehr in der Stille wirkende Gruppe 
selbständig denkender Leute und religiöser Sucher unter den Kunstwissenschaft- 
lern (nicht selten findet man bei ihnen eine private Sammlung von Ikonen), den 
Restauratoren mittelalterlicher Ikonen, ihren wissenschaftlichen Mitarbeitern in 
den großen Bibliotheken, ja selbst unter den Filmregisseuren. Ein glänzendes Bei- 
spiel dafür ist der russische Film •Andrej Rublev", der nach vielem Hin und Her 
weder für das Festival in Cannes freigegeben noch auch in Rußland gezeigt wer- 
den durfte. Immerhin ließ sich das in Paris gastierende Ensemble des Moskauer 
Bolschoitheaters die Gelegenheit nicht entgehen, sich den ungekürzten Film in der 
französischen Version anzusehen. Er schildert das Leben des großen russischen 
Ikonenmalers, über den objektiv sehr wenig bekannt ist, als das eines der frühen 
russischen Humanisten, der durch die Bedrängnisse seiner Zeit den Glauben an 
die Menschheit nicht verlor, ohne dabei die religiöse Komponente seines Schaf- 
fens zu umgehen. In jedem Fall ein sehenswertes Kunstwerk, das Zeugnis ablegt 
vom religiösen Suchen seiner Autoren. Es darf aber als sicher gelten, daß es sich 
auch bei diesem Kreis um eine zahlenmäßig kleine Gruppe handelt: der russischen 
Intelligenz fehlt neben der Freiheit im Innern der internationale Kontakt, die 
zuverlässige Information und die Möglichkeit einer unabhängigen Ausbildung - 
und dies nicht erst seit der Oktoberrevolution. So sind die Schatten immer noch 
stärker als das aufbrechende Licht. Gerhard Podskalsky SJ 

7 E. Huber, Haben Sie Solsdienizyn gelesen?, in: Stimmen der Zeit 95 (1970), 64. 




