BUCHBESPRECHUNGEN

Heilige Schrift

Gestalt und Anspruch des Neuen Testa-
mentes. Hrsg. von J. Schreiner, unter
Mitwirkung von G. Dautzenberg.
Wiirzburg, Echter 1969. 398 S., Ln.
DM 29,-.

Schon 1967 erschien vom gleichen Heraus-
geber eine vielbeachtete theologische Ein-
fiihrung in die Botschaft des Alten Testa-
ments (vgl. diese Ztschr.41 [1968] 472).
Erfreulicherweise liegt nun ein &hnlich
strukturiertes Werk zum Neuen Testament
vor. Wiederum geht es nicht um blofle
historische Datenvermittlung, sondern um
Verstehenshilfen, die Gestalt und An-
spruch der verschiedenenneutestamentlichen
Schriften dem heutigen Stand der Exegese
entsprechend herauszuarbeiten und zu er-
hellen suchen. Dabei gelang es weitgehend,
jeweils die Autoren zu gewinnen, die anof-
grund von Spezialstudien fir ein Thema
besonders kompetent erschienen. Auch das
umfangreiche Literaturverzeichnis bietet
einen wirklich reprisentativen Querschnitt.

Es ist unméglich, auch nur zu einer der
27 Schriften des Neuen Testamentes ganz
genaue Angaben iiber ihre Entstehungszeit
zu machen. Der zum Teil erhebliche zeit-
liche Abstand der einzelnen Schriften von-
einander macht die immer deutlicher in
unser Bewufltsein tretende Mannigfaltig-
keit der Traditionen verstindlich, die im
Neuven Testament vereinigt wurde. Ihre
jeweilige Eigentiimlichkeit in Theologie
und Entstehungssitvation wird im allge-
meinen treffend herausgearbeitet. Wahrend
etwa das Kerygma des Paulus auf Kreuz,
Auferstehung und Parusie Christi konzen-
triert ist, treten in den sogenannten Deu-
teropaulinen (2 Thess, Kol, Eph) zumindest
zusétzlich andere Themen hinzu: das glau-
bensbegriindende Zeugnis des Apostels,
sein Dienst an der Kirche aus Juden und
Heiden. In den sogenannten Pastoralbrie-
fen verspiirt man starkes Interesse an der

Bewahrung und Weitergabe der rechten
Lehre, die durch entsprechende Vollmacht
des kirchlichen Amtes gesichert wird. Ahn-
lich aufschlufireiche spirituelle Differenzen
lassen sich zwischen den vier Evangelien
beobachten. Jesu Weg zom Kreuz wird bei
Mk von seinen Jiingern nicht verstanden,
erst recht nicht von den Gegnern und dem
begleitenden Volk. Schwerpunkte des Mt
sind die Auseinandersetzungen mit dem
pharisdisch-rabbinischen Judentum und das
spezifische Verstindnis der Kirche als des
»wahren Israel“. Dem durch Lethargie oder
permanente  Verfolgung angefochtenen
Glauben gibt Lk durch die Darstellung der
zielsicheren Dynamik der Heilsgeschichte
Sicherheit. Im vierten Evangelium werden
Geschichte und Lehre Jesu schlieflich in
einer Form dargestellt, die die Jinger vor
Ostern nicht ertragen hitten — und die rein
historisch gesehen unertriglich (1) ist (244)
usw.

Schon diese knappen Andeutungen lassen
ahnen, wie grof} die Fille der Gesichts-
punkte und Fragen ist, die in diesem Sam-
melband behandelt werden. Es versteht
sich von selbst, dafl den spezifischen Ein-
fiihrungen in die verschiedenen Schriften
cinige Themen allgemeiner Art (Sprache,
Eschatologie, Pardnese, Synopse) zur Seite
gestellt wurden. Man kann sagen, dafl
nahezu alles zusammengetragen ist, was
das augenblickliche, duflerst differenzierte
exegetische Bewufitsein zum Neuven Testa-
ment zu sagen weifl. Vorausgesetzt ist aller-
dings die Zuversicht, dafl biblische Worte
auch heute noch wirksam sind. Es handelt
sich weitgehend um ein innerchristliches
Gesprich. Die hermeneutischen und metho-
dischen Fragen, die fiir eine intensive Be-
teiligung des jetzt lebenden Menschen sicher
ausschlaggebend waren, wurden ausgeklam-
mert. Sie sollen in einem angekindigten
dritten Band fiir die ganze Bibel aufge-
griffen werden. F. ]. Steinmetz S]



Buchbesprechungen

Mufiner, Franz: Die Auferstehung Jesu
(Biblische Handbibliothek VII), Miin-
chen, Kosel 1969. 207 S. La. DM 22,50.

Was im Vergleich mit anderen Publikatio-
nen zu diesem Thema zundchst angenehm
auffallt, ist der erweiterte Horizont und
der grofere biblische und auferbiblische
Zusammenhang, in die der V{. seine Fra-
gen zu stellen weiff. Unter den insgesamt
18 Beitragen von unterschiedlicher Linge
und Intensitit haben sowohl die direkte
Auseinandersetzung mit neueren Interpre-
tationen der Osterbotschaft (Marxsen,
Schlette, Ebert) einen Platz gefunden, als
auch die schlichte Darstellung alttestament-
licher Aussagen zum gleichen Problem,
literarkritische Bemerkungen zu neutesta-
mentlichen Texten, ein Gesprich mit E.
Bloch iiber den Tod, die ,politische Theo-
logie“ Teilhard der Chardins und vieles
andere mehr. Ein temperamentvoll infor-
mierendes Buch und zugleich der Versuch
einer ,Scheidung der Geister*®.

Dem zuerst genannten Anliegen (Infor-
mation) ist sicher gut gedient, und in dieser
Hinsicht fagt sich dieser Band wiirdig in
die bekannte Reihe der biblischen Hand-

Theologische Zeitfragen

Greshake, Gisbert: Auferstehung der
Toten. Fin Beitrag zur gegenwirtigen
Diskussion um die Zukunft der Ge-
schichte. Essen, Ludgerus-Verlag 1969.
408 S. Ln. DM 389, brosch. DM 34,

Die von G. vorgelegte, von der Kath.
Theol. Fakultit der Universitit Miinster
mit dem Jahrespreis 1968 ausgezeichnete
Arbeit, Gbertrifft an Klarheit, Niichternheit
und Tiefe der Gedankenfithrung das mei-
ste, was mir in den letzten Jahren zu die-
sem Thema zu Gesicht gekommen ist. Man
kann geneigt sein zu sagen: hier wird in
einer Weise iiber die ,Auferstehung der
Toten“ gesprochen, die der Wiirde des
Problems angemessen ist, in einer Rezen-
sion also nur angedeutet werden kaunn.
Ausgehend von der idealistischen Philo-
sophie Hegels, fiir den es nur eine ,prisen-

156

bibliothek ein. Wohl die meisten Aufsitze
des Werkes werden auch dem Nicht-Exe-
geten verstandlich sein, falls er einiger-
maflen theologisch vorgebildet und inter-
essiert ist. Was jedoch die ,Scheidung der
Geister® angeht, diirfte ein Urteil nicht so
leicht zu fillen sein.

Das letzte Kapitel des Buches besteht aus
dem bloflen Zitat von 1 Kor 15, 14-19.82
»Ist Christus nicht auferweckt worden, ist
folglich leer unsere Predigt, leer auch euer
Glaube ...“ und der angefiigten Bemer-
kung: ,Dem ist nichts mehr hinzuzufiigen*
(200). Damit will M. offenbar unterstrei-
chen, dafl der Sachverhalt der Totenauf-
erweckung unaufgebbar ist. Diesem Anlie-
gen ist ohne Zweifel zuzustimmen. Die ein-
schldgigen biblischen Aussagen wollen in
der Tat einen unaufgebbaren Sachverhalt
anzeigen. Fraglich bleibt aber m. E. auch
nach Lektiire dieser Studien, wieweit sie
auch selbst unaufgebbar sind, und ob sie
nicht doch mehr eine Zeichen- bzw. Bild-
Funktion haben, weil wir bei dem Geheim-
nis der Auferstehung fortwihrend an die
Grenze dessen stofien, was {iberhaupt ge-
dacht oder gesagt werden kann.

F. ]. Steinmetz 8]

tische®, keine ausstindige Eschatologie gibt
(Einheit-Entzweiung und Vereinigung wer-
den als monistischer Prozef im Rahmen
eines protologisch-eschatologischen Identi-
titshorizontes gesehen), schreitet G. zur
Darstellung der entsprechenden Thematik
in der Offenbarungstheologie K. Barths, der
Existentialtheologie R. Bultmanns, schliefi-
lich der Theologie der Hoffnung bei J.
Moltmann. Die entscheidenden Fragen lau-
ten: , Wird nicht doch Welt und Geschichte
iberspielt vom gottlichen Offenbarungs-
geschehen?“ (an Barth 91); ,Warum...
gibt es noch ,horizontale’ Zeit, Geschichte
und Zukunft, wenn sich der Zeit-,Sinn‘ je
schon vertikal vollzogen hat und je neu
vollzieht?“ (an Bultmann 182); ,Was hin-
dert Moltmann eigentlich — ohne Anderung
seines Entwurfs — daran, statt Gott Welt
zu sagen?“ (161). Alle drei Theologen zei-



Budhbesprechungen

gen nach dem VH. je auf ihre Weise, dafl
die dhristliche Offenbarung ,nicht total
reflektiert werden kann, sondern eigene
Kategorien miteinbringt, die sich einer letz-
ten philosophischen Systematisierung . . .
entziehen® (168), Fir ihre Gliubigkeit
spricht jedoch, daf sie wesentliche Wahr-
heiten ,gleichsam neben dem System und
das heifit von der einheitgebenden Denk-
form nicht bewiltigt ansiedeln® (ebd.).

Den genannten ,Systemen* stellt G. den
komplexen biblischen Befund gegeniiber.
Mit Recht wehrt er sich gegen die bekannte
Alternative ,Apokalyptisches oder prophe-
tisches Denken*, weil es eher um verschie-
denartige Akzentuierungen als um eindeu-
tige Gegensitze geht (231); stets ist die
Funktion der Aussagen zu priifen, ehe man
eine Systembildung unternimmt; sie haben
mehr eine Zeichen- oder Bild-Funktion,
zwar um einen unaufgebbaren Sachverhalt
anzuzeigen, ,nicht aber um sich selbst fir
unaufgebbar zu erkliren“ (302). Es bestcht
kein Hiatus, sondern ein gegenseitiges
Bedingungsverhiltnis zwischen der Aus-
sage: Die Totenauferstehung ist der letzte
und duferste Erweis des Herr-Seins Got-
tes (vgl. 1 Kor 15,26 f.) und: Sie ist die
Vollendung der menschlichen Existenz (vgl.
Rém 8,23). Was beide Aussagen zusam-
menhalt, ist die Liebe als lebenstiftende
Gabe, Freigabe und Aufgabe.

Dieser Grundverhalt wird selbstver-
stindlich von keinem der genannten Theo-
logen in Frage gestellt. Dennoch betont die
Hl. Schrift nach G. das Miteinander der
Freiheit Gottes und des Menschen schérfer
als diese. Auch G. stoft dabei an die Gren-
ze dessen, was gedacht oder gesagt werden
kann. Aber seine Formulierungs-Vorschlage
sind durchweg umsichtig begriindet und
weiterfithrend. Sie verstehen sich als Ver-
such, den Raum offenzuhalten fiir ein Ver-
stindnis von Geschichte und Zukunft, das
spekulativ nicht doch wieder endet in ein
geschichtsloses, wenn auch gottliches (Ge-)
Wesen, fiir das Zukunft und Ertrag der
Geschichte letztlich bedeutungslos sind.

Auch wer die Kritik des V{. an Barth,
Bultmann und Moltmann fiir zu forciert
halt, wird sich durch die Lektiire seiner
fibrigen Ausfilhrungen in der Hoffnung ge-
stirkt sehen, dafl nichts, gar nichts, was
geschieht, umsonst ist.  F. J. Steinmetz S]

157

Baum, Gregory: Glaubwiirdigkeit. Zum
Selbstverstandnis der Kirche. Freiburg,
Herder 1969. 268 S., kart. lamiert DM
14,80.

Der Kirchenaustritt des bekannten engli-
schen Theologen Charles Davis wurde
durch sein Buch ,A Question of Conscien-
ce“, in dem er seinen Austritt begriindet,
zu einer ernsten Herausforderung an die
Kirche: Kann man bei einer Institution, die
als erlebte Wirklichkeit so offensichtliche
Mingel hat, guten Gewissens noch ,mit-
machen“? Seit jenem Ereignis stellt sich die
Frage vielen Christen. Hier hat das Buch
seine Aktualitat. Indirekt ist es eine Ant-
wort an Davis. Baum versucht zu zeigen,
daf bei aller Scharfsichtigkeit beziiglich der
Mingel der gesellschaftlichen Wirklichkeit
der Kirche durch das II. Vatikanum doch
cine hoffenlassende Erneuerungsbewegung
in Gang gekommen ist. Bei gleicher Niich-
ternheit in der Einschitzung der Lage der
Kirche sei darum die Option fiir den Ver-
bleib in der ,kranken Gesellschaft* zumin-
dest genauso méglich wie der Austritt.

Die Uberlegungen Baums bieten wie als
Nebenprodukt leicht verstindlich manch
gutes Stiick moderner Theologie. Charles
Davis hilt das II. Vatikanum letztlich fir
einen Miflerfolg. Fiir Gregory Baum ergibt
sich aus dem historischen Zusammenhang
und der Entstehungsgeschichte der Konzils-
texte die Chance der Kirche von hente und
morgen: nicht linger geschlossene Gesell-
schaft zu bleiben, sondern nach auflen ge-
richtete Bewegung zu werden.

K. H. Crumbach

Schiitz, Paul: Warum ich noch ein
Christ bin. Eine Existenzerfahrung.
Dritte Fassung. Hamburg, Furche-Ver-
lag 1969. 248 S., DM 12,80.

»Offensein fiirr das Unmégliche heifit Offen-
sein fiir neue Schépfung. So in dieser Welt
gleichsam ,quer zu liegen’, dafl sie offen-
bleibt, konnte ein Grund sein, warum der
Mensch heute noch — und heute wieder —
gern ein Christ sein méchte® (23).

,Warum ich noch ein Christ bin', ist eine
Brieffolge, die jetzt in der dritten Fassung
vorliegt: eine freie Auswahl aus den Kern-



Buchbesprechungen

stiicken der Fassungen von 1937 und 1946,
eingefiigt eine Reihe von ,Zwischenreden’,
d. h. Reflexionen, wie sie sich fast ein Men-
schenalter spiter dem Vf. nahelegten. Die-
ses Bekenntnisbuch — man darf es heute
ruhig auf dem Hintergrund des Buches
,Warum ich kein Christbin’ des verstorbenen
englischen Philosophen B. Russel sehen —
durchmifit ganze Tiefen menschlichen Er-
lebens. Der Gedankengang ist oft recht eigen-
willig,seinGrundgesetzistnicht dieeinwand-
freie Logik theologischer Systeme, sondern
die Meditation der labyrinthischen Welt mit
all dem, was an ihr aufblitzt an Verzweif-
lung, aber auch Hoffnung. Gerade deshalb
ist die Sprache oft alles andere als glatt,
cher sprode, weil sie ganz im Dienst dieser
Erfahrungen steht. Auch theologisch ist
Paul Schiitz in vielem ,unzeitgemif’, inso-
fern er apokalyptischem Denken nahesteht.
So mag das vorliegende Buch vor allem ein
ausgezeichneter Schlitssel zum Verstandnis

Monchtum und Ordensleben

Vandenbroucke, Francois: Moines:
Pourquoi? Théologie critigue du mona-
chisme. Gembloux, J. Ducolot, und Pa-
ris, P. Lethielleux, 1967. 252 S., brosch.

Der Band, erschienen in der von J. Galot
herausgegebenen Reihe ,Renouveau®, ist
bereits wihrend des Zweiten Vatikanischen
Konzils entstanden und war bei der Ver-
offentlichung des Ordensdekretes nahezu
abgeschlossen. Dessen Bibeltheologie sowie
die Ekklesiologie der Konstitution ,Lumen
gentium® (beide Dokumente wertet V1. als
»die Charta des Ordenslebens®) sind in
diesem Versuch einer ,kritischen Theologie
des Monchtums“ so gut wie unbefragt oiber-
nommen.

V{. stellt sich vorwiegend auf die Ebene
der Doktrin, in der Uberzeugung (die auch
im Ordensdekret vertreten wird; vgl. Art.2
und 3), dafl die notwendigen Neueinstel-
lungen und Reformen von daher Impuls
und Ausrichtung erhalten miissen. Vor blo-
fler Theorie bewahren ihn aber eine wache

158

des existentiellen Hintergrundes seines
theologischen Werkes sein.

Die Briefe sind ein Zeugnis fiir das Un-
geniigen an einer bestimmten Weise des
Erkennens. Das ist es vielleicht, was bei der
Lektiire am meisten deutlich wird: die tiefe
Skepsis gegen alle geschlossenen Systeme,
die nur eine Illusion von Geborgenheit lie-
fern sollen, der leidenschaftliche Protest
gegen die Einsinnigkeit der rationalen Lo-
gik, gegen die Entproblematisierung, die
auch immer gewalttitig ist, weil sie das
Risiko und die gefdhrliche Realitdt des
Offenen ausschlieBen. Nur in der Viel-
dimensionalitit des Labyrinths kann die
Verzweiflung als Existenzerfahrung zur
Vorbereitung des Glaubens werden.

Kurzum: ein iiberzeugendes Plidoyer fiir
eine eminent geistliche Sicht der Wirklich-
keit — gegen jede Art von schlechtem ,Posi-
tivismus', den es auch in der Theologie
gibt.“ K. H. Crumbach

Selbstkritik und seine Kompetenz als Histo-
riker. Die groflen Linien, die das Méndch-
tum aller Zeiten bestimmen, werden in
kundigen Uberblicken aus der Geschichte
erhoben (Teil I). Daraus lassen sich giiltig
bleibende , Lektionen® ableiten, damit das
Erbe der Tradition authentisch weiterge-
tragen werden kann. ~ Es geht aber nicht
nur um das geschichtliche Erbe. Es gilt, das
Ménchtum in seiner kirchlichen Dimension
und Bedeutung zu erkennen (Teil II). Nur
so 1afit sich die Titelfrage (,Warum tiber-
haupt Moénche?“) positiv und mit zeit-
losem Wert, also auch: auf Zukunft hin,
beantworten. Zu diesem Zweck wird der
Leser in die Wesensstruktur der Kirche
eingefihrt. In ihr als dem Volk der Getauf-
ten und Gefirmten, das durch den Dienst
der von Christus bestellten Priester gelei-
tet wird, sucht Vf. den Platz auszumachen,
der dem Ménchtum und nur ihm zukommt
und von ihm um des Ganzen willen besetzt
bleiben mufl. Indem gezeigt wird, wie
christliches Ménchtum sich zu Taufe, Fir-



Buchbesprechungen

mung und Weihe-Priestertum verhilt
(wobei mit hohem Respekt auf 1. Her-
wegens und O. Casels Beitrag zu einer
»monastischen Theologie“ verwiesen wird),
soll der theologische Ort gewonnen wer-
den, von dem aus nach Auffassung des Vf.
iiberhaupt erst weitergefragt werden kann,
wie Ménchtum den Forderungen und Be-
diirfnissen unserer heutigen Welt besser
entsprechen kann (Schlufikapitel = VII).

Ein Ansatz also, der in der Hektik
aktoellen Fragens, in bisweilen einseitiger
Einbeziehung der Praxis sicher nicht immer
genug zur Geltung kommt.

Immerhin: Man fragt sich, ob speziell im
II. Teil nicht hin und wieder (etwa bei der
Problematik des Priesterménchtums, Kap.
VI) an einer blofen Idee des Monastischen,
verankert in sakramentstheologischer Spe-
kulation, gemessen wird, was eben doch
u. U. legitime Entwicklung sein kann, selbst
wenn dadurch der Rahmen des herkémm-
lich ,Monastischen® durchstoflen wird. Der
Hang zum Systematisieren und zur theore-
tischen Losung (also gerade nicht geschicht-
liche Methode) fiihrt auch in den Tauf- und
Firmkapiteln (IV und V) gelegentlich zu
u. E. iiberanstrengten, nicht immer iber-
zeugenden Abhebungen des spezifisch Mo-
nastischen vom allgemeinen Christlichen. —
Abgesehen davon: Mufl eine kritische
Theologie des Monchtums nicht noch radi-
kaler ansetzen? Nicht, daf der hier zu
stellenden Kernfrage ausgewichen wiirde:
wie nidmlich die Weltsendung des Ménch-
tums, diese andere Seite seiner Weltent-
sagung, hente konkret zu verwirklichen ist.
Die Frage steht sogar in aller Schirfe da,
ohne Riicksicht darauf, ob etwa vorher Ge-
sagtes ins Wanken gerit. Dennoch scheint
eines unantastbar zu sein: monastische
Kontemplation. Sie scheint ein unbefrag-
bares Konstitutivum zu sein. Entziinden
sich aber nicht eben an ihr die heiflesten
Probleme heute? Wird es gelingen, ohne
thr Neubedenken iiber eine brauchbare
monastische Theologie zu einer wirklich
»faktischen® Lésung (solution de fait) zu
kommen, das heifit: zu einer Losung, die
nicht bei allgemeinen Postulaten stehen-
bleibt und bei der nicht doch schlieBlich
iiber den unbezweifelt dringlichen Einstel-
lungswandlungen konkrete Anderungen
und gezielte Planungen zu kurz kommen?

Corona Bamberg OSB

159

Beyer, Johannes S]: De vita per con-
silia evangelica consecrata. Rom, Gre-
goriana 1969. 322 S. Kart. 3000,— L.

Der bekannte und einflufireiche Kanonist
hat seine Arbeiten iiber die Aussagen des
Zweiten Vatikanums zum Ordensleben, die
in fortlaufender Folge in der romischen
Zeitschrift Periodica de re morali, canoni-
ca, liturgica erschienen waren, in einem
Band gesammelt. Seine fritheren Schriften
{(auf Dentsch besonders iiber die Sikular-
institute) qualifizieren ihn zu vorliegendem
Buch, das ein vollstindiger Kommentar zu
Kp. VI der Kirchenkonstitution und zum
Ordensdekret geworden ist. Aus der Ent-
stehung sind Uberschneidungen, Lingen
und auch unterdimensionierte Kiirzen im
Text verstindlich. Am wichtigsten werden
die Berichte iiber Vorginge innerhalb und
auflerhalb der Konzilsanla sein (die Be-
merkung dber Kardina! Ddpfner ist aller-
dings iberflissig; 46). Die angefiihrten In-
terventionen der Konzilsviter sind etwas
subjektiv ansgewihlt. Leider fehlt fast vol-
lig ein Eingehen auf die Diskussion um die
Ordensgemeinschaften, die seit dem Konzil
nicht mehr zur Rohe gekommen ist.

Die Anliegen und Ansichten des Vfs.
werden klar und gelegentlich in eindeuti-
ger Absetzung von den Konzilstexten
{manches sei zu ,monastisch® 61, 82) vorge-
tragen. Ordensleben im weiten Sinn steht
unter dem Vorzeichen der ,Consecratio®,
der Weihe (60 ff.); auf die Entsakralisie-
rungstendenz der modernen Theologie wird
dabei nicht eingegangen; sie hitte in ithrem
nicht immer unberechtigten Anliegen zei-
gen kénnen, dafl der Unterschied ,sakral®
(Weihe) und ,profan® tiefergehenderer
Uberlegungen wert ist. Hier liegt anch der
Grund dafiir, daf} die Theologie des ,Stan-
des der Vollkommenheit* (mit den Wer-
ken der Ubergebiihr, 30) oftmals von Beyer
verteidigt wird. Viel Wert wird auf die
glasklaren Unterschiede von monastischen
Orden, apostolischen Orden und Sikular-
instituten gelegt. Ob allerdings die Mén-
che damit zufrieden sind, da das mona-
stische Leben gesehen wird als ,in Ginze
der Betrachtung der Gottlichen Geheim-~
nisse gewidmet® (191)? Ob die apostoli-
schen Orden damit einverstanden sind, daf
die Eigenschaft des ,Weltlichen“ mit Verve



Budhbesprechungen

allein den Sdkularinstituten zuerkannt wird
(80-104)? Ob die Sikularinstitute alle so
hartnéckig sich gegen jegliche Kontinuation
zu den Orden im engeren Sinn wehren, zu-
mal wenn man bedenkt, dal auch diese sich
in einem Entwicklungsprozef befinden (vgl.
54. u. 0.)? Hier ist die Mahnung des Au-
tors zu beherzigen, dafl in Zukunft , Insti-
tutiones generales® zu vermeiden sind, da-
mit die Gemeinschaften nicht in ihrem eige-
nen Entwicklungsgang gestort werden
(282). Erfreulich sind die Ausfihrungen
iiber den Gehorsam, der nicht notwendig
hierarchisch, sondern auch ,briiderlich einer
Gemeinschaft oder einem Kapitel geleistet
werden® kann (z. B. 156, 178%),

Beyers Arbeit ist besonders in den Tei-
len weiterfithrend, wo sie zeigt, dafl ,die
Hoffnung auf Erneuerung nicht in der Ver-
mehrung von Gesetzen liegt* (41). Da sie
in lateinischer Sprache abgefafit ist, ist sie
nur einem beschrinkten Leserkreis zuging-
lich. J. Sudbrad: S].

Lohse, Bernhard: Askese und Monch-
tum in der Antike und in der alten Kir-
che (Religion und Kultur der alten Mit-
telmeerwelt in Parallelforschungen, I).
Miinchen, Wien, R. Oldenbourg 1969.
236 S., brosch. DM 36,-.

Handbiicher bieten in ihrer gedringten
Darstellungsart immer eine offene Flanke
fir den kundigen Spezialwissenschaftler,
besonders wenn sie einen Querschnitt durch
verschiedene Kulturen und verschiedene
Forschungsgebiete intendieren. Der Ham-
burger Kirchengeschichtler versucht einen
solchen Durchblick durch die Antike (grie-
chisch-rémische Religion, Mysterienrcligio-
nen, Philosophie), das Alte Testament mit
dem Judentum, das Neue Testament und
durch die alte Kirche bis Benedikt von Nur-
sia. Sein Thema ist die Askese, die Lohse
nicht nur negativ definiert, als Verzicht,
sondern mit einer positiven Zielsetzung,
»um den Menschen aus einem Zustand des

160

Ungeniigens oder der Unreinheit bzw. Un-
heiligkeit zu ldutern, so daf er der Gottheit
nahen kann oder seine héhere Bestimmung
erfiillt* (15). Der Akzent der Arbeit liegt
auf dem unasketischen Ansatz des genuinen
Christentums, im Gegensatz zur Umwelt
und  kirchlich-ménchischen Entwidklung.
»Askese“hatbeiL.einen synergistischenBei-
geschmadck, der das menschliche Eigenhan-
deln im Gegensatz zum Glaubensgehorsam
betont (115f.). Mir scheint allerdings, dafl
die Fehlentwicklung zum asketischen Lei-
stungsgedanken, die L. schon in der frithen
Kirche entdeckt, das Phinomen nicht bis
zum Grunde verfolgt. Sein Buch bleibt zu
sehr bei einem Aneinanderreihen von Da-
ten stehen. Die nicht beriicksichtigten Stu-
dien von Dédrries dber die Beichte im alten
Méndhtum oder Monchtum wund Arbeit
legen z. B. eine andere Deutung nahe.
Uberhaupt scheint uns die handbuchartige
Verkiirzung der Problematik zugunsten der
facts und zu ungunsten der inneren Ent-
wicklung ausgefallen zu sein. Einen der
ersten Kenner der Materie wie 1. Hausherr
nicht einmal zu erwihnen, Biicher wie Vil-
ler-Rahner, Aszese und Monchtum in der
Viterzeit, L. Bouyer, La spiritualité du
Nouveau Testament et des Péres, zu iiber-
gehen, ist auch fiir ein kiirzeres , Handbuch“
unverzeihlich. Und so gibt es auch in den
facts mandche Verzeichnung. Von Heussi
(hier unerwihnt) wird dbernommen, daf}
erst Cassian den Liebeskommunismus der
Apostelgeschichte auf das Monchtum bezog:
Zumkeller hat schon lingst auf Augustinus
hingewiesen, und Bacht auf Horsiesius. Die
Benediktusregel ohne Erwdhnung der viel-
diskutierten historischen Problematik ein-
fachhin dem Benedikt von Nursia fiir die
Zeit etwa ,zwischen 528 und 526“ zuzu-
diktieren, sollte heute eigentlich nicht mehr
vorkommen.

Man erwarte also von diesem Grundriff
nicht mehr als einen gut lesbaren, aber
kaum ausreichenden Uberblick iiber ein
Grundthema der Antike und des Christen-
tums, der in mancher Hinsicht verzeichnet
ist. J. Sudbrack S]





